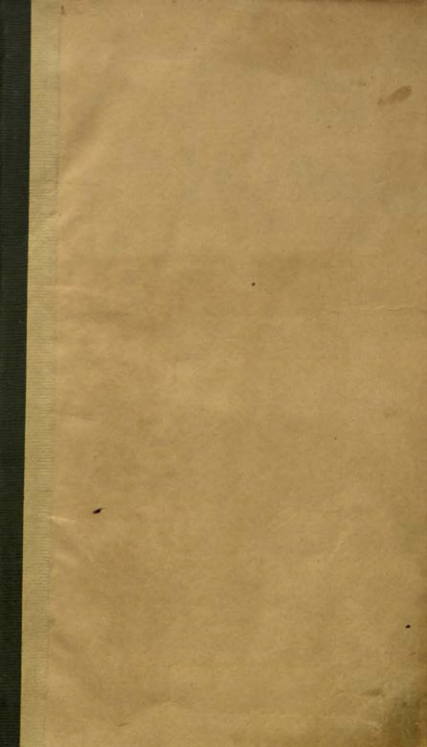
#### GOVERNMENT OF INDIA

ARCHÆOLOGICAL SURVEY OF INDIA

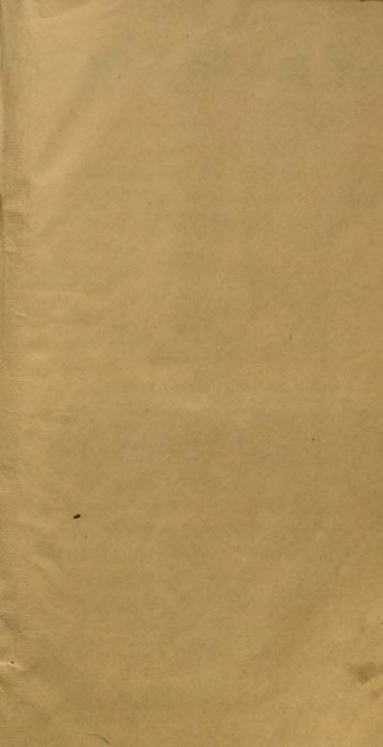
## CENTRAL ARCHÆOLOGICAL LIBRARY

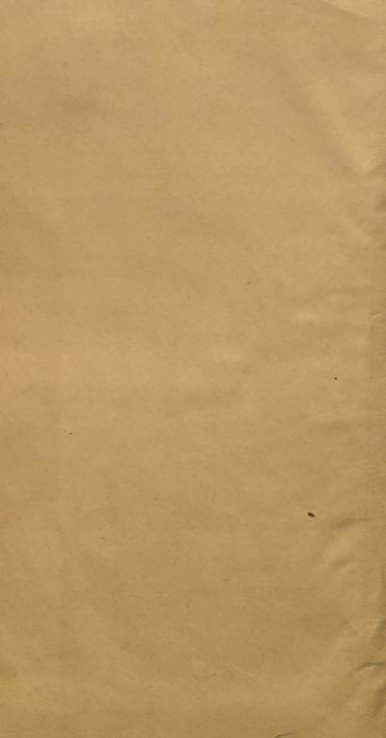
CALL No. 181.41/Ata

D.G.A. 79









# योगवासिष्ठ ग्रीर उसके सिद्धान्त

(250)



29201

लेखक

भीखनलाल आत्रेय, एम. ए., डी. लिट्., प्रोकेसर ऑक किलॉसोकी ( दर्शनाज्यापक ) हिन्दू विश्वविद्यालय, बनारस





तारा प्रिटिंग वक्से, बनारस १९५७ तारा प्रिटिंग वक्स, बनारस ।

| CENT    | EOLOGICAL. |
|---------|------------|
| Li      | DELHI.     |
| Acc. No | 29201      |
| Date    | 28-2-61    |
| Call No | 181:41     |
|         | Atr        |

सुद्रक— रामेचर पाठक तारा यन्त्राख्य, बनारस ।

# द्वितीय संस्करण का प्राक्कथन

योगवासिष्ठ और उसके सिद्धान्त का प्रथम संस्करण बहुत शीघ्र हो समाप्त हो गया था। पाठकों ने इस पुस्तक का आशातीत आदर किया। उनमें से बहुतों को इसके द्वारा जीवन में सान्त्वना और शान्ति मिळी। प्रंथ के कहीं से भी प्राप्य न होने पर छेखक के पास पत्र पर पत्र आने छगे। किन्तु अनेक कारणों से इसका दूसरा संस्करण नहीं निक्छ पाया। तारा प्रिन्टिंग प्रेस (वाराणसी) के श्री रमाशंकर पण्ड्या के सहयोग से यह पुस्तक अब पुनः पाठकों के सामने उपस्थित है। इसके पुनः प्रकाशन में जो अत्यन्त विखम्ब हुआ उसके छिये छेखक चमा चाहता है।

आत्रेय निवास गंगा दशहरा सं० २०१४

भीखनलाल आत्रेय

### NICH STREET PARTY OF

The tenth appropriate for the column and the column

0.20-100 1000 00

PRESENTAL

भारतीय धर्म श्रीर दर्शन के परम भक्त सेठ जुगल किशोर विड्ला के करकमलोंमें सादर समर्पित TO COUNTY OF THE RESIDENCE OF THE PARTY.

TO STATE OF

एतच्छास्त्रधनाभ्यासात्पौनःपुन्येन बीच्चणात्।
परा नागरतोदेति महत्त्वगुणशान्तिनी।।१॥
बोधस्यापि परं बोधं बुद्धिरेति न संशयः।
जीवन्मुक्तत्वमस्मिन्तु श्रुते समनुभूयते॥२॥
(बोगवासिष्ठ २।१८।३६,८; ३।८।१३, १५)

इस शासके बार बार पढ़नेसे और इसमें प्रतिपादित सिद्धान्तोंको भळीभाँति व्यवहारमें छानेसे मनुष्यमें महान् गुणोंवाळी नागरिकताका उदय होता है। इस प्रन्थके श्रवणसे बुद्धिमें परम ज्ञानका उदय हो जाता है और जीवन्मुक्तिका अनुभव होने छगता है।

# लेखककी अन्य पुस्तकें

-:4:---

- 1. The Philosophy of the Yogavasistha
- 2. Yogavāsistha and Its Philosophy
- 3. Yogavāsistha and Modern Thought
- 4. Vasisthadarsanam (Sanskrit, with an Introduction in English)
- 5. वासिष्ठदर्शनम् ( संस्कृतभूमिकासहितम् )
- 6. वासिष्ठदर्शनसार (संस्कृत-हिन्दी)
- 7. An Epitome of the Philosophy of the Yogavāsistha
- 8. Deification of Man
- 9. Self-realization
- 1 . The Elements of Indian Logic
- 11. वासिष्ठयोगः (संस्कृत)
- 12. श्रीशङ्कराचार्यका मायावाद
- 13. The Place of the Screen in Schools
- Yegavāsişiha and Some of the Minor Upanishads
- 15. Address on Jainism
- 16. Notes on Human Physiology
- 17. Philosophy and Theosophy
- 18. Spiritual and moral foundations of Peace
- 19. The Spirit of Indian culture
- 20. An Introduction to Para-psychology
- Practical Vedanta—the Philosophy of Swami Ram Tirtha.

Available at

THE INDIAN BOOK SHOP, BANARAS.

#### प्रस्तावना

परमात्माका अनेक बार धन्यवाद है कि छेखक आज पाठकोंके सामने "योगवासिष्ट और उसके सिद्धान्त" नामक पुस्तक को रखनेका सीभाग्य प्राप्त कर रहा है। योगवासिष्ठ महाराभायण संस्कृत साहित्य में एक अद्भुत, महान् , और अनुपम आध्यात्मिक मन्य है। जिस जिसने इस महाप्रन्थका विचारपूर्वक अध्ययन किया है उसोने इसकी मुक्तकंठ से प्रशंसा की है। इस परम पावन ज्ञान-गङ्गासे लेखकके इस जन्मका प्रथम परिचय ११ वर्षकी आय-में पवितपायनो श्रीजाह्नवो के तटपर स्थित परम पुण्य स्थान हरि-द्वारमें एक मित्र के घरपर हुआ था। तभी से अवतक बराबर किसी न किसी रूपमें छेखक इस मन्यरव्रका अनुशीछन करता चढा आ रहा है। इसके अति उच और गहन दार्शनिक विचारोंकी ओर ज्यान देते हुए लेखकको सदा ही इस बातका वड़ा आश्चर्य रहा है कि इतने उत्तम प्रन्थ के सम्बन्धमें अभी तक क्यों किसी आधुनिक वैज्ञानिक समाछोचना निष्णात भारताय दर्शनके व्याख्याता भारतीय अथवा पाड्यात्य पण्डितने अंग्रेजी या जर्मन भाषामें कोई पुस्तक नहीं लिखी—जबिक इसकी अपेचा बहुत श्लद्र अन्थों तस्की व्याख्याएँ और समाछोचनाएँ छिसी जा चुकी हैं। भारतीय दर्शनके सम्बन्धमें छिखनेवाळे अधिकतर वड़े वड़े विद्वानोंने योगवासिष्ठका नाम तक भी अपने यन्थोंमें कुछ दिन पहिले तक नहीं लिया था। सन् १९२३ में एम. ए. की परीचा पास करके, काशी हिन्दू विश्वविद्यालयमें सहा-यक दर्शनाध्यापकके परपर नियुक्त होते ही, लेखकने यथा श्रवकाश योगवासिष्ठका नियमित और विचारपूर्वक अध्ययन आरम्म किया, और इस यन्थके सम्बन्धमें आधुनिक रीतिसे अंग्रेजी भाषामें कुछ छिखनेका

प्रबन्धकाँके सामने लेखककी प्रकाशित पुरतकाँकी बहुत प्रशंसा की, और उनसे उसकी बृहत् पुस्तकके प्रकाशित करनेका सफल अनुरोध किया। वहाँ के मैंनेजर महोद्यने तुरन्त ही लेखकसे उस पुस्तककी इस्तलिसित प्रति मँगाई, और पुस्तकको प्रकाशित करनेकी स्वीकृति एक सप्ताहके मीतर ही भेज दी। छेखक श्री सुव्वराव साइवकी इस कुपाका जन्म-भर ऋगी रहेगा। वियोसोफिकल पब्लिशिङ्ग हाउसका भी लेखक सदाके लिये कृतज्ञ है, क्योंकि उसके मैनेजर महोदयने इस बृहत् पुस्तक के छपवाने और प्रकाशित करानेमें विशेष कष्ट उठाया है, और इसको बहुत सुन्दर और शुद्ध रूपमें निकालनेक। प्रयत्न किया है। दिसम्बर सन् १९३६ में यह बहुत मन्य "दी फिलॉसोफी ऑफ दी योगवासिष्ठ" (The Philosophy of the Yogavāsistha) नामसे प्रकाशित हुआ। पृथ्वी-मण्डलके प्रायः सवही सभ्य देशोंमें इसको आशातीत सम्मान मिछ रहा है। विद्वानों, समाछोचकों और पत्र-पत्रिकाओं ने इसकी दिंख खोल कर प्रशंसा की है। इसके लिये वे सब लेखकके धन्यवादके पात्र हैं। इस पुस्तक के अनेक पाठ कोंके पाससे छेखक के पास जो समय समयपर चिट्टियाँ आती रहती हैं, उनसे ज्ञात होता है कि योगवासिष्ठके दार्शनिक सिद्धान्तोंसे कुछ छोगोंके संतप्त चित्तको बहुत शान्ति मिछी है छ। अंग्रेजी पुस्तक "The Philosophy of the Yogavāsstha" के साथ साथ ही गवर्नमेण्ट कालेज बनारसके भृतपूर्व प्रिंसिपड विद्वच्छिरोमणि पं० गोपीनाथ कविराज जीकी कुपासे छेखककी संस्कृत

•बहुत भी ऐसी चिट्छियोमें से कंदल एकको ही जैसीकी तैसी (अंबेज़ी मापामें ) पाउकोंके सामने घस्तुतकर देना बहाँपर अनुचित नहीं जान पड़ता :—

"Dear Dr. Atreya,

Allow me a stranger to address you and to express my deep obligations that I owe you for writing such a splendid book, "The Philosophy of the Yogavasistha." I read a large number of theosophical books, and also Krishnamurti, Trine, Marden, James Allen, Buddhism, a number of Commentaries on the Bhagwadgita and Upanishads etc., but nowhere I got satiety

पुस्तक "श्रीवासिष्ठदर्शनम्" नामक भी यू॰ पो॰ गवर्नमेण्टकी "प्रिन्सेस ऑफ वेल्स टेक्स्ट्स" मालामें प्रकाशित हो गई। इस कृपाके लिये लेखक कविराज जी का बहुत कृतज्ञ है।

राष्ट्र-भाषा हिन्दीमें भो योगवासिष्ठ पर एक वड़ी पुस्तक प्रकाशित करनेकी अभिछाषा छेलकके मनमें बहुत दिनोंसे थी, छेकिन अन्य कार्योंकी अधिकतासे अवकाश न मिछनेके कारण यह अभिछापा बहुत दिनों तक पूरी न हो सकी। प्रस्तुत पुस्तकके आरम्भ होनेका सबसे अधिक श्रेय काशोंके पत्र "सनातनधर्म" के सहकारी सम्पादक पण्डित गया प्रसाद ज्योतिषी जीको है। उनके अनुरोधसे ही यह पुस्तक "सनातनधर्म" में एक छेखमाछाके रूपमें १ मार्च सन् १९३४ को आरम्भ हुई थी। कुछ दिनों तक तो यह छेखमाछा चळती रही, किन्तु फिर अवकाशके अभावसे बन्द हो गई। उस माछामें जितने छेख छपे थे वे ज्ञानमण्डल प्रेस, काशी को कुपासे साथ साथ पुस्तकाकारों भो छप गये थे। छेखमाछा स्थितित होनेसे पुस्तक भो स्थितित हो गई। इस बीचमें सनातनधर्मका टाइप भी बदल गया। पुस्तक कब प्रकाशित होगी इस सम्बन्धमें अनेक चिट्टियाँ आनेसे, और श्रीमती आत्रेयके पुस्तकको पूरा कर देनेके बारबारके अनुरोधसे, जब जितना

\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*

and peace. I am now 47 years of age and have struggled through many crises in life. But your hook has given me a new insight of life and I have found peace, solace and rest which I could not succeed in getting so long. I therefore owe you a deep gratitude for opening up a new avenue in life. Yogavasistha in original was in itself incomprehensible and its hugeness and constant repetitions were baffling Your book has cleared up everything and it is now possible for us to fathom its deep sea. Hence I, although a stranger, acknowledge my gratitude. May I make one request? Will you bring out a Hindi Edition of the book for the understanding of those who do not know English? It is clear that it was the teaching of Yogavasistha which made India so great. We are now fallen because we have quite forgotten it. May this book of yours infuse a new life into the decaying nerves of India! Every step should be taken to popularise this teaching. Kindly excuse me for writing this letter. Yours truly,

अवकाश मिला उतना हो अंश इस पुस्तकका लिख कर छपवाया गया। इस रीतिसे आज इस पुस्तकका प्रथम भाग समाप्त हो पाया है। पहिछे ती विचार यही था कि पूरा प्रन्य एक ही जिल्दमें छपे। लेकिन इस विचारसे कि यन्थ बहुत बड़ा हो जाएगा, इसको दो भागोंमें विभक्त कर दिया है। प्रथम भाग पाठकों के सामने है। इसरे भागमें योग-वासिष्टका तुलनात्मक और समालोचनात्मक अध्ययन होगा। सारी पत्तक एक साथ न छिखे जाने और छपनेके कारण इस प्रतकमें शैली, कम और व्याख्याके कुछ दोषांका आ जाना स्वामाविक ही है। आशा है कि पाठक और समाठीचक उनके लिये लेखकको जमा इस पुस्तकमें छेखकने योगवासिष्ठके संस्कृत श्रोकांका अन्तरशः हिन्दी अनुवाद करनेका साहस नहीं किया; पर जहाँतक हो सका है योगवासियके भावोंको ही हिन्द्स्तानी भाषामें पाठकांके सामने रखनेका प्रयत्न किया है। ऋोकांके अनुवादके साथ यदि छेलकने अपनी ओरसे कोई वात छिखी है, तो उसको कोष्टोंके भीतर लिखा है। श्रीकॉके आगेवाले कोष्टोंके भीतर निर्णयसागरप्रेस बम्बईसे प्रकाशित संस्कृत प्रन्थ योगवासिष्टके प्रकरण, सर्ग, और रलोकोंके अडू दिये गये हैं, ताकि पाठकोंको यह ज्ञात हो जाए कि अमुक रहाक मुख्यन्थमें किस स्थानपर है।

इस पुलकको अनुक्रमणिकाके बनानेमें लेखकके प्रिय शिष्य और मित्र, श्री श्यामसुद्धर खत्री "सुन्दर" और उनकी सुयोग्य बहित कुमारी सावित्रीने सहायता दी है। इसके लिये वे दोनों लेखकके धन्यवादके पात्र हैं। पुस्तकके इस समय समाप्त हो जानेका बहुत सा श्रेय लेखककी धर्मपत्री श्रीमती लक्ष्मी आत्रेयको है, इसलिये लेखक उनको भी धन्यवाद देकर इस प्रस्तावनाको समाप्त करता है।

काशी हिन्दू विचविद्याख्य विजयदश्यमी सम्बद्धः १९४ वि॰

भी॰ ला॰ आत्रेय

# योगवासिष्ठ और उसके सिद्धान्त

一寒::8-

| विषय                                                  | ā8  |
|-------------------------------------------------------|-----|
| प्रस्तावना                                            | (9) |
| १ - योगवासिष्ठका भारतीय दार्शनिक साहित्यमें स्थान     | 2   |
| २योगवासिष्ठ कव लिखा गया होगा                          | 6   |
| योगवासिष्ठ शङ्कराचार्यसे पूर्वका मन्य है              | 88  |
| योगवासिष्ठ गौडपादाचार्य और भर्त्हरिके पूर्वका गत्य है | 29  |
| वर्त्तमान योगवासिष्ठ वाल्मीकिकृत नहीं है              | 25  |
| ३योगवासिष्ठ -साहित्य                                  | 33  |
| (१) योगवासिष्ठ के काल-निर्णयके सम्बन्धमें             | ३३  |
| (२) योगवासिष्ठके सिद्धान्तींके सम्बन्धमें             | 38  |
| (३) योगवासिष्ठके अनुवाद                               | 30  |
| हिन्दी                                                | ३७  |
| हिन्दी<br>उद्                                         | देन |
| अंग्रेजी                                              | 35  |
| (४) मूलप्रन्थ-योगवासिष्ठ, लघुयोगवासिष्ठ               | 38  |
| (४) योगवासिष्ठको कुछ इस्तिलिखित प्रतियाँ              | 80  |
| १—योगवासिष्ठ ( संपूर्ण )                              | 80  |
| २—संनिप्त योगवासिष्ठ                                  | 85  |
| ३ — छघुयोगवासिष्ठका कारसी अनुवाद                      | 88  |
| ४योगवासिष्ठ और कुछ उत्तरकालीन उपनिषद्                 | 84  |
| महा-उपनिषद और योगवासिष्ठ                              | 82  |
| अञ्जपूर्णीपनिषद् और योगवासिष्ठ                        | 42  |
| मक्तिकोपनिपद श्रीर योगव।सिष्ठ                         | 49  |
| बराहोपनिषद और योगवासिष्ठ                              | ५६  |
| अध्युपनिषद् श्रौर योगवासिष्ट                          | 40  |
| संन्यासोपनिषद् और योगवासिष्ठ                          | an  |

| वि  | पिय                                            | g    |
|-----|------------------------------------------------|------|
|     | याज्ञबल्क्योपनिषद् और योगवासिष्ठ               | q    |
|     | रााण्डिल्योपनिषद् और योगवासिष्ठ                | 40   |
|     | भैत्रेय्युपनिषद् और योगवासिष्ठ                 | 140  |
|     | योगकुण्डल्बुपनिषद् श्रीर योगवासिष्ठ            | q    |
| - 1 | नैङ्गर्छ।पनिषद् और योगवासिष्ठ                  | 49   |
| 4-  | योगवासिष्ठकी शैली                              | Ę    |
| ξ-  | योगवासिष्ठ और भगवद्गीता                        | Ę    |
| 9   | योगवासिष्ठके उपाख्यान                          | 190  |
| (   | १) योगवासिष्ठकी कथा                            | 190  |
| = ( | २) वसिष्ठ-राम-संवादकी कथा                      | 43   |
|     | ३) शुक्की कथा                                  | 194  |
| - ( | ४) वसिष्ठजीकी उत्पत्ति और ज्ञानप्राप्तिकी कथा  | 1913 |
|     | ५) आकाराजकी कथा                                | (95  |
|     | ६) छीछाका उपाख्यान                             | 50   |
| (   | ७) कर्कटी राज्ञसी की कहानी                     | 55   |
| - ( | <ul><li>इन्दु बाडाएके लड़कोंकी कथा</li></ul>   | 58   |
| _ ( | ९) अहिल्या रानी और उसके प्रियतम इन्द्रकी कहानी | ===  |
|     | १०) चित्तोपास्यान                              | 40   |
|     | ११) बालाल्यायिका                               | 53   |
|     | (२) इन्द्रजालोपास्यान                          | 90   |
| _ ( | (३) शुक्रोपाल्यान                              | ९३   |
|     | (४) दाम, ब्याल और कटकी कहानी                   | 95   |
|     | (4) भीम, भास और दृढ्की कहानी                   | 90   |
|     | (६) दाशुरोपाख्यान                              | 95   |
|     | (७) कचगीता                                     | 800  |
| (3  | प) जनकके जीवन्युक्त होनेकी कथा                 | 800  |
| (8  | ९) पुण्य और पावनकी कथा                         | 803  |
|     | o) बलिकी कथा                                   | 804  |
|     | ?) प्रहाद्की कथा                               | 200  |
| 12  | २) माधीकी क्या 🚤                               | 0.0  |

| विषय                              | 100.0 E |
|-----------------------------------|---------|
| (२३) च्हालककी कथा                 | 995     |
| (२४) सुरघुकी कथा                  | 221     |
| (२५) भास और विछासका संवाद         | 255     |
| (२६) वीतह्च्यका बृत्तान्त         | 55=     |
| (२७) काकमुञ्जण्डकी कथा            | 828     |
| (२८) ईश्वरोपाख्यान                | १२६     |
| (२९) अर्जुनोपास्यान               | १२=     |
| (३०) शतरुद्रोपाक्ष्यान            | 329     |
| (३१) वेताछोपाख्यान                | १३२     |
| (३२) भगीरथोपाख्यान                | १३३     |
| (३३) रानी चुडालाकी कथा            | १३६     |
| (३४) किराटोपाख्यान                | 183     |
| (३५) मणिकाचोपाख्यान               | \$88    |
| (३६) इस्तिकोपाख्यान               | 184     |
| (३७) क्वोपाख्यान                  | १४६     |
| (४०) इक्वाकुकी कथा                | 880     |
| (४१) तुर्यावस्था-स्थित मुनिकी कथा | १४५     |
| (४२) एक विद्याधरकी कहानी          | 588     |
| (४३) इन्द्रको कहानी               | 840     |
| (४४) मङ्कीकी कहानी                | 848     |
| (४५) मनो-इरिणका उपाख्यान          | 848     |
| (४६) पापाणोपाख्यान                | 845     |
| (४७, विपश्चित्की कथा              | 848     |
| (४८) वटघाना राजकुमारोंकी कथा      | 899     |
| (४९) शबोपाल्यान                   | १५५     |
| (५०) शिखोपाख्यान                  | १५६     |
| (५१) ब्रह्माण्डोपाच्यान           | १५६     |
| (५२) ऐन्दवोपाल्यान                | 3 0     |
| (५३) बिल्बोपाल्यान                | 840     |
| (५४) वापसोपाल्यान                 | 840     |
| (५५) काष्ट्रवैवधिकोपाल्यान        | 845     |
|                                   | 1 1     |

| वि   | षय                                            | पृष्ठ |
|------|-----------------------------------------------|-------|
| ट यो | गवासिष्ठ के दार्शनिक सिद्धान्त                | १५०   |
|      | १-जीवनमें दुःख और अञ्चान्ति का साम्राज्य      | १५०   |
| W.   | (अ) संसारमें सर्वत्र दोप ही दिखाई पड़ते हैं   | १६०   |
| 30   | (आ) यहाँ पर कुछ भी स्थिर नहीं है              | १६०   |
|      | (इ) जीवनकी दुर्दशा                            | १६१   |
|      | (ई) कालका सब और साम्राज्य                     | १६३   |
|      | (उ) जीवनमें सुख कहाँ है ?                     | १६३   |
|      | ( क) मोहान्थता                                | १६०   |
|      | (ए) छक्ष्मीनिन्दा                             | १६०   |
|      | (ऐ) आयुनिन्दा                                 | १६६   |
|      | (ओ) चित्तकी चञ्चलता                           | १६६   |
|      | (श्री) तृष्णाकी जलन                           | 750   |
|      | (अं) देहकी अरम्यता                            | १६८   |
|      | (षः) बाल्यावस्थाकी दुर्दशा                    | १६८   |
|      | (क) यौबनावस्थाके दोप                          | १६९   |
|      | (ख) स्त्रीनिन्दा                              | १६९   |
|      | (ग) भोगोंकी निरसता                            | 800   |
|      | (ध) बुढ़ापेको निन्दा                          | 8000  |
|      | (ङ) जीवनकी असारता                             | १७१   |
|      | (च) सब । कार का अध्युद्य असार है              | १७२   |
|      | (छ) संसार-जनित दुःखकी असहनीयता                | १७२   |
|      | (२) रामचन्द्रके प्रश्न                        | १७२   |
|      | २—दुःसनिवृत्तिःका उपाय                        | \$08  |
|      | (१) दु:खका कारण संसारका राग है                | 808   |
|      | (२) अज्ञानीको ही दुःख होता है                 | 808   |
|      | (२) ज्ञानसेही दुःखकी निवृत्ति होती है         | 308   |
|      | (४) आत्मज्ञानसे ही परम शान्ति प्राप्त होती है | १७५   |
|      | (५) ब्रह्मा द्वारा प्राप्त ज्ञानका उपदेश      | १७६   |
|      | ३-जीवनमें पुरुषार्थका महत्त्व                 | १७७   |
| 1/2  | (१) पुरुषार्थ द्वारा सब कुछ प्र होता है       | ् १७७ |

## ( ?? )

| विषय                                           | as a  |
|------------------------------------------------|-------|
| (२) पराधीनताकी निन्दा                          | १७०   |
| (३) दैव (भाग्य) कोई वस्तु नहीं है              | १७०   |
| (४) दैव शब्दका यथार्थ प्रयोग                   | १७९   |
| (५) वर्त्तमान कालके पुरुषार्थकी दैव पर प्रवलवा | 350   |
| (६) सत्पुरुपार्थ                               | १८१   |
| (७) भारस्य-निन्दा                              | १८१   |
| ४साधकका जीवन                                   | १८२   |
| (१) चित्तशुद्धि                                | १८२   |
| (२) मोज्ञके चार द्वारपाछ                       | १=३   |
| (अ) शम                                         | १८३   |
| (आ ) सन्तोष                                    | 8=8   |
| (इ) साधुसङ्ग                                   | १८४   |
| (ई) विचार                                      | १८५   |
| ५-स्वानुभृति ही आत्मज्ञानका प्रमाण है          | १८६   |
| (१) प्रत्यच्च ही परम प्रमाण है                 | १८७   |
| (२) प्रत्यत्त का स्वरूप                        | 820   |
| (३) परमात्माका ज्ञान केवल इसी अनुभव द्वारा     |       |
| प्राप्त होना है                                | ् १८५ |
| (४) आत्मानुभव कव होता है                       | - 8== |
| (५)।दृष्टान्तकी उपयोगिता                       | 8=8   |
| (६) दृष्टान्तका सदा एकही अंश ध्यानमें रखना     |       |
| चाहिये                                         | 8=8   |
| ६ — अद्वेत                                     | 890   |
| (१) द्रष्टा और दृश्यकी एकता विना द्रष्टाको     |       |
| दृश्यका अनुभव होना असम्भव है                   | 1888  |
| (२) दृश्य पदार्थ भी चिन्मय हैं                 | 868   |
| ७ — कल्पनावाद                                  | १९३   |
| (१) संसारके सब पदार्थ कल्पनामय हैं             | 388   |
| (२) देश और काल भी कल्पित ही हैं                | 884   |

| विषय                                            | g   |
|-------------------------------------------------|-----|
| (२) देश और कालका परिमाण मन के ऊपर               |     |
| निर्भर है                                       | 18  |
| (४) कल्पनाके अतिरिक्त पदार्थों में और कोई       |     |
| द्रव्य नहीं है                                  | 28  |
| (५) संसारके अटल नियम और स्थिरता भी              |     |
| कल्पित हैं                                      | 199 |
| (६) कल्पना ही जड़ताका रूप धारण कर छेती है       | 880 |
| (७) द्रष्टा और दृश्यका श्रनन्यत्व               | १९० |
| ( पा द्रष्टाके भीतरसे ही दृश्यका उद्य होता है   | 389 |
| (९) स्वप्न और जायत्में भेद नहीं है              | 380 |
| (१०) जगत्का अनुभव भी स्वप्न ही है               | 208 |
| (११) प्रत्येक जीवका विश्व अलग-अलग है और         |     |
| वह जीव ही उस विश्वकी सृष्टि करता है             | २०३ |
| (१२) ब्रह्मा जगत्को सृष्टि करता है और सारे      |     |
| जीव ब्रह्मासे उत्पन्न होते हैं                  | २०१ |
| (१३) ब्रह्माकृत विश्व और जीवकृत विश्वका सम्बन्ध | २०४ |
| – जगत्                                          | २०६ |
| (१) जगत्के अनेक नाम                             | २०६ |
| (२) जीवपरम्परा                                  | २०६ |
| (३) सृष्टिके भीतर अनन्त सृष्टियोंकी परम्परा     | २०७ |
| (४) अनन्त अदृष्ट जगत्                           | २०५ |
| (५) सब कुछ सदा सब जगह है                        | २०९ |
| (६) नाना प्रकारकी विचित्र सृष्टियाँ             | 280 |
| (७) जीवोंकी सृष्टि और प्रख्यका पुनः २ होना      | 288 |
| ( = ) कल्पके अन्तमें सब कुछ नष्ट हो जाता है     | 288 |
| (९) प्रलय कालमें केवल नहा ही शेष रहता है        | २१२ |
| (१०) दृश्य जगत् की उत्पत्तिका कम                | २१२ |
| (११) तीन श्राकाश                                | २१६ |
| (१२ नियति                                       | 290 |
| (१३) नियतिका आरम्भ अकस्मात् घटनाओंसे ही         |     |
| दोता है                                         | 285 |

|    | विषय                                        | 98  |
|----|---------------------------------------------|-----|
|    | (१४) नियति पुरुपार्थ की विरोधी नहीं है      | 285 |
|    | (१५) प्रवल पुरुषार्थ कभी-कभी नियतिको भी जीत |     |
|    | छेवा है                                     | 288 |
| 9. | —मन                                         | २२० |
|    | (१) मनका स्वरूप                             | २२० |
|    | (२) मन और ब्रह्मका भेद                      | २२३ |
|    | (३) मनके अनेक नाम और रूप                    | २२३ |
|    | (घ) मन                                      | 228 |
|    | (आ) बुद्धि                                  | 228 |
|    | (इ) अहंकार                                  | २२४ |
|    | (ई) चित्त                                   | २२५ |
|    | (उ) कर्म                                    | २२५ |
|    | (ऊ) कल्पना                                  | २२५ |
|    | (ए) स्मृति                                  | 229 |
|    | (ऐ) वासना                                   | २२६ |
|    | (ओ) अविद्या                                 | २२६ |
|    | (औ) मछ                                      | २२६ |
|    | (अं)माया                                    | २२६ |
|    | (খ্য:) প্রকৃবি                              | २२७ |
|    | (क) त्रह्मा इत्यादि                         | २२७ |
|    | (ख) जीव                                     | २२७ |
|    | (ग) आतिवाहिक देह                            | २२७ |
|    | (घ) इन्द्रिय                                | २२७ |
|    | (ङ) पुर्यष्टक                               | २२५ |
|    | (च। देह, पदार्थ आदि                         | २२८ |
|    | (छ) इस विषयमें योगवासिष्ठका अन्य            |     |
|    | दर्शनोंसे मतभेद                             | २२५ |
|    | (४) जीव अहंभावको कैसे धारण करता है          | २२५ |
|    | (५) जीव शरीर कैसे वनता है                   | २२९ |
|    | (६) जीवका वन्धन अपने आपका बनाया हुआ है      | २३१ |
|    | ( to ) starting                             | 222 |

| विषय                          | 38  |
|-------------------------------|-----|
| ( ८ ) जीवोंकी संख्या अनन्त है | २३३ |
| (९) जीवकी सात अवस्थायें       | २३४ |
| (अ) बीजजाप्रत्                | 238 |
| ्ञा) जामत्                    | २३४ |
| (इ) महाजाभत्                  | २३४ |
| ( ई ) जायत्स्वप्न             | २३५ |
| ( च ) स्वप्त                  | २३५ |
| ( क) स्वप्नजाप्रत्            | २३५ |
| (ए) सुप्रि                    | २३६ |
| (१०) जीवोंके सात प्रकार       | २३६ |
| (अ) स्वध्ननागर                | २३६ |
| (आ) संकल्पजागर                | २३७ |
| (इ) केवलजागर                  | २३७ |
| (ई) चिरजागर                   | २३७ |
| ( उ ) घनजागर                  | २३न |
| (ऊ) जाधसवप्त                  | २३८ |
| (ए) ज्ञीणजागर                 | २३८ |
| (११) जीवोंकी पन्द्रह जातियाँ  | २३न |
| १—इदंप्रथमता                  | २३८ |
| २—गुणपीवरी                    | 239 |
| ३—ससत्वा                      | २३९ |
| ४—अधमसत्वा                    | २३९ |
| ५—ग्रत्यन्ततामसी              | २३९ |
| ६—राजसी                       | २३९ |
| ७—राजससात्विकी                | 280 |
| ५—राजसराजसी                   | २४० |
| ९—राजसतामसी                   | 280 |
| १०—राजस श्रत्यन्ततामसी        | २४० |
| ११—वामसी                      | 288 |
| १२—तामससत्त्वा                | 283 |
| १३— समोराजसी                  | 288 |
|                               |     |

| विषय                                            | 101 | वंड  |
|-------------------------------------------------|-----|------|
| १४—तामस्रतामसी                                  |     | 288  |
| १५—अत्यन्ततामसी                                 | 20  | 288  |
| (१२) सब जीव ब्रह्मासे उत्पन्न होते हैं          |     | 388  |
| (१३) सब जीवोंकी उत्पत्ति और छय एक ही            |     |      |
| नियमसे होते हैं                                 |     | 282  |
| (१४) संसारके सब पदार्थों के भीतर मन है          |     | २४३  |
| १०मनकी अद्भुत शक्तियाँ                          |     | 588  |
| (१) मन सर्वशक्ति-सम्पन्न है                     |     | 388  |
| (२) मनमें जगत्के रचनेकी शक्ति है                |     | 588  |
| (३) मन जगत्की रचनामें पूर्णतया स्वतन्त्र है     |     | 284  |
| (४) प्रत्येक मनमें इस प्रकारकी शक्ति है         |     | 284  |
| (५) जीवमें सब कुछ प्राप्त करनेकी अनन्त शक्ति है |     | 284  |
| (६) विषयोंका रूप इमारे चिन्तनके आधीन है         |     | २४६  |
| ( ७ ) जैसी हट् जिसकी भावना वैसा हो फल           |     | ₹85  |
| ( ८ ) अभ्यासका महत्त्व                          |     | 288  |
| (९) मनके दृढ़ निश्चयकी शक्ति                    |     | 240  |
| (१०) जैसा मन वैसी गति                           |     | 299  |
| (११) दुःस सुस्र भी चित्तके आधीन हैं             |     | 248  |
| (१२) जीवकी परिस्थितियाँ उसके मनकी रची हुई हैं   |     | २५२  |
| (१३) शरीर भी मनका ही बनाया हुआ है               |     | २५२  |
| (१४) मानसी चिकित्सा                             |     | 243  |
| (अ) आधि मौर व्याधि                              |     | 248  |
| (आ) आधिसे व्याधिकी उत्पत्ति                     |     | २९५  |
| (इ) आधिके ज्ञय होने पर व्याधि का ज्ञय           |     | २५६  |
| (ई) मन्त्रचिकित्सा                              |     | २५६  |
| ( उ ) मृलव्याघि                                 |     | 2910 |
| (ऊ) जीवनको सुखी और निरोग रखनेका                 |     |      |
| <b>उपाय</b> 🔛                                   |     | २५७  |
| (१५) मनके शान्त और महान् होनेपर ही सब           |     |      |
| ब्रोर आतन्द का अनुभव होता है                    |     | २६०  |

| विषय                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |       |
|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-------|
| (१६) शुद्ध मनमें ही आत्माका प्रतिविम्ब पहता है                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | á     |
| (१७) जब तक मनमें अज्ञान है तभी तक जीव                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | २६    |
| संसार रूपी अन्धकारमें पड़ा रहता है                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |       |
| (१८) मन जगत् रूपी पहिचेकी नामि है                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | २६    |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | २६    |
| ११—सिद्धियाँ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | २६:   |
| (१) मनकी शुद्धि द्वारा प्राप्त होने वाळी सिद्धियाँ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | २६:   |
| (अ) दूसरोंके मनका ज्ञान                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | रहा   |
| (आ) सूक्ष्म छोकों में प्रवेश करनेकी सिद्धि                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | २६१   |
| (इ) आधिभौतिकताकी भावनाके कारण                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |       |
| जीवको सूक्स लोकांका दर्शन नहीं होता                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | २६४   |
| (ई) स्क्मभाव प्रहर्ग करने की शक्ति                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | २६०   |
| ( उ ) ज्ञान द्वारा स्थलभावनाकी निवन्ति                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | - २६६ |
| (२) कुण्डलिनी शक्तिके उद्वीधन द्वारा प्राप्त होने                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |       |
| वाली सिद्धियाँ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | २६७   |
| (ষ) কুণ্ডভিনী                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | २६७   |
| (आ) कुण्डलिनीयोग द्वरा सिद्धियोंकी प्राप्ति                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | २७०   |
| (इ) सूक्मता और स्थूलताकी सिद्धि कैसे                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |       |
| होती है                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | २७२   |
| (३) प्राणायाम द्वारा भी अनेक प्रकारकी                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |       |
| सिद्धियाँ पात हो जाती हैं                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | २७४   |
| २में क्या हूँ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | 1     |
| the state of the s | २७५   |
| (१) जामत्, स्वप्न, सुषुप्ति और चौथी अवस्था                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | २७५   |
| (अ) जामत् अवस्था                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | २७६   |
| (ग्रा) सुपुप्ति<br>(इ) स्वप्न                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | २७६   |
| (ई) चौथी अवस्था                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | २७७   |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | २७५   |
| (२) चार प्रकार का ऋहंभाव<br>१—मैं देह हूँ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | २७९   |
| र—भरह हू<br>२—मैं चित्त हुँ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | २७९   |
| र—भ।चत्त हु                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | 250   |

| विषय                                                                    | 28   |
|-------------------------------------------------------------------------|------|
| ३—मैं सब भावोंसे परे रहनेवाळा सूक्ष्म                                   | -    |
| व्यात्मा हुँ                                                            | २८०  |
| (अ) मैं सर्वातीत कैसे हूँ                                               | 250  |
| (आ) शरीर और आत्मामें सम्बन्ध नहीं है                                    | २५२  |
| (इ) आत्मा यदापि सब जगह है तो भी                                         |      |
| उसका प्रकाश केवल पुर्यष्टक                                              |      |
| (सूक्ष्म शरीरमें ) ही होता है                                           | २५२  |
| ४—मैं सारा विश्व हूँ                                                    | २५३  |
| १३—मोत                                                                  | 264  |
| (१) मौत डरनेकी वस्तु नहीं है                                            | २८६  |
| (अ) मौत यदि सर्वनाश है तो बहुत                                          | 222  |
| अच्छी बात है                                                            | २५६  |
| (आ) मौतके पीछे यदि दूसरा जीवन है तो                                     |      |
| बहुत उत्सवकी बात है                                                     | २८६  |
| (२) मौत क्या है                                                         | २८७  |
| (३) मरनेके समयका अनुभव                                                  | २५५  |
| (४) मौतके समय अज्ञानीको हो कोश होता है                                  | 290  |
| (५) मौतके पीछेका अनुभव                                                  | 292  |
| (६) मरनेके पश्चात्का अनुभव अपनी अपनी                                    | 1.37 |
| वासना और कर्मों के अनुसार होता है                                       | 388  |
| (७) परलोकके अनुभवके पश्चात् फिर वही                                     | 1.70 |
| जीवनकी दशाय भुगतनी पड़ती हैं                                            | 290  |
| (८) योगमार्गपर चलने वालोंकी गति                                         | 56=  |
| (९) एक शरीरको छोड़कर जीव दूसरेमें अवेश                                  | 234  |
| करता है                                                                 | 285  |
| (१० जन्म-मरएका अनुभव तब तक होता है                                      | 120  |
| जब तक कि आत्मज्ञान नहीं होता                                            | 388  |
| (११) मरनेके पीछे जीवन्युक्तकी गति                                       | 399  |
| (१२) भरनक पाछ जावन्सुकका गांत<br>(१२) आत्माके छिये जीवन-मरण नहीं है     |      |
| (१२) आत्माक छिच जावन-मरश नहा ह<br>(१३ आयुक्ते थोड़े और अधिक होनेका कारण | 300  |
| (१४) कीन मौतके वससे बाहर है                                             | 309  |
| (४४) कान सातक वसस बाहर ह                                                | 308  |

| विषय                                              | 58  |
|---------------------------------------------------|-----|
| १४—ज्ञा                                           | 308 |
| । १) जगत्की उत्पत्ति ब्रह्मासे हुई है             | ३०४ |
| (२, ब्रह्माका स्वरूप मन है                        | 808 |
| (३) ब्रह्माकी उत्पत्ति परम ब्रह्मसे होती है       | ३०५ |
| (४) ब्रह्मका यह स्पन्दन स्वाभाविक है              | ३०६ |
| (५) त्रहामें स्पन्दन होना उसकी अपनी छीछा है       | ३०६ |
| (६) ब्रह्मका स्पन्दन ब्रह्मसे श्रन्य सा रूप घारण  |     |
| कर छेता है                                        | ३०७ |
| (७) ब्रह्मा (मन् ) ब्रह्मकी संकल्प शक्तिका ह्या   |     |
| हुआ रूप है                                        | ३०७ |
| ( = ) ब्रह्माकी उत्पत्तिका कोई विशेष हेतु नहीं है | ३०५ |
| (९) त्रह्मा फर्म-वन्धनसे मुक्त है                 | ३०८ |
| (१०) ब्रह्माका शरीर केवल सूक्ष्म है, स्वूल नहीं   | ३०८ |
| (११) ब्रह्मा ही संसारकी रचना करता है              | 308 |
| (१२) बह्यासे उत्पन्न जगत् मनोमय है                | ३१० |
| (१३) हरेक सृष्टि नई है                            | ३१० |
| १५— इक्ति                                         | 388 |
| (१) त्रहाकी अनेक शक्तियाँ                         | 328 |
| (२) ब्रह्मकी स्पन्दनशक्ति                         | ३१२ |
| (३) प्रकृति                                       | 383 |
| (४) शक्तिका ब्रह्मके साथ सम्बन्ध                  | ३१३ |
| १६-परम ब्रह्म                                     | ३१६ |
| ( ? ) 河駅                                          | ३१६ |
| (२) ब्रह्मका वर्णन नहीं हो सकता                   | 380 |
| (३) नेति नेति ( ब्रह्म न यह है और न वह है )       | ३१७ |
| (४) ब्रह्मको एक अथवा अनेक भी नहीं कह सकते         | 3/4 |
| (५) ब्रह्म शून्य है अथवा कोई भावात्मक पदार्थ      |     |
| है यह भी कहना कठिन है                             | 38= |
| (६) त्रहाविद्या (ज्ञान) और अविद्या (अज्ञान)       |     |
| दोनोंसे परे है                                    | ₹89 |

| विपय                                           |    | ब्रह  |
|------------------------------------------------|----|-------|
| (७) ब्रह्म तम और प्रकाश दोनोंसे परे हैं        |    | ३२०   |
| ( प ) ब्रह्म न जड़ है, न चेतन                  |    | 358   |
| (९) ब्रह्मको "आत्मा" भी नहीं कह सकते           |    | ३२१   |
| (१०) ब्रह्मका क्या स्वभाव है यह कहना असम्भव है |    | 358   |
| (११) ब्रह्मके कुछ कल्पित नाम                   |    | ३२२   |
| (१२) ब्रह्मका वर्णव                            |    | ३२३   |
| १७ ब्रह्मका विकास                              | 2% | ३३३   |
| (१) जगत् ब्रह्मका बृंह्सा मात्र है             |    | 333   |
| (२) तीनों जगन् ब्रह्मके भीतर स्थित हैं         |    | ३३६   |
| (३) त्र हाही जगत्के रूपमें प्रकट होता है       |    | ३३७   |
| (४) जगत्के रूपमें प्रकट होना त्रहाका स्वभाव    |    |       |
| ही है                                          |    | 335   |
| ( ५ ) सारा सृष्टिकम ब्रह्मके लिये निमेपका अंश  |    |       |
| मात्र है                                       |    | 335   |
| (६) एक ब्रह्ममें अनेक प्रकारकी सृष्टि करनेको   |    |       |
| राक्ति है                                      |    | 33=   |
| (७) स्वयं ब्रह्मम् नानाताका स्पर्ध नहीं होता   |    | ३३९   |
| ( ५ ) सत्तामात्रसे ही ब्रह्मका कर्तृत्व है     |    | 380   |
| ८—अद्वे <del>त</del>                           |    | ३४२   |
| (१) सब कुछ ब्रह्मसे अभिन्न है                  |    | २४२   |
| (२) प्रकृतिका आत्माके साथ तादात्म्य            |    | 385   |
| (३) मनका ब्रह्मके साथ तादात्म्य                |    | \$8\$ |
| (४ जगत्का बद्धाके साथ तादात्म्य                |    | ₹88   |
| (५) ईश्वरकी सत्ता जगत्के बिना नहीं है          |    | ३४६   |
| (६) सब कुछ बहा ही है                           |    | 380   |
| —जगत्का मिथ्यापन                               |    | 288   |
| (१) सत्य और असत्यका निर्णय                     |    | ₹85   |
| (२) जगत् न सत्य है, न असत्य                    |    | 388   |
| (३) जगत् सत् और असत् दोनों ही है               |    | 388   |
| (४) जगत् केवल भ्रम है, वास्तवमें सत्य नहीं है  |    | 340   |

20

| <b>विषय</b>                                      | -     |
|--------------------------------------------------|-------|
|                                                  | श्र   |
| (५) जीवका मिथ्यापन                               | 34    |
| (६ अविद्या                                       | ₹91   |
| (अ) चित्त ही अविद्या है                          | 340   |
| ्ञा अविद्याकी असत्ता                             | 300   |
| (७) माया                                         | ३५९   |
| ( = ) मूर्खों के छिये ही जगन् सत्य है            | 390   |
| (९) जबतक अज्ञान है तभीतक जगत्का अनुभव है         | 340   |
| (१०) ज्ञानसे अविद्याका नाश                       | 349   |
| (११) जगत्के भ्रमका च्रय                          | 380   |
| (१२) अविद्याके विलीन होनेका नाम नाश नहीं है      | 360   |
| (१३) ज्ञान द्वारा जगत् आत्मामें विळीन हो जाता है | ३६१   |
| २०-सबसे ऊँचा सिद्धान्त                           | ३६३   |
| (१) भेदको मान छेना केवछ अज्ञानियोंको अहाज्ञानका  |       |
| उपदेश करनेके लिये हैं                            | ३६२   |
| (२) परम सिद्धान्त                                | 343   |
| (३) ब्रह्मको जगत्का कर्ता नहीं कह सकते           | ३६५   |
| (४) ब्रह्ममें किसी प्रकारका विकार नहीं हो सकता   | 388   |
| ( ५ ) ब्रह्मको जगत्का कारण कहना ठीक नहीं है      | 350   |
| (६) ब्रह्मको जगत्का बीज भी नहीं कह सकते          | ३६८   |
| (७) कारण रहित होनेसे जगत् श्रममात्र है           | 3,00  |
| ( ६ ) जगत्का दृश्य स्त्रप्नके समान है            | ३७१   |
| (९) अजातबाद                                      | ३७२   |
| (१०) यह सिद्धान्त उसको नहीं बताना चाहिये जो      | 100   |
| इसका अधिकारी नहीं है                             | ३७३   |
|                                                  |       |
| २१—परमानन्द                                      | ३७५   |
| (१) विषयोंके भोग दूरसे देखने मात्रको अच्छे       | -     |
| लगते हैं                                         | ३७५   |
| (२। संसारके सब मुख दु:खदाई हैं                   | ३७६   |
| (३) संसारका सारा व्यवहार असार है                 | ₹७७   |
| ( ४ ) सांसारिक अध्युद्य सुख देनेवाळा नहीं है     | - ३७० |

| विषय                                              | 58          |
|---------------------------------------------------|-------------|
| ( ५ ) मुख-दु:खका अनुभव कव होता है                 | ३७५         |
| (६) आत्मानन्द                                     | ३८०         |
| २२वन्धन और मोक्ष                                  | ३८१         |
| (१) बन्धनका स्वरूप                                | ३८१         |
| (२) बन्धनके कारण                                  | ३५२         |
| (अ) वासना                                         | ३६२         |
| (आ) अपने आपको परिमित सममना                        | ३८२         |
| (इ) मिथ्या भावना                                  | ३८३         |
| (ई) आत्माको भूछना                                 | ३८३         |
| (उ) द्यहंभावना                                    | ३५३         |
| (ক) অহান                                          | इस३         |
| (३) मोत्तका स्वरूप                                | ३५४         |
| (४) मोज्ञका अनुभव कव होता है                      | ३८५         |
| (५) मोच दो प्रकारका है                            | ३८६         |
| (अ) सर्वह मोच                                     | ३८६         |
| आ) विदेह मोच                                      | ३८६         |
| (६) सदेह और विदेह मुक्तिमें विशेष भेद नहीं है     | ३८६         |
| ७ मुक्ति और जड़ स्थितिका भेद                      | ३=६         |
| ( द ) बन्धन और मोच दोनों ही वास्तव में मिश्या हैं | ३नन         |
| २३मोक्षप्राप्तिका उपाय                            | 369         |
| (१) ज्ञानके सिवाय मोचप्राप्तिका दूसरा और कोई      |             |
| उपाय नहीं है                                      | ३८९         |
| (२) ज्ञान ही मोच्चप्राप्तिका साधन है              | 390         |
| (३ मोच्प्राप्तिके लिये किसी देवताकी आराधन         | F           |
| करनेकी जरूरत नहीं है                              | 398         |
| (अ) आत्माके सिवाय किसी देवतार्क                   | Ì           |
| आराधना नहीं करनी चाहिये                           | 399         |
| (आ) कोई देवता भी विचार-रहित पुरुषक                | 1           |
| आत्मज्ञान नहीं दे सकता                            | 399         |
| ्ड ईश्वर सबके भीवर है                             | <b>₹</b> 9₹ |

|     | विषय                                         | 28  |
|-----|----------------------------------------------|-----|
| 100 | (ई) ज्ञानसे ही ईश्वरकी प्राति होती है        | 393 |
|     | र) आत्मदेवकी पूजा करनेकी विधि                | 388 |
|     | (ऊ) ज्ञानी छोगोंकी देव-पूजा                  | 384 |
|     | (ए) बाहरी देवताकी पूजा मुख्य नहीं, गौण       |     |
|     | (४) जन्मभर कम्पोंका त्याग नहीं हो सकता       |     |
|     | इसलिये मोच्नप्राप्तिके लिये कर्मत्यागकी      |     |
|     | आवश्यकता नहीं है                             | 388 |
|     | ( ५ ) सम्यग् ज्ञानका स्वरूप                  | You |
|     | (६) आत्मज्ञानकी उत्पत्ति अपने ही यन्न और     |     |
|     | विचार से होती है                             | 808 |
|     | ( ७ विचारके लिये चित्तको शुद्ध करना चाहिये   | 808 |
|     | <ul><li>५ ) विचारके कुछ विषय</li></ul>       | ४०२ |
|     | (९) अविद्यासे ही अविद्याका नाश होता है       | 803 |
|     | (१०) ज्ञानप्राप्तिमें शास्त्रका उपयोग        | 803 |
| 38- |                                              | ४०६ |
|     | (१) ज्ञानबन्धु                               | ४०६ |
|     | (२) ज्ञानी                                   | 800 |
|     | (३) विना अभ्यासके ज्ञान सिद्ध नहीं होता      | Soc |
|     | (४) संसारसे पार उत्तरनेके मार्गका नाम योग है | 805 |
|     | (५) योगकी निष्ठा (प्राप्य अवस्था)            | 808 |
|     | (६) तीन प्रकारका योगाभ्यास                   | 880 |
|     | १—एक तत्त्वका गहरा अभ्यास                    | 880 |
| *   | (अ) ब्रह्मभावना                              | 860 |
|     | (आ) पदार्थीके श्रभावकी भावना                 | 888 |
|     | (इ) केवलीमाव                                 | ४१२ |
|     | २—प्राणोंकी गतिका निरोध                      | ४१३ |
|     | (अ) प्राण और मनका सम्बन्ध चित्त-             |     |
|     | का ही बनाबा हुआ है                           | 883 |
|     | (आ) प्राण्-विद्या                            | 848 |
|     | (इ) स्वाभाविक प्राणायाम                      | 884 |
|     | (ई) प्राणोंकी गतिको रोकनेकी युक्तियाँ        | ४२१ |

| वियय                             | 88           |
|----------------------------------|--------------|
| ३—मनका लय                        | ४२३          |
| अ, मन संसारचककी नाभि है          | ४२३          |
| (आ) मन कैसे स्थूल होता है        | 858          |
| (इ) मन किस प्रकार बहा हो जाता है | ४२५          |
| (ई) मनके निरोध करनेकी युक्तियाँ  | ४२६          |
| १—ज्ञानयुक्ति                    | ४२५          |
| २—संकल्पांका उच्छेदन             | 856          |
| ३—भोगोंसे विरक्ति                | 858          |
| ४—इन्द्रियोंका निमह              | 838          |
| ५-वासनाश्रीका त्याग              | ४३२          |
| अः तृष्णाकी बुराई                | ४३३          |
| (आ) इस संसारमें न कुछ प्राप्त    |              |
| करने योग्य है और न कुछ           |              |
| त्यागने योग्य है                 | ४३३          |
| (इ) वासना त्यागके दो प्रकार      | 848          |
| १) ध्येय त्यागका स्वरूप          | 858          |
| (२) ज्ञेय त्याग                  | ४३५          |
| (उ) वासनाको त्याग करनेकी         |              |
| तरकीव                            | ४३५          |
| ६—अहङ्कारका त्याग                | ४३६          |
| (अ अहंभावको मिटानेकी             |              |
| विधि                             | ४३७          |
| (आ) ब्रह्मभावका अभ्यास           | २३८          |
| (इ अहंभावके चीए हो जाने          |              |
| प्र सब दोषोंसे निवृत्ति          |              |
| हो जाती है                       | 888          |
| ७—असङ्गका श्रभ्यास               | 888          |
| ५—समभावका अभ्यास                 | 88ई          |
| अ) समताका त्यानन्द               | 888          |
| (आ) सबको अपना बन्धु              | WO.          |
|                                  | The Court of |

| १०—सव वस्तुर्जीका त्याग १०—सव वस्तुर्जीका त्याग १०—सव वस्तुर्जीका त्याग १४६ (अ) सर्वत्यागका स्वरूप (अ) महात्यागीका स्वरूप (इ) त्यागका फळ १४८—समाधि १४८ (अ) समाधिका सवा स्वरूप (अ) समाधिका सवा स्वरूप (अ) समाधिका सवा स्वरूप (अ) मनके छीन होनेका आनन्द १४९ २५—-ज्ञानकी सात भूमिकायें १५० ज्ञानकी सात भूमिकायें १५० ज्ञानकी सात भूमिकाञ्चोंका तीसरा वर्णन १५० २५ ज्ञानकी मृमिकाञ्चोंका तीसरा वर्णन १५० २५ ज्ञानकी सात भूमिकाञ्चोंका तीसरा वर्णन १५० २५ ज्ञानकी सात भूमिकाञ्चोंका तीसरा वर्णन १५० २५ ज्ञानकी सात भूमिकाञ्चोंका तीसरा वर्णन १५० २५ त्याग भूमिका १५० २५ तीसरी भूमिका १५० २५ तीसरी भूमिका १५० २६ व्याग भूमिका १५० २६ व्याग भूमिका १५० २६ व्याग भूमिका १६० २६ व्याग भूमिका                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |     | विषय                                            | 28         |
|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-----|-------------------------------------------------|------------|
| १०—सव वस्तुओंका त्वाग  (अ) सर्वत्यागका स्वरूप  (अ) महात्यागीका स्वरूप  (इ) त्वागका फळ  ११—समाधि  १४८  (इ) समाधिका सबा स्वरूप  (इ) मनके छीन होनेका आनन्द  १४९  २५०-ज्ञानकी सात भूमिकायें  ३५९  इनकी सात भूमिकायें  १५९  इनकी सात भूमिकायें  १५९  इनकी सात भूमिकाओंका दूसरा विवरण  (१) बोगभूमिकाओंका दूसरा विवरण  (१) बोनकी सात भूमिकाओंका दूसरा विवरण  (१) बोनकी सात भूमिकाओंका तीसरा वर्णन  १—प्रथम भूमिका  २—दूसरी भूमिका  २—दूसरी भूमिका  २—दूसरी भूमिका  १४५  ३—वीसरी भूमिका  १४५  ३—वीसरी भूमिका  १४५  ३—वीश भूमिका  १४५  ३—वीश भूमिका  १४५  ३—वीश भूमिका  १४५  ३—वेश भूमिका  १४६  १४०  ३—वेश भूमिका  १४९  ३—वेश भूमिका  १४९  ३—वेश भूमिका  १४९  ३५०  ३५०  ३५०  ३५०  ३५०  ३६२  १६२  १४०  ३५०  ३६२  १४०  ३५०  ३६२  १४०  ३००  ३६२  १६२  १४०  ३५०  ३६२  १४०  ३५०  ३६२  १४०  ३५०  ३६२  १४०  ३५०  ३६२  १४०  ३६२  १४०  ३६२  १४०  ३६२  १४०  ३६२  १४०  ३६२  १४०  ३६२  १४०  ३६२  १४०  ३६२  १४०  ३६२                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | 184 | ९-कर्त्तत्वका त्याग                             |            |
| (श्र) सर्वत्यागका स्वरूप (श्र) महात्यागीका स्वरूप (इ) त्यागका फळ ११—समाधि १४८ ११—समाधि १४८ (श्र समाधिका सवा स्वरूप (इ) मनके छीन होनेका आनन्द १४९ २५ज्ञानकी सात भूमिकायें श्रम् श्रम् (१) योगभूमिकाओंका दूसरा विवरण (१) ज्ञानकी मृमिकाओंका दूसरा विवरण (१) ज्ञानकी मृमिकाओंका दूसरा विवरण (१) ज्ञानकी सात भूमिकाओंका तीसरा वर्णन १—प्रथम भूमिका २—दूसरी भूमिका २—दूसरी भूमिका १५५ २—वीसरी भूमिका १५५ १० सामान्य असङ्ग १५५ १५ सामान्य असङ्ग १५५ १५ स्वर्धी भूमिका १५५ १५ सामान्य असङ्ग १५६ १५ सामान्य असङ्ग १५६ १५ सामान्य असङ्ग १५६ १५ कर्मफळका अटळ नियम (१) कर्मफळका अटळ नियम                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | 100 |                                                 |            |
| (आ) महात्यागीका स्वरूप (इ) त्यागका फळ ११—समाधि १४८ (अ) समाधिका सचा स्वरूप (अ) मनके छीन होनेका आनन्द १४९ २५ज्ञानकी सात भूमिकायों अप२ (१) योगभूमिकाओंका प्रथम विवरण (१) योगभूमिकाओंका प्रथम विवरण (१) ज्ञानकी सात भूमिकाओंका त्यस विवरण (१) ज्ञानकी सात भूमिकाओंका तीसरा वर्णन १—प्रथम भूमिका २—दूसरी भूमिका १०० (अ) सामान्य असङ्ग (अ) स्वर्गका अटल नियम (१) कर्मफलका करल नियम (१) कर्मफलका करलका नहीं होते (१) वासना ही जीवको कर्मके फल्को वास्त्य कर्मके | 180 |                                                 | 9.3        |
| ११—समाधि ११८८ (श्र समाधिका सबा स्वरूप १४८८ (श्र समाधिका सबा स्वरूप १४८८ (श्र मनके छीन होनेका आनन्द १४९८ (श्र) मनके छीन होनेका आनन्द १४९८ (श्र) मनके छीन होनेका आनन्द १४९८ (१) बोगभूमिकाओंका प्रथम विवरण १४९८ (१) बोनकी भूमिकाओंका वूसरा विवरण १४९८ (१) बानकी सात भूमिकाओंका वूसरा विवरण १४९८ (१) बानकी सात भूमिकाओंका वीसरा वर्णन १४५८ १—प्रथम भूमिका १४५८ १—वूसरी भूमिका १४५८ १—वूसरी भूमिका १४५८ (श्र) सामान्य असङ्ग १४५८ (श्र) सामान्य असङ्ग १४५८ (श्र) सामान्य असङ्ग १४५८ (श्र) सामान्य असङ्ग १४५८ १—वौधी भूमिका १४५८ १—वौधी भूमिका १४५८ १—वाधी भूमिका १४५८ १५८८ (१) कर्मकळका अटळ नियम १६६२ (१) कर्मकळका अटळ नियम १४६२ (१) कर्मकळका अटळ नियम १६६२ (१) कर्मकळका करळ नियम १६६२ (१) कर्मकळका करळ नियम १६६२ (१) व्यापनी ३००००००००००००००००००००००००००००००००००००                                            | 35  |                                                 |            |
| (श्र समाधिक सवा स्वरूप (श्र) मनके छीन होनेका आनत्व १४५  रूप - ज्ञानकी सात भूमिकार्ये १५९  बानकी सात भूमिकार्ये १५९  बानकी सात भूमिकार्ये १५९  बानकी सात भूमिकार्ये १५५९ (१) योगभूमिकाञ्योंका प्रथम विवरण (२) ज्ञानकी भूमिकाञ्योंका तीसरा वर्णन १५५९ (३) ज्ञानकी सात भूमिकाञ्योंका तीसरा वर्णन १५५५ १ — प्रथम भूमिका १५५५ २ — तीसरी भूमिका १५५५ २ — तीसरी भूमिका १५५५ २ — तीसरी भूमिका १५५५ २ — वौधी भूमिका १५५५ ५ — वौधी भूमिका १५५९ ५ — पाँचवी भूमिका १५५९ ७ — सातवी भूमिका १६०  रूप कर्मकरथनसे छुटकारा १६२९ (१) कर्मकञ्ज बरुष्ठ नियम १६२९ (३) पुरुष (जीव ) और कर्ममें भेद नहीं है १६३ (४) उत्सत्तिसे पहिले जीवके पूर्व कर्म नहीं होते १६४१ (५) वासना ही जीवको कर्मके प्रवर्ण नांवती के                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | 45  |                                                 |            |
| (अ) समाधिका सवा स्वरूप (अ) मनके लीन होनेका आनन्द १४९  २५ज्ञानकी सात भूमिकार्ये १५९  डानकी सात भूमिकार्ये १५२ (१) योगभूमिकाओंका प्रथम विवरण (२) ज्ञानकी भूमिकाओंका दूसरा विवरण (३) ज्ञानकी सात भूमिकाओंका तीसरा वर्णन १५५ १—प्रथम भूमिका १५५ २—व्सरी भूमिका १५५ २—व्सरी भूमिका १५५ ३—वीसरी भूमिका १५५ ५—वीधी भूमिका १५५ ५—वीधी भूमिका १५५ ५—वीधी भूमिका १५९ ५—वीधी भूमिका १५९ ५—वीधी भूमिका १५९ ५—वावीं भूमिका १५९ ५—वावीं भूमिका १६९ (१) कर्मफलका अटल नियम १६२ (१) कर्मफलका अटल नियम १६२ (१) कर्मका वास्तविक स्वरूप (१) क्यांतिसे पहिले जीवके पूर्व कर्म नहीं होते १६४१ (५) वासना ही जीवको कर्मके प्रत्ये वावती के                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |     |                                                 |            |
| २५ - ज्ञानकी सात भूमिकायं ४५२ ३ वानकी सात भूमिकायं ४५२ ३ वानकी सात भूमिकायं ४५२ (१) योगभूमिकाओंका प्रथम विवरण (२) ज्ञानकी भूमिकाओंका दूसरा विवरण (३) ज्ञानकी सात भूमिकाओंका तीसरा वर्णन १ — प्रथम भूमिका २ — व्यसरी भूमिका ३ — वीसरी भूमिका ३ — वीसरी भूमिका ३ — वौधी भूमिका ४५६ ४ — वौधी भूमिका ४५६ ४ — वौधी भूमिका ४५६ ६ — व्यव्यों भूमिका ४५६ ६ — व्यव्यों भूमिका ४६६ १ व कर्मकलका अटल नियम (२) कर्मका वास्तविक स्वरूप (२) कर्मका वास्तविक स्वरूप (२) कर्मका वास्तविक स्वरूप (२) कर्मका वास्तविक कर्मके प्रयोग्धी के ४६४ (५) वासना ही जीवको कर्मके प्रयोग्धी के ४६४                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |     | (त्र समाधिका सन्ना स्वरूप                       |            |
| बानकी सात भूमिकायें ४५२ (१) योगभूमिकायोंका प्रथम विवरण (२) ज्ञानकी भूमिकायोंका दूसरा विवरण (३) ज्ञानकी सात भूमिकायोंका तीसरा वर्णन १—प्रथम भूमिका १५५ २—दूसरी भूमिका १५५ ३—तीसरी भूमिका १५५ ३—तीसरी भूमिका १५५ ६वा श्रेष्ठ यसङ्ग १५६ १५—वौथी भूमिका १५५ ६—वौथी भूमिका १५६ ६—वौथी भूमिका १५६ ६—व्हठी भूमिका १५६ ६—व्हठी भूमिका १६६ १८) कर्मकळका घटळ नियम १६३ १८) कर्मकळका घटळ नियम १६३ १८) उत्पत्तिसे पहिळे जीवके पूर्व कर्म नहीं होते १६४ १५३ १६४ १८० १६३                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | 23  | ( छ) मनके छीन होनेका आनन्द                      |            |
| (१) योगभूमिकाओंका प्रथम विवरण (२) ज्ञानकी भूमिकाओंका दूसरा विवरण (२) ज्ञानकी सात भूमिकाओंका तीसरा वर्णन १—प्रथम भूमिका १००० १००० १००० १००० १००० १००० १००० १००                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | -   | २५ज्ञानकी सात 'मृिवकायें                        | 848        |
| (१) योगभूमिकाओंका प्रथम विवरण (२) ज्ञानकी भूमिकाओंका दूसरा विवरण (२) ज्ञानकी सात भूमिकाओंका तीसरा वर्णन १—प्रथम भूमिका १००० १००० १००० १००० १००० १००० १००० १००                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | 14  | ज्ञानकी सात भूमिकायें                           | 893        |
| (२) झानकी भूमिकाओंका दूसरा विवरण (२) झानकी सात भूमिकाओंका तीसरा वर्णन १—प्रथम भूमिका १००० २—वूसरी भूमिका १००० २—वूसरी भूमिका १००० १००० १००० १००० १००० १००० १००० १०                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |     | (१) योगभूमिकाञ्चोंका प्रथम विवरण                |            |
| (३) ज्ञानकी सात भूमिकाञ्चोंका तीसरा वर्णन १—प्रथम भूमिका १५५ २—वृसरी भूमिका १५६ ३—तीसरी भूमिका १५५ (अ) सामान्य असङ्ग १५५ (आ) अष्ट श्रसङ्ग १५५ १—वौथी भूमिका १५५ १—वौथी भूमिका १५५ १—वौथी भूमिका १५५ १—वौथी भूमिका १५५ १—सातवी भूमिका १६० २६—कर्मवन्थनसे छुटकारा १६२ (१) कर्मकलका श्रटल नियम (२) कर्मका वास्तविक स्वरूप (३) पुरुष (जीव) श्रीर कर्ममें भेद नहीं है १६३ (४) व्यस्ता ही जीवको कर्मके प्रस्मे बांचनी के                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |     | (२) ज्ञानकी भूमिकाओंका दसरा विवरण               |            |
| १—प्रथम भूमिका १—व्हरी भूमिका १—वहरी भूमिका १—वहरी भूमिका १०० (अ) सामान्य असङ्ग १०० (आ अष्ट असङ्ग १०० (आ अष्ट असङ्ग १०० विश्वी भूमिका १—वीथी भूमिका १—वीथी भूमिका १०० विश्वी भूमिका                                                                                                                                                                                                                                                                                  | 11  |                                                 |            |
| २—बूसरी भूमिका ४५६ ३—वीसरी भूमिका ४५७ (अ) सामान्य असङ्ग ४५० (आ अष्ट असङ्ग ४५० (आ अष्ट असङ्ग ४५० ४—वौथी भूमिका ४५० ५—पाँचवीं भूमिका ४५० ६—छठी भूमिका ४६० २६—कर्मवन्थनसे छुटकारा ४६२ (१) कर्मफळका अटळ नियम (२) कर्मका वास्तविक स्वरूप (३) पुरुष (जीव) और कर्ममें भेद नहीं है ४६३ (४) व्यस्तिसे पहिले जीवके पूर्व कर्म नहीं होते ४६४ (५) वासना ही जीवको कर्मके प्रत्ये बांग्यी के                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | 1   |                                                 |            |
| ३—तीसरी भूमिका (अ) सामान्य असङ्ग (अ) श्रेष्ठ असङ्ग (अ) श्रेष्ठ असङ्ग ४५८ ४—वौथी भूमिका ४५८ ५—वौथी भूमिका ४५९ ६—छठी भूमिका ४६० ०—सातवी भूमिका ४६० २६—कर्मबन्धनसे छुटकारा (१) कर्मकलका अटल नियम (२) कर्मकलका अटल नियम (२) कर्मका वास्तविक स्वरूप (३) पुरुष (जीव) और कर्ममें भेद नहीं है (४) उत्पत्तिसे पहिले जीवके पूर्व कर्म नहीं होते ४६४ (५) वासना ही जीवको कर्मके प्रस्ये कांग्रेस के                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | 20  | २—दूसरी भूमिका                                  |            |
| (अ) सामान्य असङ्ग ४५० (आ अष्ट असङ्ग ४५० ४—वाँथी भूमिका ४५० ५—पाँचवीं भूमिका ४५० ६—छठी भूमिका ४६० ०—सातवीं भूमिका ४६० २६—कर्मवन्थनसे छुटकारा ४६२ (१) कर्मफळका अटळ नियम (२) कर्मका वास्तविक स्वरूप (३) पुरुष (जीव) और कर्ममें भेद नहीं है ४६३ (४) उत्पत्तिसे पहिले जीवके पूर्व कर्म नहीं होते ४६४ (५) वासना ही जीवको कर्मके पन्न्ये बांग्नी के                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | 0.0 | ३ — वीसरी भूमिका                                |            |
| श्या श्रेष्ठ श्रसङ्ग ४५८  श्र—चौथी भूमिका ४५९  ५—पाँचवीं भूमिका ४५९  ६—छठी भूमिका ४६०  ०—सातवीं भूमिका ४६०  २६—कर्मवन्थनसे छुटकारा ४६२  (१) कर्मफळका श्रदछ नियम ४६२  (२) कर्मका वास्तविक स्वरूप  (३) पुरुष (जीव) श्रीर कर्ममें भेद नहीं है ४६३  (४) उत्पत्तिसे पहिले जीवके पूर्व कर्म नहीं होते ४६४  (५) वासना ही जीवको कर्मके पन्नो वांचनी के                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |     | (अ) सामान्य असङ्ग                               |            |
| ४—वौथी भूमिका ४५९ ५—पाँचवीं भूमिका ४५९ ६—छठी भूमिका ४६० ७—सातवीं भूमिका ४६० २६—कर्मवन्थनसे छुटकारा ४६२ (१) कर्मकलका घटल नियम ४६२ (२) कर्मका वास्तविक स्वरूप ४६२ (३) पुरुष (जीव ) और कर्ममें भेद नहीं है ४६३ (४) उत्पत्तिसे पहिले जीवके पूर्व कर्म नहीं होते ४६४ (५) वासना ही जीवको कर्मके प्रस्मे बांग्नी के                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |     | (आ श्रेष्ट श्रसङ्ग                              |            |
| ५—पाँचवीं भूमिका १९५९<br>६—छठी भूमिका १९५९<br>७—सातवीं भूमिका १९६०<br>२६—कर्मबन्धनसे छुटकारा १९६२<br>(१) कर्मफलका अटल नियम १९६२<br>(२) कर्मका वास्तविक स्वरूप १९६२<br>(३) पुरुष (जीव) और कर्ममें भेद नहीं है १९६३<br>(४) उत्पत्तिसे पहिले जीवके पूर्व कर्म नहीं होते १९६४<br>(५) वासना ही जीवको कर्मके प्रस्ते बांग्री के                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |     | ४—चौथी भूमिका                                   |            |
| ६—छठी भूमिका ४६० ७—सातवीं भूमिका ४६० २६ —कर्मबन्धनसे छुटकारा ४६२ (१) कर्मकलका घटल नियम ४६२ (२) कर्मका वास्तविक स्वरूप ४६२ (३) पुरुष (जीव) और कर्ममें भेद नहीं है ४६३ (४) उत्पत्तिसे पहिले जीवके पूर्व कर्म नहीं होते ४६४ (५) वासना ही जीवको कर्मके प्रत्ये वास्ति ३                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |     | ५-पाँचवीं भूमिका                                |            |
| ०—सातवीं भूमिका ४६०  २६ —कर्मबन्धनसे छुटकारा ४६२  (१) कर्मफलका अटल नियम  (२) कर्मका वास्तविक स्वरूप  (३) पुरुप (जीव) और कर्ममें भेद नहीं है ४६३  (४) उत्पत्तिसे पहिले जीवके पूर्व कर्म नहीं होते ४६४  (५) वासना ही जीवको कर्मके प्रत्ये बांग्री के                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |     | ६—छठी भूमिका                                    |            |
| (१) कर्मफलका श्रदल नियम (२) कर्मका वास्तविक स्वरूप (२) कर्मका वास्तविक स्वरूप (३) पुरुप (जीव) श्रीर कर्ममें भेद नहीं है (४) उत्पत्तिसे पहिले जीवके पूर्व कर्म नहीं होते ४६४ (५) वासना ही जीवको कर्मके प्रस्ते वास्ति के                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |     | ७—सातवीं भूमिका                                 |            |
| (१) कर्मफलका अटल नियम (२) कर्मका वास्तविक स्वरूप (३) पुरुप (जीव) और कर्ममें भेद नहीं है (४) उत्पत्तिसे पहिले जीवके पूर्व कर्म नहीं होते ४६४ (५) वासना ही जीवको कर्मके पुल्ये वांकनी के                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | 3   | ६ — कर्मवन्थनसे छुटकारा                         | ४६२        |
| (२) कमेंका वास्तविक स्वरूप (२) पुरुप (जीव) और कर्ममें भेद नहीं है (४) उत्पत्तिसे पहिले जीवके पूर्व कर्म नहीं होते ४६४ (५) वासना ही जीवको कर्मके पुल्ये बांक्सी के                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |     | (१) कर्मफलका अटल नियम                           |            |
| (३) पुरुष (जीव) और कर्ममें भेद नहीं है ४६३<br>(४) उत्पत्तिसे पहिले जीवके पूर्व कर्म नहीं होते ४६४<br>(५) वासना ही जीवको कर्मके पुल्ले वांक्स के                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | 9   | (२) कमेका वास्तविक स्वरूप                       |            |
| (४) उत्पात्तसं पहिले जीवके पूर्व कर्म नहीं होते ४६४<br>(५) वासना ही जीवको कर्मके फल्ट्ये वांक्टी के ०००                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |     | (३) पुरुष (जीव ) और कमेमें भेड़ सही है          |            |
| (५) बासना हो जीवको कमेके फल्को जांकत के ०००                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | -   | (४) उत्पत्तिसे पहिले जीवके पूर्व कर्म वहीं केले |            |
| (६) कमके बन्धनसे मक्त होनेकी विधि                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |     | ( ५ ) बासना हो जीवको कमेके फल्मे जांकती के      |            |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | 2   | (६) कर्मके बन्धनसे मुक्त होनेकी विधि            | 266<br>266 |

| विषय                                               | वंड    |
|----------------------------------------------------|--------|
| (७) कर्मयोग                                        | 800    |
| ( = ) आर्यका लक्ष                                  | 808    |
| २७आत्माका अनुभव                                    | ४७५    |
| (१) आत्मानुभवके उदय होनेके लक्त्रण                 | 804    |
| (२) आत्माका अनुभव                                  | 800    |
| (३) आत्माके अनुभवका वर्णन नहीं हो सकता             | 3,00   |
| (४) आत्मानुभवमें मनका अस्तित्त्व नहीं रहता         | 896    |
| (५) एक बार जाकर अविद्या फिर नहीं छौटती             | 8=0    |
| (६) परम तृप्तिका अनुभव                             | 8=8    |
| २८जीवन्युक्ति                                      | ४८३    |
| (१) जीवन्युक्तोंके छन्नण                           | ४८३    |
| (२) जीवन्मुक्तके छिये न कुछ प्राप्य है और न त्याः  | व ४९०  |
| (३) जीवन्मुक्त महाकर्त्ता है                       | 885    |
| (४) संसारका व्यवहार करता हुआ भी जीवन्मुक्त         |        |
| समाधि में ही रहता है                               | ४९३    |
| (५) जीवन्युक्त महाभोक्ता है।                       | 848    |
| (६) जीवनमुक्तको शरीरसे घृणा नहीं होती; वह          |        |
| शरीर नगरीपर राज्य करता है                          | ४९६    |
| ( ७ ) जीवन्मुक्त यथाप्राप्त अवस्थाके अनुसार व्यवहा | τ      |
| करता है                                            | 860    |
| ( ८ ) बाह्य व्यवहारमें ज्ञानी और अज्ञानीकी समानर   | ता ४९५ |
| (९) जीवन्मुक्तका चित्त                             | 888    |
| (१०) जीवन्युक्त और सिद्धियाँ                       | 400    |
| (११) जीवन्युक्त सब आपत्तियोंसे छूट जाता है         | 408    |
| (१२) जीवन्युक्तका जीवन ही शोभायुक्त जीवन है        | 408    |
| (१३) शरीरके अन्त हो जानेपर जीवन्मुक्त विदेह-       |        |
| मुक्तिमें प्रवेश करता है                           | 40३    |
| ९—स्त्रियाँ और योग                                 | 408    |
| ०—उपसंहार                                          | 406    |
|                                                    |        |



#### परिच्छेद १

# योगवासिष्ठ का भारतीय दार्शनिक साहित्य में स्थान

श्री योगवासिष्ठ संस्कृत भाषा का एक बृहत् प्रन्थ है जो महारामायण, आर्परामायण, योगवासिष्ठ महारामायण, वासिष्ठरामायण, ज्ञानवासिष्ठ और वासिष्ठ आदि नामों से भी ज्ञात है। भारत के एक कोने से दूसरे कोने तक इसका पाठ, मूल तथा भाषानुवाद में, बहुत काल से होता चला आ रहा है। जो महत्त्व भगवद्रकों के लिए श्रीमद्भागवत और श्रीरामचरितमानस का, और कर्मयोगियों के लिये श्रीमद्भगवद्गीता का है, वही महत्त्व हानियों के लिये श्री योगवासिष्ट का है। सहस्रों स्त्री-पुरुप-राजा से लेकर रहु तक-इस विचित्र धन्य के अध्ययन से अपने जीवन में आनन्द और शान्ति प्राप्त करते हैं। प्रायः सब ही प्रकार के पाठकों के अनुमोद के लिये इस प्रन्य में सामग्री प्रस्तुत है। जहाँ अवोध वालक भी इसकी कहानियाँ सुनकर प्रसन्न होते हैं, वहाँ बड़े बड़े विद्वानों की समम्त से बाहर की उलमनों और गहनतम दार्शनिक सिद्धान्तों का इसमें प्रतिपादन है। हमारी समम में तो यह अंथ महान और विशाल हिमाचल के सदश है। पृथ्वी तल पर स्थित होने से प्रायः सभी लोगों की पहुँच हिमालय तक है, लेकिन विरले ही साहसी और पुरुपार्थी खोजक उसके उत्तङ्ग शृङ्गों को स्पश करते हैं। यही हाल योगवासिष्ट का है। यह ऐसा अद्भुत प्रंथ है कि इसमें काव्य, उपाख्यान तथा दर्शन, सभी का आनन्द वर्तमान है। भारतीय मस्तिष्क की सर्वोत्तम कृतियों में से यह प्रंच एक है। ब्रह्म ज्ञान प्राप्त करने और ब्रह्म भाव में स्थित रह कर संसार में व्यवहार करने के निमित्त इस श्रंथ का पाठ, मनन श्रौर निद्ध्यासन सर्वोत्तम साधन है।

ऐसा मत केवल हमारा ही नहीं है, वरन् उन सब महापुरुषों

का है जिन्होंने इस प्रन्थ का अमृतरस पान किया है। आधुनिक समय के परमहंस ब्रह्मनिष्ठ श्री स्वामी रामतीयंजी महाराज ने अमे-रिका में अपने एक व्याख्यान "भारत की प्राचीन आध्यात्मिकता" में योगवासिष्ठ के सम्बन्ध में कहा है, "भारत की सर्वोत्तम पुस्तकों में से एक-ब्रीर मेरे मतानुसार तो संसार की सभी पुस्तकों से बहुततम पुस्तक-योगवासिष्ठ है। यह असम्भव है कि कोई इस प्रनथ का अध्ययन कर ते और उसको ब्रह्मभावना न हो और वह सबके साथ एकता का अनुभव न करे" ( इन दी बुड्स ऑफ गाँड-रिअलाइजेशन, बॉल्यूम ७, पद्मम संस्करण १६३२, पूर्व ६४ )। काशी के जगदिख्यात विद्वान् श्री डाक्टर भगवान्दास जी योगवासिष्ठ के सम्बन्ध में अपनी एक पुस्तक (मिस्टिक एक्सपीरिएन्सेज) की भूमिका में लिखते हैं—"संस्कृत के प्रत्थ योगवासिष्ठ का - जिसमें कि ३२ सहस्र श्लोक हैं-भारतीय वेदान्तियों में, इसके दार्शनिक सिद्धान्त, आत्मानुभवप्राप्ति के साधनों तथा इसके साहित्यिक सौन्दर्य और काव्यमय होने के कारण बहुत ही आदर है। वेदान्तियों में तो यह उक्ति प्रचितत है कि यह प्रंथ सिद्धावस्थामें अध्ययन करने के योग्य है स्रोर दूसरे प्रत्य भगवद्गीता, उपनिषद् और ब्रह्मसूत्र साधनावस्था में अध्ययन किए जाने योग्य हैं।" योगवासिष्ठ के भाषानुवाद की भूमिका में, ब्रह्मा-भ्यासियों में प्रसिद्ध स्त्रः लाला वैजनाय जी ने लिखा है — "वेदान्त में कोई प्रन्थ ऐसा विस्तृत और अद्वैत सिद्धान्त को इतने आस्यानी श्रीर दृष्टान्तों और युक्तियों से ऐसा दृढ़ प्रतिपादन करनेवाला आजवक नहीं जिखा गया, इस विषय में सभी सहमत हैं कि इस एक प्रन्थ के विचार से ही कैसा ही विषयासक और संसार में मग्न पुरुष हो वह भी वैराग्य सम्पन्न होकर कमराः आत्मपथ में विश्रान्ति पाता है। यह बात प्रत्यन्न देखने में आई है कि इस प्रन्य के सम्यक् विचार करनेवाले यथेच्छाचारी होने के स्थान में अपने कार्य को लोकोपकारार्थ, उसी दृष्टि से कि जिस दृष्टि से श्री रामचन्द्रजी करते थे, करते हुए उनकी नाई स्व-स्वरूप में सदा जागते हैं।" (योगवासिष्ठ महारायायण-भाषानुवाद समेत-भाग २, भूमिका, पु॰ ७)

'वह वेदान्त के सब ग्रंथों में शिरोमणि है और कोई मुमुद्ध उसकी उपेद्धा नहीं कर सकता" (यो ०प०, भा०, भाग १ भूमिका प्र०७)। पंजाब के वर्तमान ब्रह्मनिष्ट उर्दू किय मुन्शी सुर्यनारायण 'महर' ने लघु योगवासिष्ठ के अपने उर्दू अनुवाद की भूमिका में लिखा है—''जो योगवासिष्ठ पढ़ता है वह जरूर ही ज्ञानी हो जाता है"। (योग-वासिष्ठ सार (उर्दू) प्रष्ठ ६)।

योगवासिष्ठ का लेखक-वह चाहे जो कोई हो-स्वयं अपने प्रंथ के महत्त्व को अच्छी तरह जानता था। स्वयं वह कहता है, और ठीक

ही कहता है:-

शास्त्रं सुबोधमेवेदं सालङ्कारिबमूणितम्।
काव्य रसमयं चारु दृष्टान्तैः प्रतिपादितम् ॥१॥ (२।१८३३)
श्रास्मन्थ्रते मते झाते तपोध्यानजपादिकम् ।
मोचप्राप्तौ नरस्येद्दं न किंचिदुपयुच्यते ॥२॥ (२।१८।३४)
सर्वदुःखच्चयकरं परमाश्वासनं धियः। (२।१०।६)
सुखदुःखच्चयकरं महानन्दैककारणम् ॥३॥ (२।१०।७)
य इदं शृगुयाजित्यं तस्योदारचमत्कृतेः।
बोधस्यापि परं बोधं बुद्धिरेति न संशयः॥॥॥ ३।६।१३)

श्राधाप पर बाध बुद्धरात न सराया तथा राजार स्वाप अर्थान्—यह शास्त्र मुबोध है। श्रालक्कारों से विभूषित है। मुंदर और रसपूर्ण काव्य है। और इसके सिद्धान्त दृष्टान्तों द्वारा प्रतिपादित किए गए हैं।।१।। मोच प्राप्ति के लिए इस ग्रंथ का अवण, मनन और निद्ध्यासन कर लेने पर तप, श्यान और जप आदि किसी साधन की आवश्यकता नहीं रहती ।।२।। यह ग्रंथ सब दुःखों का चय करने वाला, बुद्धि को अत्यन्त आश्वासन देने वाला, और महा आनन्द प्राप्ति का एकमान्न साधन है।।३॥ जो इसको नित्य अवण करता है। उस प्रकाशमयी बुद्धि वाले को बोध से भी परे का बोध हो जाता है। इसमें कुछ भी संशय नहीं है।।॥।

वेदान्त के प्रायः सभी मध्यकालीन लेखकों के उत्पर इस अंध का किसी न किसी रूप से प्रभाव पड़ा है। योगवासिष्ठ के साध साथ यदि मर्नुहरि के वैराग्यश्चतक और वाक्यपदीय, गौडपादा-चार्य की पाण्डूक्यकारिका, श्री शंकराचार्य की विवेकचूडामणि,

आत्मबोध, स्वात्मनिरूपण, ज्ञतक्लोकी तथा अपरोक्षानुभृति और सुरेश्वराचार्य के मानसील्लास का तुलनात्मक अध्ययन किया जाय, तो भलीभाँति झात हो जायगा कि अद्भैत वेदान्त के मध्य कालीन आचार्यगण योगवासिष्ठ के कितने ऋणी हैं (इस विषय का प्रतिपादन आगे किया जायगा। नवीं शताब्दी के पूर्व भाग में ही-जब कि श्री शंकराचार्य वेदान्त के श्रद्धैत सिद्धान्त का पुतरुद्धार करने में सफल हो चुके थे-इस बृहत् बन्य का एक संत्रेप-लघु योगवासिष्ठ नामक-लगभग ६००० रह्योको में, कस्मीर के परिहत अभिनन्दन गौड़ द्वारा किया गया ( टर्निट्ज़-गेशिस्टे डेर इण्डिशेन खिट्राहुर वॉ. ३, प्र. ४४३) । उस समय से योग वासिष्ठ का-जो कि पहले बृहत् होने के कारण कठिनता से उपलब्ध होता था — खुव प्रचार हो गया। वेदान्त के प्रसिद्ध लेखक विद्यारण्य स्वामी के जीवन्युक्तिविवेक और पंचद्शी, नारायण भट्ट के भक्ति-सागर। प्रकाशात्मा की वेदान्तसिधान्तमुक्तावली, और शिवसंहिता, हर-योगप्रदीपिका तथा रामगीता इत्यादि मंथों में योगवासिष्ट की वक्तियाँ उद्घृत की गई हैं। केवल जीवनमुक्ति विवेक में ही योगवासिष्ट के २४३ श्लोक उद्धृत हैं।

केवक इतना ही नहीं, गहरी खोज करने पर लेखक को यह भी पता चला है कि १० प्रसिद्ध उपनिषदों में से कुछ उपनिषद् ऐसे हैं जो कि—सब के सब अथवा जिनके कुछ (प्रधान) भाग—योगवासिष्ठ में से चुने हुए श्लोकों से ही बने हैं, अथवा जिनमें कहीं कहीं पर योगवासिष्ठ के श्लोक भी पाए जाते हैं। ऐसा जान पड़ता है कि प्राचीन काल में इस्तिलिखित पुस्तकें होने से योगवासिष्ठ जैसा बड़ा प्रथ आसानी से उपलब्ध न होने के कारण, लोगों ने इसमें से अपनी-अपनी रुचि के अनुसार श्लोकों को छाँट कर उनका संग्रह करके उसका नाम उपनिषत् रख लिया। लेखक के अनुसार निम्तिलिखित उपनिषदों में योगवासिष्ठ के श्लोक पाए जाते हैं (देखिए सरस्वतीभवन स्टडीज़ १६३३ में इमारा लेख "योगवासिष्ठ और कुछ उपनिषद्")।

१ महा उपनिषद्—केवल पहिला, छोटासा भूमिकामय अध्याय छोड़ कर सारा उपनिषद् योगवासिष्ठ के ही (४१० के लगभग) रलोकों से बना है।

२ अन्नपूर्णी उपनिपद्—सम्पूर्ण । ( ब्रारम्भ के १७ इलोक

छोड़ कर )

३ अक्षि उपनिषद्—सम्पूर्ण ।

४ मुक्तिकोपनिषद् - टूसरा अध्याय जो कि मुख्य अध्याय है।

५ वराह उपनिषद्—चौथा अध्याय।

६ वृहत्संन्यासोपनिषद्—४० श्लोक।

७ ञांडिल्य उपनिषद्—१८ श्लोक।

८ याज्ञवल्क्य उपनिषद्—१० श्लोक।

९ योगकुण्डली उपनिषद्—३ हलोक।

१० पैङ्गल उपनिषद्—१ रक्तोक।

इनके अतिरिक्त दूसरे कुछ ऐसे उपितपद् भी हैं जिनमें योगवासिष्ठ के रलोक तो अत्तरशः नहीं पाये जाते लेकिन योगवासिष्ठ के सिद्धान्त अवश्य ही मिलते हैं। अभी तक यह कहना कठिन है कि ये योगवासिष्ठ के पहिले के हैं अथवा पीछे के। वे ये हैं:—

१ जाबाल उपनिषद्—समाधिखण्ड।

२ योगिशिखोपनिषद्—११३४-३७; ११४६, ६०; ४ (समस्त) ६१४८, ४६-६४।

३ तेजोबिन्द्पनिषद्—समस्त ।

४ त्रिपुरतापिनी उपनिषद्—उपनिषद् ४, श्लोक १-१६।

५ सोभाग्यलक्ष्मी उपनिषद्—द्वितीयखण्ड, श्लोक १२-१६।

६ मैत्रायण्युपनिषद् - प्रपाठक ४, श्लोक १-११।

७ अमृतविन्द्पनिषद् - श्लोक १-४।

इन सब बातों से यह सिद्ध होता है कि भारतीय दर्शन में योगवासिष्ठ का बहुत ऊँचा स्थान है और भारतीय दर्शन के इतिहास में इसका महत्त्व उपनिषद् और भगवद्गीता से किसी प्रकार कम नहीं वरन् अधिक ही रहा है। किन्तु खेद के साथ कहना पड़ता है कि भारतीय दर्शन के आधुनिक विद्वानों का इसकी और कम ध्यान गया है। हमारे दर्शन के इतिहास लेखकों ने इसकी अचन्य अवहेलना की है। डा॰ सुरेन्द्रनाथ दासगुप्त के भारतीय दर्शन के इतिहास के प्रथम भाग में, जहाँ कि इस प्रन्थ का उच्च स्थान होना चाहिए था, योगवासिष्ठ का नाम तक भी नहीं आया। हर्ष की बात है कि दूसरे भाग में उन्होंने अब इसको स्थान हे दिया है। थो॰ राधाकृष्ण्य के भारतीय दर्शन में भी योगवासिष्ठ पर कुछ भी नहीं लिखा गया। प्रो॰ हिरियएय की पुस्तक आउटलाइन ऑफ इण्डियन फिलासोफी में भी योगवासिष्ठ का नाम तक नहीं आता। प्रो॰ अभ्यक्तर ने अपने सम्पादन किए हुए सर्व दर्शन संग्रह के अन्त में दी हुई भारत के दर्शन प्रन्थों की नामावली में भी योगवासिष्ठ का नाम नहीं दिया। यही सबसे बड़ा कारण है कि लेखक को इस विषय में अपनी लेखनी उठानी पढ़ी।

यही बात नहीं है कि योगवासिष्ठ की और आधुनिक लेखकों का ध्यान नहीं गया, बरन् कुछ लोगों ने इसका जिक करते हुए इसके प्रति ध्यमी विपरीत भावना का भी परिचय दिया है। डा॰ विएटनिंज ने अपने 'भारतीय साहित्य के इतिहास', गेशिक्टे डेर इण्डिशेन लिद्राइर, वॉ, ३ के ४४३ प्रष्ठ पर लिखा है, "वेदान्त के कुछ पंयों के सम्बन्ध में यह शंका होती है कि वे दार्शनिक प्रंथ हैं अथवा धार्मिक (साम्प्रदायिक)। यही बात योगवासिष्ठ के सम्बन्ध में भी कही जा सकती है। यह अधिकतर साम्प्रदायिक ही पुस्तक है।" इसी प्रकार डा॰ फक्केहार साहब अपने मन्य 'एन आउटलाइन ऑफ रिलीजस लिटरेचर ऑफ इण्डिया' में २२ वें प्रष्ठ पर कहते हैं— "योगवासिष्ठ रापायण १३ वीं या १४ वीं शताबदी में लिखी हुई उन पुस्तकों में से है जो कि किसी धार्मिक सम्प्रदाय के सिद्धान्तों को प्रतिपादन करने के निमित्त लिखी गई थीं, लेकिन यह अध्यात्मरामायण की टकर की नहीं है।" प्रो॰

राधाकुष्णम् साह्य को शायद यह मत मान्य है, क्योंकि दन्होंने भी खपने भारतीय दर्शन ( इंडियन फिलॉसोफी ) के दूसरे भाग के ४४२ वें पृष्ठ के फुट नोट में लिखा है—"पीछे लिखे हुए बहुत से उपनिषद्—यया महोपनिषद्—योर योगवासिष्ठ तथा अध्यातम रामायण जैसे साम्प्रदायिक ग्रंथ भी श्रद्धेतवाद का प्रतिपादन करते हैं।" ये विचार योगवासिष्ठ के भलीभाँति द्याध्ययन करने पर काकूर हो जाते हैं। योगवासिष्ठ में किसी प्रकार की भी साम्प्रदायिकता नहीं है। वह सर्वथा एक दार्शनिक ग्रंथ है, किन्तु श्रन्य दार्शनिक ग्रन्थों की नाई क्खी श्रीर स्त्रमयी भाषा में नहीं लिखा गया, बल्कि इस श्रन्थ में रसमय काव्य के हुप में उपाख्यानों श्रीर हप्रान्तों द्वारा उच से उच श्रीर गृह सो गृह दार्शनिक सिद्धान्तों का प्रतिपादन है।

यदि इसके गृढ़ दार्शनिक सिद्धान्तों के अपनाने और मानने के लिये नहीं, तो भी अद्वैत वेदान्त के इतिहास से भलीभाँति पारचित होने के लिए, विद्वानों को इसका अध्ययन करना आवश्यक ही है। क्योंकि लेखक का पूरा विश्वास है (जैसा कि आगे चल कर सिद्ध किया जायगा) कि यह अध्य श्रीशङ्कराचार्य और श्रीगौड़पादाचार्य के पहिले का है। हमारा यह विचार शरवाट्सकी, कीथ, विस्तिंज और शरेडर आदि यूरोप के परिडतों ने मान लिया है। जैसा कि शरेडर साहब (कील, जर्मनी) ने हम को एक चिट्ठी में लिखा है, "यदि यह बात प्राय: मान ली गई, तो अवश्य ही इस अन्य का महत्त्व बहुत बढ़ जायगा और प्राच्य विद्या के विद्यार्थियों का ध्यान इसकी और अवश्य ही जायगा।" यदि इस लेखमाल। से जुझ विद्यानों की रुचि इस अद्भुत ग्रंथ का अमृत पान करने की ओर हो गई तो लेखक अपने को धन्य समम्भेगा।

# पिन्छेद २ योगवासिष्ठ कव लिखा गया होगाः

संस्कृत भाषा के अधिकतर प्रत्यों का लेख-समय निर्धारित करना बहुत ही कठित काम है क्योंकि लेखकों ने अपने और अपने समय के सम्बन्ध में अपने प्रंथों में कुछ नहीं लिखा। आजकल के लेखकों की नांई वे लोग अपना नाम विख्यात करना इतना आवश्यक नहीं समझते ये जितना कि अपने अंथ और तद्गत सिद्धान्तों का प्रचार। उनके इस उच कोटि के आत्मत्याग से भारत के ऐतिहासिक ज्ञान को अत्यन्त ज्ञति पहुँची है। इसी कारण से भारत का प्राचीन इतिहास बहुत अन्यकारमय है, और बड़े बड़े विद्वानों का समय और उनकी शक्ति भारत के प्राचीन इतिहास की खोज में व्यय होती है। कितने दुःख की बात है कि हमको महाकवि कालिदास और आचार्य राहुर तक के समय का भी निश्चय नहीं है। यही हाल योगवासिष्ठ का भी है। जिसना मतभेद इस प्रंथ के लेखन-समय के सम्बन्ध में है उतना शायद ही और किसी प्रंथ के सम्बन्ध में होगा। एक झोर तो यह मत प्रचलित है कि यह अन्थ रामायण के रचयिता महर्षि आदि कवि श्री वाल्मीकि जी की कृति है, और दूसरी श्रोर श्राधुनिक विद्वान् समभते हैं कि यह प्रत्य १३वीं श्रथवा १४वीं किष्टीय शताब्दी में लिखा गया होगा। निर्णय सागर प्रेस से जो अन्थ छपा है उसके आरम्भ में लिखा है "श्रीमद्वालमीकिमहर्पिप्रणीतः योगवाछिष्ठः" और प्रत्येक सर्ग के अन्त में "इत्यापें श्रीवासिष्ठमहा-रामायएं वाल्मीकीयं मोन्नोपायेषु" इत्यादि लिखा रहता है। इपिडया व्यॉफिस के पुस्तकालय में जो योगवासिष्ट की हस्तलिखित प्रतियाँ मौजूद हैं ( देखिये एगलिङ्ग की सूची भाग चौथा, प्रष्ट ११२. संख्या २४०७-२४१४) उनमें भी ऐसा ही लिखा हुआ है। लेकिन यदि फर्कुहार साहव का प्रत्य रिलीजस लिटरेचर ऑफ इण्डिया पढ़ें तो उसमें यह लिखा हुआ मिलता है कि "योगवासिष्ठ महा-रामायरा उन संस्कृत काव्यों में से है जो १२वीं या १४वीं शताब्दियों में किस्ते गये थे" (पृष्ठ २२८)। अब हमको वहाँ पर यथासंभव यह निश्चय करना है कि यह प्रत्य कव लिखा गया होगा। प्रथम

हम आधुनिक विद्वानों के मतों को विवेचना करेंगे और पीझे उस मत

की जो कि भारत में प्रायः प्रचलित है।

फर्कुहार साहब ने अपने मत के समर्थन में कोई भी युक्ति नहीं दी। किन्तु एक और विद्वान्—प्रो० शिवप्रसाद भट्टाचार्य—ने योग-वासिष्ठ के तेखन काल पर मद्रास में हुई दूसरी ओरियेण्टल कान्फरेन्स में एक पाण्डित्यपूर्ण लेख पढ़ा था। उसमें उन्होंने युक्तियों द्वारा यह सिद्ध किया था—"इन सब विचारों से यही सिद्ध होता है कि यह प्रन्थ १०—१२वीं शताब्दियों में लिखा गया होगा" (रिपोर्ट पृष्ठ ४४४)। हमारी समक्त में योगवासिष्ठ इतने पीछे का प्रन्थ नहीं है क्योंकि:—

- (१) विद्यारण्य स्वामी के समय (१४ वी शताब्दी के पूर्व भाग) तक योगवासिष्ठ काकी प्रसिद्ध और आदरणीय प्रन्य हो चुका था। उनके सर्विषय प्रन्य प्रश्चद्शी में योगवासिष्ठ से बहुत सी उक्तियाँ हैं और उनका जीवन्युक्तिविवेक प्रन्य तो योगवासिष्ठ के आधार पर ही लिखा हुआ है। इसमें योगवासिष्ठ से कम से कम २४३ श्लोक अपने मत-समर्थन के लिये उद्गृत किए गए हैं। प्रो० भट्टाचार्य जी को शायद यह बात मालूम नहीं थी—क्योंकि उन्होंने अपने लेख में लिखा है—"विज्ञान भिद्ध से पहिले का कोई भी दारानिक लेखक या भाष्यकार इस प्रन्थ को प्रमाण प्रन्थ नहीं समम्प्रता मालूम पड़ता है" (प्रोसिडिङ्ग की रिपोर्ट प्रष्ठ ४४६)। विज्ञान भिद्ध का समय १६ वी शताब्दी सममा जाता है, लेकिन विद्यारण्य तो १४ वीं शताब्दी ही में माने जाते हैं।
- (२) नवीं शताब्दी के पूर्व माग में ही इस बहुत यन्य योग-वासिष्ठ का कश्मीर देश के परिहत अभिनन्द गौड़ ने एक सार— लघु योगवासिष्ठ अथवा योगवासिष्ठसार—लोकोपकारार्थ ६००० श्लोकों में कर दिया था। यह घटना प्रायः सभी विद्वान् जानते हैं। इसका उल्लेख कोनो साहब की कर्पूरमंजरी (पृष्ठ १६७), कीथ साहब की बोडलियन पुस्तकालय की पुस्तकसूची (नं० ६४०), विष्टर्निज साहब के भारतीय साहित्य के इतिहास (जर्मन—गेशिख्टे डेर

इण्डिशेन लिट्राइर, वॉ २, प्रष्ठ ४४४) और हाल साहव की विक्लियोग्राफी (वेदान्त, नं० १४४) में है। यह प्रन्थ सन् १६८७ में निर्ण्य सागर प्रेस से छपा था और वाजार में मिलता है। मालूम पड़ता है कि प्रो० भट्टाचार्य को इस प्रन्थ की सत्ता का ज्ञान नहीं था क्योंकि वे लिखते हैं—'लघु योगवासिष्ठ अथवा मोक्षोपायसार, जिससे किसी पूर्व प्रन्थ का होना सिद्ध होता है, एक बंगाली लेखक का लिखा हुआ ६२ रलोकों का प्रन्थ है। इस लेखक का नाम अभिनन्द है। लेकिन यह अभिनन्द कश्मोर के प्रसिद्ध गौड अभिनन्द से अतिरिक्त कोई दूसरा ही व्यक्ति है" (प्रोसीडिंग्स्— प्रष्ठ ४५३ फुटनोट)

डा॰ विस्टर्निज साहब ने अपने गेशिख्टे डेर इण्डिशेन लिंद्रादुर (भारतीय साहित्य का इतिहास) के तीसरे माग के ४४४ वें पृष्ठ पर योगवासिष्ठ का समय निर्धारण करते हुए लिखा है-"थोगवासिष्ठ का एक सार संस्करण-योगवासिष्ठसार मामक-गौड़ अभिनन्द का किया हुआ है। अभिनन्द गौड़ ६वीं शताब्दी के मध्य काल में हुए हैं। इसमें सन्देह नहीं है कि योगवासिष्ठ इस समय से पुराना है लेकिन शंकराचार्य ने इसका कहीं भी ज़िक नहीं किया। इस लिए योगवासिष्ठ शंकराचार्यके किसी समकालीन लेखक ने लिखा होंगा।" यह युक्ति इसको ठीक नहीं मालूम पड़ती। शंकराचार का समय आजकत के विद्वानों के अनुसार—जो कि डा॰ विश्टनिय को भी मान्य है (गेशिख्टे डेर इण्डिशेन लिट्राटुर, भाग ३, पृष्ट ४२४) — ७८५ — ८२० किष्टीय है, और गौड़ अभिनन्द की बाबत भी यह निश्चित सा ही है कि वह ध्वीं शताब्दी के मध्य में हुए हैं देखिये कोनो की कर्प्रयञ्जरी प्रष्ठ १६७)। जरा विचार करना चाहिए कि शंकराचार्य के और गौड़ अभिनन्द के समय में कितना थोड़ा अन्तर है-एक तो ध्वीं शताब्दी के प्रथम पाद में और दूसरे इसके मध्य में हुए हैं। यदि विस्टर्निज साहय की बात मान लें तो यह मानना पड़ता है कि इस बोड़े से समय में एक २२००० श्लोकों

का प्रत्थ ( यद्यपि आजकल इसमें केवल २७६०७ रलोक ही हैं ), जिसमें उत्तम काव्य के बहुत से गुए वर्तमान हैं, इस समय में बन भी गया होगा और उस इस्त लेखन के समय में उसका खूब प्रचार भी हो गया होगा और उसका इतना आदर भी हो गया होगा कि गौड़ अभिनन्द जैसा पंडित उसको अध्ययन करे, और उसको भली-भाँति अध्ययन करके उन्होंने उसका सार भी इसी थोड़े समय के भीतर तैयार करके संसार के समझ रख दिया होगा। इमको तो यह सब इतने थोड़े से समय में उस जमाने में होना नितान्त ही असंभव प्रतीत होता है।

श्री० शिवप्रसाद भट्टाचार्य ने मद्रास ओरियएटल कान्करेन्स में पढ़े हुए लेख में लिखा है, "योगवासिष्ठ में 'वेदान्तिनः' खीर 'वेदान्त-वादिनः से एक सम्प्रदाय का कथन करना इस बात का सचक है कि योगवासिष्ठ श्री शंकराचार्य के पहले का नहीं है" (रिपोर्ट प्रष्ट ४४२ )। हमारी समक्त में केवल 'वेदान्तिनः' अथवा 'वेदान्तवादिनः' शब्दों के योगवासिष्ठ में होने से योगवासिष्ठ का शंकराचार्य से पीछे का होना सिद्ध नहीं होता। 'वेदान्त' शब्द शंकराचार्य के पीछे का नहीं है वरन बहुत पुराना है। मुण्डक उपनिषद् (शश्) और श्वेताश्वतर उपनिषद् ( ४।२२ ) में भी 'वेदान्त' शब्द उपनिषद् के लिये प्रयक्त हुआ है। 'वेदान्तिनः' शब्द अवश्य ही शंकर से पहिले भी उस सम्प्रदाय के अर्थ में प्रयुक्त होता रहा होगा जो उपनिषदों के सिद्धान्तों को अध्ययन करते थे और उनको ही मानते थे। गीडपादाचार्य की-जिनका शंकर से पूर्व होना सिद्ध ही है-माण्ड्रक्यकारिका (२।३१) के पढ़ने से भी माल्म पड़ता है कि उनसे पूर्व भी अह तबाद को अथवा 'वेदान्त' के सिद्धान्त को प्रतिपादन करनेवाला कोई सम्प्रदाय था। और शंकराचार्य के ब्रह्मसूत्रभाष्य को पड़ने से भी यही ज्ञात होता है कि वे किसी पूर्ववृत्त सम्प्रदाय के मतानुसार ही वेदान्त सिद्धान्तों की व्याख्या कर रहे हैं, अपना वैयक्तिक मत का प्रतिपादन नहीं कर रहे हैं। कोई कारण नहीं है कि वह पूर्ववृत्त सम्प्रदाय तथा वे आचार्य जिनका मत गौडपादाचार्य तथा शङ्कराचार्य ने अतिपादन किया है 'वेदान्तिनः' अथवा 'वेदान्तवादिनः' के नाम से न पुकारे जाते हों या योगवासिष्ठकार ने उनको इन नामों से न पुकारा हो। इसलिये प्रो० भट्टाचार्य की यह युक्ति योगवासिष्ठ के शङ्कराचार्य के पीछे का प्रन्थ होने को सिद्ध नहीं करती।

# योगवासिष्ठ शंकराचार्य से पूर्व का प्रन्थ है

१-एक विशेष कारण जिसकी वजह से इमको योगवासिष्ठ श्री शंकराचार्य के पश्चात् का प्रनथ नहीं जान पड़ता, यह है कि योगवासिष्ठ यद्यपि अहै त सिद्धान्त और श्रोपनिषद् श्रह त सिद्धान्त का प्रतिपादक है, - जिसका प्रतिपादन शङ्कराचार्य ने अपने प्रन्थों में किया है—तथापि उसमें उन पारिभाषिक शब्दों का स्रभाव है जिनका श्री शंकराचार्य ने प्रायः और विशेषतया प्रयोग किया है और जिनका प्रयोग शंकराचार्य के पीछे के सभी अहु त वेदान्त के प्रतिपादक लेखकों ने किया है, और जिनका प्रयोग योगवासिष्ठकार भी करता यदि उसको वे शब्द ज्ञात होते। अगेर यदि वह शंकराचार्य के पीछे का लेखक होता तो कोई कारण ही नहीं कि श्री शंकराचार्य के शब्दों का उसको क्यों झान न होता जब कि अद्वीत सिद्धान्त का प्रतिपादन ही वह अपने इस महान् ग्रन्थ में कर रहा था। उदाहरणार्थ, शंकराचार्य के प्रयोग किए हुए ऐसे शब्दों और संज्ञाओं में से कुछ हम यहाँ देते हैं:--'अध्यास', 'साधन चतुष्टय--विवेक, विराग, घटसम्पत् (शम, दम, तिांतला, उपरति, श्रद्धा, समाधान ) तथा मुमुलुत्व', 'सगुण' तथा 'निर्गुण' ब्रह्म, 'अपर ब्रह्म' 'सविशेष' और 'निर्विशेष ब्रह्म' 'उपाधि', 'ब्रमसुक्ति', 'प्रारब्ध' तथा 'संचित' कर्म 'बाध', 'पञ्चकोश', ईश्वर की डपाधि रूप से 'माया' और 'अविद्या', अविद्या का 'अनादित्व', 'कर्म का अनादित्व', ब्रह्म से जगन् का शङ्कराचार्य के अनुसार विकास जो कि सांख्य के अनुसार विकास से भिन्न है, महावाक्यों का एक विशेष प्रकार से अर्थ लगाना इत्यादि।

र—दूसरा कारण यह है कि योगवासिष्ठ का अद्वौतवाद इतने सुसंडित शब्दों में और इतनी निश्चितार्थ तथा दार्शनिक भाषा में नहीं है जितना कि शंकराचार्य का तथा उनके सब अनुयायियों का है। योगवासिष्ठ में प्राय: सभी दार्शनिक संज्ञाएँ कई कई अर्थों की दोतक हैं।

३—तीसरा कारण यह है कि शङ्कराचार्य जी और इनके अनु-यायियों ने जिसने दार्शनिक सिद्धान्त प्रतिपादन किए हैं उन सबको श्रुति प्रमाण द्वारा सिद्ध करने का यत्न किया है। श्रुति उन सब के लिये श्रद्धैत सिद्धान्तों का परम प्रमाण है। किन्तु योगवासिष्ठ में कहीं पर भी श्रुति की इतनी महानता नहीं मानी गई। सब प्रमाणों के उपर श्रनुभव ही को प्रधानता दो गई है। किसी स्थान पर भी श्रुति की उक्ति के श्राधार पर किसी भी सिद्धान्त का प्रतिपादन नहीं किया गया। लेकिन शङ्कर के पश्चात् किसी भी श्रद्धैतवाद के समर्थक ने ऐसा नहीं किया। योगवासिष्ठ के श्रनुसार तो प्रत्यत्तानुभव ही एक परम प्रमाण है। यथा:—

सर्वेप्रमाण्सत्तानां पदमन्धिरपामिव।
प्रमाण्मेकमेवेह प्रत्यत्तं तदतः शृरुणु ॥१॥ (२।१६।६)
वर्गत्रयोपदेशो हि शास्त्रादिष्वस्ति राधव।
ब्रह्मप्राप्तिस्ववाच्यस्वात्रास्ति तच्छासनेष्वपि॥२॥ (६।१६७।१४)

४—चौथा कारण यह है कि शंकराचार्य से लेकर उनके सभी अनुयायियों तक ने अपने अन्यों में दूसरे मतों का यथाशक्ति खंडन कर के अपने मत का प्रतिपादन और अपने मत को सब से उत्तम सिद्ध करने का यत्न किया है। और जहाँ जहाँ युक्तियाँ सफल नहीं हो सकी वहाँ वहाँ पर श्रुति को परम प्रमाण मान कर उसका पूरा सहारा लिया है। योगवासिष्ट में ऐसा नहीं पाया जाता। उसके लेखक ने प्रायः सभी अपने समय में वर्तमान मतों को आदरणीय दृष्टि से देखा और उनका अपने मत में समावेश किया है। शंकर का अद्भैत वेदान्त तो केवल उपनिषद् के ही सिद्धान्तों का समन्वय है। लेकिन योगवासिष्ट अपने समय के सभी दर्शनों का समन्वय है। किसी मत के अपर भी योगवासिष्टकार ने आद्तेप नहीं किया।

४—पाँचवाँ कारण इस विषय में यह है कि यद्यपि योगवासिष्ठ में शहुराचार्य के विशेष सिद्धान्त, और उनकी विशेष संहाएँ नहीं पाई जातीं, तथापि शहुराचार्य के छोटे छोटे पद्य-प्रन्थों में योग-वासिष्ठ के बहुत सिद्धान्त, बहुत सी विशेष संहाएँ ही नहीं, बहुत से श्लोक भी मिलते हैं। भाष्यों में, जो कि गद्य में लिखे गए हैं, शहुराचार्य जी को भाष्य-कृत प्रंथों के ही विचारों तक परिमित रहना आवश्यक था, किन्तु अपनी स्वतन्त्र पद्य रचनात्रों में वे अपने विचारों तथा शब्दों में स्वतन्त्र थे। इस लिये इन प्रंथों में कुछ विशेषता

है। यदि शहराचार्य के विवेकचुडामणि, अपरोक्षानुभृति, शतरहोकी आदि पद्य-प्रंथों का योगवासिष्ठ के साथ साथ अध्ययन किया जाय तो अवस्य ही यह निश्चित हो जायगा कि राङ्कराचार्य को अवस्य ही योगवासिष्ठ के सिद्धान्त माल्म थे और उसके बहुत से रलोक उनके स्मृति चित्र पर अंकित थे। इस विषय में यह कह देना भी उचित है कि यह सम्भव हो सकता है कि ये मंथ शहराचार्य के लिखे हुए शायद न हों। लेकिन विद्वान् लोग प्रायः इन प्रन्थों को उन्हीं के मानते चले आ रहे हैं (देखिये अध्यद्भर सम्पादित सर्वदर्शनसंग्रह के अन्त में दी हुई सूची तथा राधाकुव्यान् की इण्डियन फिलासोफी, वा॰ २, एष्ट ४४०—जहाँ पर कि विवेक-चृडामिण राक्कराचार्य का प्रत्य मान लिया गया है )। दूसरी वात यह भी कह देनो उचित है कि शङ्कराचार्य जी को योगवासिष्ठ के सिद्धान्त अपेर श्लोक स्वयं योगवासिष्ट से न प्राप्त होकर अपने आचार्यो या सम्प्रदाय द्वारा मीखिक पथ द्वारा प्राप्त हुए हों, और योगवासिष्ठ के पढ़ने का स्वयं उनको सौभाग्य और समय न प्राप्त हुआ हो, क्योंकि उस जमाने में पुस्तकें -विशेष कर बड़े प्रनथ-मुलभतया नहीं मिलते थे। इस यहाँ पर पाठकों के निश्चय के लिये कुछ थोड़े से ऐसे श्लोक, वाक्य और सिद्धान्त यहाँ पर इन ग्रंथों से उद्धृत करते हैं जो योगवासिष्ठ में प्रायः उसी रूप में पाए जाते हैं:-

### विवेकचुडामणि-

शान्तसंसारकलनः कलावानपि निष्कलः। यस्य चित्तं विनिश्चिन्तं स जीवन्मुकः इष्यते ॥४२०॥

#### योगवासिष्ट--

शान्तसंसारकतनः कलावानिप निष्कतः। यः सिचत्तोऽपि निश्चित्तः स जीवन्मुक्त उच्यते ॥शह।११॥

## विवेकचूडामणि-

लीनधीरपि जागति जामद्धर्मविवर्जितः। बोधो निर्वासनो यस्य स जीवन्मुक्त इच्यते ॥४२६॥

यो जागर्ति सुपुप्तस्थो यस्य जाप्रत्न विद्यते । यस्य निर्वासनो बोघः स जीवन्मुक्त उच्यते ॥२॥ (३।६।४)

विवेकचूडामणि—वीजं संसृतिसूमिजस्य। (१४४) योगवासिष्ठ--संसृतिवृततेवीजम्। (४।६१।५)

विवेकचुडामणि-

नह्यस्यविद्या मनोऽतिरिक्ता मनोह्यविद्या भववन्धहेतुः । तस्मिन्विनष्टे सकतं विनष्टं विज्नम्भितेऽस्मिन्सकतं विज्नम्भते ॥ (१६६)

योगवासिष्ठ-

चित्तमेव सकलभूताऽहम्बरकारिग्रीमविद्यां विद्धि । सा विचित्रकेन्द्रजालवशादिदमुत्पादयति । (३।११६।१८) मनोविजृम्भग्रामिदं संसार इति संमतम् । (४।४०।४२)

विवेकचृडामणि—
स्वप्नेऽर्थशुन्ये सृजित स्वशक्त्या भोक्त्रादि विश्वं मन एव सर्वेम ।
तथैव जाग्रत्यपि नो विशेषस्तत्सर्वमेतन्मनसो विजृम्भणम् ॥ (१७०)
सोगवासिष्ठ—

भिश्यादृष्ट्य एवेमाः सृष्ट्यो मोहृदृष्टयः। मायामात्रदृशो भ्रान्तिः शून्याः स्वप्नातुभृतयः॥ (३।६२।४४) यथास्वप्नस्तथा जामदिदं नास्यत्र संशयः। (३।४७)४०) मनोविजृम्भसमिद्म्। (४।४०/४८)

विवेकचुडामणि —

मुक्तिप्राहुस्तिदिह मुनयो वासनातानवं यत् । (२६६)
योगवासिष्ठ--वासनातानवं राम मोज्ञ इत्युच्यते बुधैः । (२।२।४)
विवेद्मचूडामणि--सर्वत्र सर्वतः सर्वम् । (३१६)
योगवासिष्ठ--सर्वत्र सर्वया सर्वम् । (३।१४६।४१)
विवेद्मचुडामणि---

वासनाश्चयो मोन्नः सा जीवन्मुक्तिरिष्यते । (३१७)

प्रचीणवासना येह जीवतां जीवनस्थितिः। श्रमुक्तरपरिज्ञाता सा जीवनमुक्तितोच्यते।। (३।२२।६) विवेकचृडापणि—पृथक्नास्ति जगत्परमात्मनः। (२३४) योगवासिष्ठ—न जगत्प्रथगीश्वरात्। (३।६१।४) विवेकचृडापणि—स्वयं विश्वमिदं सर्वप्। (३८८)

विवेकचृढामाण—स्वयं विश्वमिद् सर्वम् । (३८८) योगवासिष्ठ--श्रात्मेवेदं जगत्सर्वम् । (३।१००।३०)

विवेकचूडामणि-

बाह्याभ्यन्तरं शुन्यं पूर्णं "जह्याद्वितीयमहम् । (४६२)

#### योगवासिष्ठ-

अन्तःपूर्णो बहिः पूर्णः पूर्णकुम्भ इवार्णवे । (१।१२६।३८) अन्तः शून्यो बहिः शून्यः शून्यकुम्भ इवाम्बरे ॥ (१।१२६।३६)

विवेकचूडामणि--

श्रस्तीति प्रत्ययो यश्च यश्च नास्तीति वस्तुनि । बुद्धेरेव गुणावेतौ न तु नित्यस्य वस्तुनः ॥ (५७३)

#### योगवासिष्ठ--

न च नास्तीति तद्वकुं युज्यते चिद्वपुर्वदा । न चैवास्तीति तद्वकुं युक्तं शान्तमलं तदा ॥ (३।१००।३६)

शतक्लोकी—अवो दृष्टिसृष्टं किलेदम् । (८१) योगवासिष्ठ—दृष्टिसृष्ट्या पुनः पुनः (३।११४।४६) आत्मबोध—

> सदा सर्वगतोऽप्यात्मा न सर्वत्र भासते । बुद्धावेवावभासते स्वच्छेषु प्रतिबिम्बवत् ॥ (१७)

#### योगवासिष्ठ--

सर्वत्र स्थितमाकाशमादर्शे प्रतिबिम्बति । यथा तथाश्तमा सर्वत्र स्थितरचेतिस दृश्यते ॥ (४।७१।३६) स्वात्मनिरूपण—

> व्यवहारदशेयं विद्याऽविद्येति देदपरिभाषा । नास्त्येव तत्त्वदृष्ट्या तत्त्वं ब्रह्मेव नाम्यदृस्त्यस्मात् ॥ ( ६७ )

श्वविद्येयमयं जीव इत्यादिकत्तनाक्रमः। श्वप्रबुद्धप्रवोधाय कल्पितो वाग्विदाम्बरैः॥ (१।४६।१) शास्त्रसंज्यवहारार्थं न राम परमार्थतः। (४।४०।१) नाऽविद्यास्ति न विद्यास्ति कृतं कल्पनयाऽनया॥ (१।६।१७)

शतक्लोकी-

यः कश्चित्सीख्यहेतोस्त्रिजगित यतते नैव दुःसस्य हेतोः। (१४)

योगवासिष्ठ-

व्यानन्दायैव भूतानि यतन्ते यानि कानि चित्। ( १।१०८।२० )

शतक्लोकी-

न चैकं तद्न्यद्द्वितीयं कुतः स्यात्, न वा केवलस्यं न चाकेवलस्यम् । न शून्यं न चाशून्यमद्वैतकस्यात्, कथं सर्ववेदान्तसिद्धं त्रवीमि ॥ (१०)

योगवासिष्ट-

एकाभावादभावोऽजेकत्वद्वितीयत्वयोर्द्वयोः । एकत्वं विना न द्वितीयं न द्वितीयं विनेकता ॥ ( १।३३।४ ) अश्र्न्यापेत्त्वया श्र्न्यशब्दार्थपरिकल्पना । अश्र्न्यत्वात्संभवतः श्रुन्यताश्र्न्यते कृतः ॥ ( ३।१०।१४ )

दक्षिणामृत्तिस्तोत्र—

विश्वं दर्पण्टर्यमाननगरीतुल्यं निजान्तर्गतम्। पर्यकात्मनि मायया बहिरेबोद्गतं यथा निद्रया ॥१॥

बोगवासिष्ट-

रूपालोकमनस्कारैरन्ध्रैर्वहिरिव स्थितम् । सृष्टिं पश्यति जीवोऽन्तः सरसीमिव पर्वतः ॥ ( १।२२।२७ ) बाह्यमभ्यन्तरं भाति स्वप्नार्थोऽत्र निदर्शनम् । ( २।४४।२० )

अपरोक्षान्मृति-

माचितं तीव्रवेगेन वस्तु निश्चयात्मना । पुमान्स्तद्धि भवेच्छीवं ज्ञेयं भ्रमरकीटवत् ॥ (१४०) योगवासिष्ट--

भावितं तीत्रवेगेन यदेवाशु तदेव हि । (१।२८।२७) यथैव भावयत्यात्मा तथैव भवति स्वयम् ॥ (४।११।२६)

अपरोक्षानुभृति—यथा कनके कुरलाभिधा। (६०)
योगवासिष्ठ — देम्नीव कटकादित्वम्। (३।१।४२)
अपरोक्षानुभृति — यथा नीरं मरुखले। (६१)
योगवासिष्ठ — यथा नास्ति मरौ जलम्। (३।७।४३)
अपरोक्षानुभृति — यथैव शुन्ये वेतालः। (६२)
योगवासिष्ठ — यथा नास्ति नभोयत्तः। (३।०।४४)
अपरोक्षानुभृति — गन्धर्वाणां पुरं यथा। (६२)
योगवासिष्ठ — यथा गन्धर्वपत्तनम्। (३।३।३०)
अपरोक्षानुभृति — सपत्वेन यथा रज्जुः। (७०)

योगवासिष्ठ — यथा रज्ज्वामहिश्चान्तिः। ( २।१७।६ )

अपरोक्षानुभृति - कनकं कुरहत्तत्वेन तरङ्गत्वेन वै जलम्। ( ७२ )

योगवासिष्ठ-कटकत्वं यथा हेम्नि तरङ्गत्वं यथांभसि । ( ३।२१।६४ )

अपरोक्षानुभृति —यथाऽकाशे द्विचन्द्रत्वम् । (६२) योगवासिष्ठ —

यथा द्वित्वं शशाङ्कादौ पश्यत्यिचमत्तावित्तम् । ( ३।६६।७ )

अपरोक्षान्मृति - जलस्वेन मरीचिका। (७३) योगवासिष्ठ---मृगतृष्णाम्ब्यवासस्यम्। (४।१।७)

६—हमारे इत मत की पृष्टि कालीपुर आश्रम कामान्ना के स्वामी भूमानन्दजी ने अपने, एक लेख 'Priority of Yogavasishtha to Sankaracharya' में की है। उन्होंने शांकर भाष्य में से ही कुछ वाक्य उद्युत करके यह बतलाया है कि श्री शंकराचार्य को योगवासिष्ठ के अस्तित्व का ज्ञान था। उदाहरणार्य दो वाक्य यहाँ दिये जाते हैं।

- (१) श्वेताश्वतर उपनिषद् के अपर भाष्य में (८.१) शंकराचार्यजी ने लिखा है 'तथा च वासिष्ठयोगशास्त्रे'।
- (२) महाभारत के सनत सुजातीय भाग के ऊपर भाष्य करते हुए (१.१४ और १.३१) श्रीशंकराचार्यजी ने लिखा है कि 'तथा चाह भगवान् वसिष्टः' और 'तथा चाह भगवान् वसिष्ठः'।

## योगवासिष्ठ गौडपादाचार्य और भर्तृहरि के पूर्व का प्रन्थ है

गौडपादाचार्य की माण्ड्रक्यकारिका का भलीभाँ ति अध्ययन करने से यह प्रतीत होता है कि शङ्कराचार्य से पूर्व का अहत वेदानत — जो कि माण्ड्रक्यकारिका में प्रतिपादित है—योगवासिष्ठ प्रतिपादित अहतवाद से शङ्कराचार्य और उनके अनुयायियों के अहतवाद की अपेचा अधिक मिलता जुनता है। योगवासिष्ठ और माण्ड्रक्यकारिका के विचारों और भाषा में बहुत कुछ समानता है (देखिए—वम्बई में हुई फिलासोफिकल कांग्रेस में पढ़ा हुआ हमारा लेख—"गौडपाद ऐएड वसिष्ठ," रिपोर्ट पृष्ठ १८८)। यहाँ पर हम दोनों में से कुछ वाक्य उद्घृत करते हैं:—

माण्ड्क्यकारिका —

अञ्चक्ता एव चेऽन्तस्तु स्फुटा एव च वे बहि:। कल्पिता एव ते सर्चे विशेषस्त्रिवन्द्रियान्तरे॥ (२।१४)

योगवासिष्ठ-समस्तं कल्पनामात्रमिदम् । ( १।२१०।११)

माण्ड्वयकारिका-

मनोहरयमिदं द्वैतं यत्किञ्चत्सचराचरम् । ( ३।३१ )

योगवासिष्ठ-

मनोमनननिर्माखमात्रमेतज्ञगन्नयम्। (४।११।२३)

माण्ड्क्यकारिका-

ऋजुवकादिकाभासमजातस्पन्दितं यथा । प्रहराप्राहकाभासं विज्ञानस्पन्दितं तथा ॥ ( ४।४७ ) योगवासिष्ठ—सस्पन्दे समुदेताव निस्पन्दान्तर्गतेन च । इयं यस्मिञ्जगञ्जदमीरतात् इव चक्रता ॥ (३।६।४८)

माण्ड्क्यकारिका-

स्वप्तमाये यथा दृष्टे गन्धर्वनगरं यथा। तथा विश्वमिदं दृष्टं वेदान्तेषु विचच्न्यः॥ (२।३१)

योगवासिष्ठ-

मायामात्रं हशो भ्रान्तिः शून्या स्वप्नानुभूतयः । (३।४७।४४) यथा गन्धर्वनगरं तथा संसृतिविभ्रमः ॥ (१।३३।४४)

माण्ड्क्यकारिका — स्वय्नजागरितस्थाने ह्येकमाहुमैनीविणः । भेदानां च समत्वेन प्रसिद्धेनैव हेतुना ॥ ( २।४ )

योगवासिष्ठ-

जामत्त्वप्नदशाभेदो न स्थिरास्थिरते विना । समः सदैव सर्वत्र समस्तोऽनुभवोऽनयोः ॥ ( ४।१६।११ )

माण्ड्क्यकारिका-

श्रादावन्ते च यन्नास्ति वर्तमानेऽपि तत्तथा । ( २।६ )

योगवातिष्ठ-

श्रादावन्ते च यन्नारित वर्तमानेऽपि तत्तथा । ( शार्थशार्थ )

माण्ड्क्यकारिका-

न किञ्चिजायते जीवः संभवोऽस्य न विराते । एतदुत्तमं सस्यं यत्र किञ्चित्र जायते ॥ (३।४५)

योगवासिष्ठ-

बुद्धानामस्मदादीनां न किञ्चित्राम जायते । ( १।१४६।१८ ) जगझाम्ना न चोत्पन्नं न चास्ति न च दृश्यते ॥ ( २।७।४० )

माण्ड्क्यकारिका-

निश्चितायां यथा रज्ज्वां विकल्पो न निवर्तते । रज्जुरेवेति चाह्नैतं तद्वदात्मविनिश्चयः ॥ (२।१८)

यथा रञ्जामहिश्रान्तिर्विनश्यत्यवलोकनात् । तथैवैतस्त्रेचणाच्छान्तिमेति संसारदुःखिता ॥ (२।१७)६ ) भाण्डूक्यकारिका—मनसोह्यमनीभावे द्वैतं नैवोपलभ्यते । (३।३१) योगवासिष्ठ—

चित्तसत्तेव जगत्सत्ता ..... एकाभावाद्द्वयोनीशः । ( ४।१७।१६ )

माण्ड्क्यकारिका-

मनसो निप्रहायत्तमभयं सर्वयोगिनाम्। दुःखन्नयः प्रवोधश्चाप्यन्तया शान्तिरेव च ॥ (३।४०)

योगवासिष्ट-

संसारस्यास्य दुःखस्य सर्पोपद्रवदायिनः।
उपाय एक एवास्ति मनसः स्वस्य निम्रहः॥ (४।३४।२)
कल्पनावाद, भ्रमवाद, श्रजातवाद तथा मनोनाशवाद योगवासिष्ठकार और गौडपाद दोनों ही को मान्य हैं। अब प्रस्त यह उठता है कि
इन दोनों प्रन्थों—योगवासिष्ठ और माण्ड्क्यकारिका—में कौनसा
प्रन्थ पूर्वकाल का है। हमारे विचार में, निम्नलिखित कारणों से,
योगवासिष्ठ माण्ड्क्यकारिका से पूर्व का प्रन्थ है।

१ — माण्ड्क्यकारिका अह त सिद्धान्त का स्वतंत्र प्रत्य नहीं है। वह माण्ड्क्य उपनिषद् के ऊपर एक प्रकार का वार्तिक है। उसमें माण्ड्क्य उपनिषद् के सिद्धान्तों का किसी पूर्ववृत्त सम्प्रदाय के मतानुसार प्रतिपादन है। वे पूर्ववृत्त अह तवादी लोग माण्ड्क्यकारिका में "वेदान्तेषु विचल्लाः" (२।३१) "तत्त्वविदः" (२।३४) "नायकाः" (४।६८) और "वृद्धाः" (४।८८) आदि शब्दों से संकेत किए गए हैं। इन लोगों के जो सिद्धान्त माण्ड्क्यकारिका में प्रतिपादन किए गए हैं वे सब योगवासिष्ठ में योगवासिष्ठकार के ही सिद्धान्तों के रूप में वर्त्तमान हैं।

२-योगवासिष्ठगत सिद्धान्त किसी पूर्ववृत्त सम्प्रदाय के सिद्धान्तों के रूप में नहीं हैं। वे 'वसिष्ठ' ऋषि के सिद्धान्त हैं जो कि उन्होंने किसी उपनिषद् अथवा किसी पूर्ववृत्त सम्प्रदाय से प्राप्त नहीं किए बल्कि स्वयं ब्रह्मा से प्राप्त किए थे, और अपने आप ही उनका अनुभव किया था (देखिए—मुमुजुपकरण का १० वाँ सर्ग )

माण्डूक्यकारिका में दूसरे मतों का तिरस्कार और खण्डन तथा आहैतवाद का मण्डन है। योगवासिष्ठ में किसी मत का तिरस्कार अथवा खण्डन नहीं पाया जाता। सब ही मतों का समन्वय है, किसी मत के प्रति भी घृणा का लेश नहीं है। इससे यह प्रतीत होता है कि योगवासिष्ठ उपनिषद् और भगयद्गीता की शैली का प्रन्थ है और माण्ड्क्यकारिका शंकराचार्य और उनके अनुयायियों के प्रन्थों की शैली का है जिसमें अपने सम्प्रदाय का प्रतिपादन और दूसरे सम्प्रदाय तथा धर्मों के मतों का तिरस्कार और खण्डन है। योगवासिष्ठ के इस प्रकार के भाव के हम यहाँ पर कुछ उदाहरण देते हैं:—

(१) 'विज्ञानवाद' और 'बाह्यार्थवाद' की अविरोधिता का वर्णन करते हुए योगवासिष्ठकार कहते हैं:—

> बाह्यार्थवादविज्ञानवादयोरिक्यमेव नः । वेदनात्मैकरूपत्वात्सर्वदा सदसंस्थितेः ॥ (३।३८।४)

(२) मन का स्वरूप न्याय, बौद्ध, वैशेषिक, सांख्य, चार्वाक, जैमिनीय, आईत और पाळरात्र आदि दर्शनों के अनुसार बतला कर योगवासिष्ठकार कहता है—

सर्वे रेव च गन्तव्यं तैः पदं पारमार्थिकम् । विचित्रं देशकालात्यैः पुरमेकमिवाध्वगैः ॥ (३।६६।५१) ब्रह्मानात्परमार्थस्य विपरीताववीधतः । केवलं विवदन्त्येते विकल्पैराकक्त्ववः ॥ (३।६६।५२) स्वमार्गमभिशंसन्ति वादिनश्चित्रया दशा । विचित्रदेशकालोत्या मार्ग स्वं पश्चिका इव ॥ (३।६६।५३)

अर्थात् जिस प्रकार बहुत से बटोही नाना देशों से भले हुए नाना मार्गों द्वारा एक ही नगरको जाते हैं उसी प्रकार सब दर्शन एक ही विचित्र परमार्थ पदको नाना देश और कालमें झात हुए मार्गों द्वारा प्राप्त करते हैं। नाना प्रकारसे उस परम पदको पहुँचते हुए वे लोग,— परमार्थ का किसीको भी ठीक झान न होनेके कारण और उसका विपरीत झान होनेसे भी--परस्पर विवाद करते हैं। जिस प्रकार मार्ग चलने वाले लोग अपने अपने मार्ग को ही सर्वोत्तम समझते हैं उसी प्रकार वे भी अपने अपने दर्शनों की प्रशंसा करते हैं।

(३) यही नहीं कि योगवासिष्ठकार का दूसरे दर्शनों के प्रति इस प्रकार की उदारता का भाव हो, बल्कि वह तो यहाँ तक कहता है कि प्रत्येक मनुष्य को अपने ही उस मार्ग पर चलना चाहिए जिस पर चलने से उसको किसी प्रकार की सफलता और सिद्धि प्राप्त होती हो। उस मार्ग को छोड़ कर दूसरे किसी मार्गपर चलना ठीक नहीं है—

> येनैवाभ्युदिता यस्य तस्य तेन विना गतिः । न शोभते न सुखदा न हिताय न सत्फला ॥ (१।१३०।२)

(४) परमतत्त्व का वर्णन करते हुए योगवासिष्ठकार लिखता है कि वही एक तत्त्व नाना दर्शनों में नाना नामों द्वारा वर्णित है—

> यच्छून्यवादिनां शून्यं ब्रह्म ब्रह्मविदां वरम् । विज्ञानमात्रं विज्ञानविदां यदमलं पदम् ॥ (४१८७१८) पुरुषः सांख्यदृष्टीनामीश्वरो योगवादिनाम् । शिवः शशिकलाङ्कानां कालः कालेकवादिनाम् ॥ (४१८७१८) श्वास्मात्मनस्तद्विदुषां नैरात्म्यं तादृशात्मनाम् । मध्यं माध्यमिकानां च सर्वं सुसमचेतसाम् ॥ (४१८७१६)

प्रोक्षेसर शिवप्रसाद भट्टाचार्यजी का कहना है कि 'इस प्रकारके विचार और इस प्रकार का आदर्श बौद्धकाल में बङ्गाल के पाल राजाओं के समय से पहिले किसी हिन्दू लेखक के लिये सम्भव नहीं थे" (मद्रास फिलॉसोफिकल कांग्रेसकी रिपोर्ट) एष्ट ५५१)। पाल राज्य १० वीं शताब्दी के क्रीव हुआ है। लेकिन हर्पचित्र का अध्ययन करने से ज्ञात होता है कि ७ वीं शताब्दी के पूर्वाई में ही मध्य देश में (जो आजकल यू० पी० कहलाता है) इस प्रकार के आदर्शों और विचारों का होना संभव था। वाण ने उस समय की सम्यता और विचारों की उदारता का अच्छा दिग्दर्शन कराया है। अपनो यात्रा में राजा हर्ष दिवाकरियत्र नामक एक बौद्ध साधुके

आअमपर जाकर उनके यहाँ अनेक विद्वानों को अपने अपने मतों और सम्प्रदायों के प्रन्थों का अध्ययन करते हुए पाते हैं। वे लोग बड़ी उदारता और बड़े प्रेम से एक दूसरे के साथ अपने अपने सिद्धान्तों पर विचार करते हैं। वहाँपर देश देशान्तरों से आए हए बौद्ध भिद्ध, श्वेत बखधारी जैन लोग, कपिल के अनुयायी, लोकायतिक, उपनिषदोंके माननेवाले. नैयायिक, वैशेषिक, मनुस्मृति और पुराखोंके अध्ययन करनेवाले. यज्ञ करानेमें दक्त और व्याकरण के पण्डित--सभी प्रकार के विद्वान मौजूद थे। वे अपने अपने शास्त्रों का अध्ययन करते थे और दूसरे शाखों का भी। वहें ही मेल और सहानुभूति का उनका जीवन था। किसीको किसीके प्रति घृणा नहीं थी। सब लोग मित्रता और प्रेम से एक दूसरे से अपने अपने सिद्धान्तों पर बाद-विवाद करते थे। चाहे यह बात काल्पनिक ही क्यों न हो, तो भी, जैसा कि डा॰ कार्पेएटर ने अपने थीस्म इन् मेडीवल इण्डिया में लिखा है, यह इतना तो अवस्य ही सूचित करती है कि उस देश के उस समय के लेखक इस प्रकार का विचार अपने मनमें ला सकते थे (पृष्ठ ११२)। इस प्रकार के विचारोंके लिये हमको बंगाल के पाल राज्य में जाने की आवश्यकता नहीं है जैसा कि प्रो० शिवप्रसाद भट्टाचार्य कहते हैं।

गौडपादाचार्यके काल से पहिले अद्वेत वेदान्त सम्प्रदाय का होना केवल हमारी कल्पना ही नहीं है। इसका लेखबढ़ प्रमाण भी है। डा॰ मुरेन्द्रनाथ दास गुप्त का यह विचार हमको ठीक मालुम नहीं होता कि उपनिपदों के परचात् गौडपादाचार्य ही खढ़ेत वेदान्त के प्रतिपादक हुए हैं (ए हिस्ट्री ऑफ इण्डियन फिलॉसोफी, वॉ १, प्रष्ठ ४२२)। भवमृति कवि के उत्तर-रामचित में ऐसे विचार पाए जाते हैं जिनका प्रचार गौडपाद और शंकराचार्यने किया है। भवमृति का समय शंकराचार्यसे पूर्वका होना निश्चित ही है (देखिए—भरडारकर की मालतीमाध्य की अंग्रेजी भूमिका)। उत्तररामचित में दो श्लोक ऐसे हैं जिनमें कि अद्वैत वेदान्त के दो विशेष सिद्धान्तों का जिक है—एक विवर्तवाद

और दूसरा ज्ञान द्वारा समस्त अज्ञानरूपी संसार का लय हो जाना। वे ये हैं:--

- (१) एको रसः करुए एव निमित्तभेदात् भिन्नः पृथकपृथगिवाश्रयते विवर्तान्। श्रावत्तंबुद्बुदतरङ्गभयान्विकारान् श्रमभो यथा सक्तिसमेव हि तस्समयम् ॥ (३१४७)
- (२) विद्याकल्पेन मरुता मेघानां भूयसामपि । त्रहासीव विवर्तानां कापि प्रवित्वयः कृतः ॥ ( ४।६ )

इससे यह माल्म पड़ता है कि ये दोनों सिद्धान्त शंकर और गौडपाद से पहिले के हैं। ये दोनों सिद्धान्त योगवासिष्ठ में प्रचुरता से उन्हीं शब्दों में पाए जाते हैं—

(१) यः कर्णो या च किएका या वीचिर्यस्तरङ्गकः।
यः फेनो या च लहरी तद्यथा वारि वारिणि ॥ (१।११।४०)
यो देहो या च कलना यद्दश्यं यौ ज्याज्ञयौ ।
या भावरचना योऽर्थस्तथा तद्ब्रह्म ब्रह्मिण् ॥ (१।११।४१)
तदिदं ब्रह्मिण् ब्रह्म ब्रह्मिण् च विवर्तते। (३।१००।२८)
तरङ्गमालयाऽम्भोधिर्यथात्मिन विवर्तते।
तया पदार्थलक्ष्म्येत्यमिदं ब्रह्म विवर्तते। (११।१८-१६)

(२) यथोदिते दिनकरे कापि याति तमस्विनी। तथा विवेकेऽभ्युदिते काप्यविद्या विलीयते॥ (३।११४॥६) येन बोधात्मना बुद्धं स ज्ञ इत्यभिधीयते। अद्वैतस्योपशान्तस्य तस्य विश्वं न विद्यते॥ (३।४६॥१८)

भवभूति के रलोकों से ही यह जान पड़ता है कि इस प्रकार का अद्वेतवाद अवस्य ही उनको झात था और उनके समय से पहिले ही इसका प्रतिपादन हो चुका था। इसलिये हमें योगवासिष्ठ को भवभूति के समय से पूर्व का कहने में इन्ह भी सन्देह नहीं होता।

यह इमारा विचार योगवासिष्ठ का भर्त्हरि के मंथ वाक्यपदीय और वैराग्यशतक के साथ तुलनात्मक अध्ययन करने से और भी दढ़ हो जाता है। इन दोनों प्रन्यों में कुछ रह्मोक योगवासिष्ठ के पाए जाते हैं। और इनके और योगवासिष्ठ के विचार भी बहुत मिलते जुलते हैं। जैसा कि आगे के वाक्यों से व्यक्त हो जायगा — वैराग्यशतक—

> भोगा मेषवितानमध्यवित्तसत्सौदामिनीचञ्चला श्रायुर्वायुविघट्टिताभ्रपटलीलीनाम्बुवद्गङ्गुरम् । लोला यौवनलालनावनुभृतामित्याक्लय्यद्रुतम् योगे धैयसमाधिसिद्धिसलभे बुद्धि विद्ध्यं बुधाः ॥

#### योगवासिष्ठ-

ब्रायुर्वायुविघित्ति। भ्रपटलीलाम्बाम्बुवद्गङ्गुरम् भोगा मेघवितानमध्यविलसत्सौदामिनीचब्बला । लोला यौवनलालनाजलस्यः कायः स्रणापायवान् पुत्र त्रासमुपेत्य संस्तिवशान्निर्वाणमन्विध्यताम् ॥ (१।१३६।३३)

#### वैराग्यञ्जतक

रात्रिः सैव पुनः स एव दिवसो मत्वा बुधा जन्तवो धावन्युचिमनस्तथैव निभृतप्रारब्धतत्तिक्तयाः । व्यापारैः पुनरुक्तभुक्तविषथैरेवंविधेनामुना संसारेण कदर्थिताः कथमहो मोहान्न लज्जामहे ॥ (७८)

#### योगवासिष्ठ-

पुनरिनैककलना शर्वरीसंस्थितिः पुनः। पुनस्तान्येव कर्माणि लजायै न च तुष्टये ॥ (४।२२।३१) तमेच भुक्तविरसं व्यापारीयं पुनः पुनः। दिवसे दिवसे कुर्वन्याज्ञः कस्मान्न लजते ॥ (४।२२।३३)

वाक्यपदीय—विवर्त्ततेऽर्थभावेन । ( १।१।१) योगवासिष्ठ—विवर्त्तेऽर्थभावेन । (ई।६३।४६) वाक्यपदीय—

> यौः चमा वायुरादित्यः सागराः सरितो दिशः । अन्तःकरणतत्त्वस्य भागा वहिरिव स्थिताः ॥ (३।७।४१)

#### योगवासिष्ठ-

द्यौः चमावायुराकाशं पर्वताः सरितो दिशः । अन्तःकरणुतस्वस्य भागा बहिरिव स्थिताः ॥ (४।४६।३४) वाक्यपदीय— नैकत्वमस्ति नानात्वं विनैकत्वेन नेतरत् । परमार्थे तयोरेष भेदोऽत्यन्तं न विद्यते ॥ (३।६।२८)

योगवासिष्ठ-एकं विना न द्वितीयं न द्वितीयं विनैकता। एकाभावादभावोऽत्रैकत्वद्वित्वयोर्द्वयोः ॥ (११२३।४)

वाक्यपदीय-

न चैकत्वं नापि नानात्वं न सत्त्वं न च नाम्तिता । धारमतत्त्वेपु भावानामसंस्रष्टेषु विद्यते ॥ (३।१।२१)

योगवासिष्ट—

न च नास्तीति तद्वक्तुं युक्तं ते तद्वपुर्यदा । नचैवास्तीति तद्वक्तुं युक्तं शान्तमलं तदा ॥ ( ३।४३।६ )

वाक्यपदीय—सर्वशक्त्यातमभूतत्वमेकस्यैवेति निर्णयः। (२।१।२२)
योगवासिष्ठ— समस्तशक्तिखचितं ब्रह्म सर्वेश्वरं सदा। (२।६७।२)
वाक्यपदीय—यत्र द्रष्टा च दृश्यं च दृश्यं वा विकल्पितम्। (२।२।७०)
योगवासिष्ठ—दृष्टृदर्शनदृश्यादिवर्जितं तदिदं परम्। (२।१२१।४३)
वाक्यपदीय—न तद्रित न तन्नास्ति। (४।२।१२)
योगवासिष्ठ—न तद्रित न तन्नास्ति। (१।२)१३६)

वाक्यपदीय-

द्यत्यन्तमत्याभूते निमित्ते श्रुत्युपाश्रयात् । दृश्यतेऽलातचकादौ वस्त्याकारनिरूपणा ॥ (१।१।१३१)

योगवासिष्ठ-इयं यस्मिञ्जगल्लस्मीरलात इव चक्रता। ( शधापन)

अब प्रश्न यह है कि इन दोनों — भर्तहरिकत प्रत्य और योग-वासिष्ठ—में कौनसा पूर्व कालका है ? हमारा विचार तो यह है कि योग-वासिष्ठ ही पूर्वकालीन प्रत्य है क्योंकि इसमें भर्तहरि के 'शब्द ब्रह्म' सिद्धान्त का नाम तक भी नहीं आता और 'शब्द ब्रह्म' वाक्यपदीय का विशेषतया प्रतिपादित विषय है। यदि योगवासिष्ठ वाक्यपदीय से पीछे लिखा गया होता तो अवश्य ही उसमें भी 'शब्द ब्रह्म' सिद्धान्त का वर्शन होता। इसिलये हमारा खयाल है कि योगवासिष्ठ मर्नुहरि के समय में वर्तमान था। भर्नुहरि के मरण का साल ६४० किष्टीय सममा जाता है (देखिए—मैक्समूलर के सिक्स सिस्टम्स ऑफ इण्डियन फिलॉसोफी, प्रष्ठ ६०, और कीय का क्लासिकल संस्कृत लिट्टेचर प० ११८)। इससे यह निश्चय है कि किष्टीय सप्तम शवाब्दी के आरम्भ से पूर्व योगवासिष्ठ अवश्य ही वर्तमान रहा होगा।

पाठक यह जान कर प्रसन्न होंगे कि लेखक का यह मत कि योगवासिष्ठ शक्कराचार्य से और सम्भवतः भर्नुहिर से प्राचीन प्रन्य है। प्रो॰ शिवप्रसाद भट्टाचार्य और ढा॰ विष्टिर्निज ने भी जिनके मतों का यहाँ पर खण्डन किया गया है मान किया है। और शरवाटस्की, शरहेर और कीथ प्रभृति यूरोप के बड़े बड़े पिएडतों ने हमारी इस खोज की भूरि भूरि प्रशंसा की है। प्रो॰ कीथ ने एक चिट्ठी में किया है "आपने योगवासिष्ठ का शंकर से प्राचीनतर होना तो साक तौर से सिद्ध कर दिया है और आपकी इसके भर्नुहिर से पूर्व काल का होने की युक्तियों भी ठीक ही जान पड़ती हैं।" औ॰ शरेडर ने अपने एक पत्र में किया है "मैं अपनी ओर से आपको इस बात पर बधाई देना चाहता हूँ कि आपने योगवासिष्ठ का शंकर से और सम्भवतः गौडपाद से पूर्व का प्रन्थ होना साबित कर दिया है।"

# वर्त्तमान योगवासिष्ठ वाल्मीकिकृत नहीं है

यहाँ तक यह सिद्ध हो चुका है कि योगवासिष्ठ के निर्माणकाल के सम्बन्ध में आधुनिक बिद्धानों में जो विचार प्रचलित हैं वे ठीक नहीं हैं। योगवासिष्ठ अवश्य ही बाक्यपदीय और वैराग्यशतक के रचिता भर्त्वहिर से पहिले का है। अब हमको यह विचार करना है कि यह प्रन्य कितना प्राचीन है, और यह कहाँ तक सत्य है कि यह रामायण के रचयिता श्री बालमीकि जी की कृति है जैसा कि प्रायः समका जाता है।

इस विषय में तिनक भी सन्देह नहीं है कि कोई प्राचीन प्रन्थ ऐसा या जिसमें वसिष्ठजी के वे सिद्धान्त वर्णित थे जो उन्होंने श्री रामचन्द्रजी को सिखाए थे झौर जो कि उन्होंने स्वयं ब्रह्मा से सीखें थे। यह इमारा विश्वास निम्नलिखित दो कारणों पर निर्भर है :—

१—महाभारत के अनुशासन पर्व के छठे अध्याय में युधिष्ठिर ने भीष्मिपितामह से परन किया है: "आप महाप्राज्ञ और सब शालों के पिरुत हैं। मुक्ते बतताइये कि भाग्य (दैव) प्रवत्त है अथवा पुरु-पार्थ?" इस परन के उत्तर में भीष्म ने कहा "धर्मराज! इस विषय में बसा और वसिष्ठ का संवाद सुनो" इतना कह कर उन्होंने इस विषय में वे बातें कहीं जो कि ब्रह्मा ने वसिष्ठ को सुनाई थीं। ये बातें प्रायः वे ही हैं जो कि वसिष्ठजी ने रामचन्द्रजी को कही थीं (देखिए योगवासिष्ठ— मुमुज प्रकरण सर्ग ४ ६)। रामचन्द्रजी को यह शिक्षा देकर वसिष्ठजी ने उनसे यह भी कहा है कि यह ज्ञान उनको ब्रह्मा से प्राप्त हुआ था:— इदमुक्त प्रा कल्पे ब्रह्मणा परमेष्टिना। (२ १०१६)

इस प्रकार की शिज्ञा देने से पहिले भी वसिष्टजीने रामचन्द्रजीसे यह कहा या कि जो ज्ञान वे उनको देंगे वह ज्ञान उन्होंने स्वयं ब्रह्मा से प्राप्त किया था:—

> पूर्वमुक्तं भगवता यज्ज्ञानं पद्मजन्मना । सर्गादौ कोकशान्त्यर्थं तदितं कथयाम्यहम् ॥ (२।३।१)

२—वर्त्तमान योगवासिष्ट के सर्वप्रथम सर्ग—जो कि प्रस्तावना-रूप है—पढ़ने से भी यह निश्चित होता है कि वाल्मीकिक्कत कोई एक ऐसा प्रथ मौजूद था जिसमें कि उन्होंने रामचन्द्रजीको वसिष्ठजी द्वारा किए हुए उपदेश का वर्णन किया था। इस प्रन्थ को बनाकर बाल्मीकिजी ने अपने शिष्य भरद्राजको सुनाया था। और फिर बहुत काल पीछे उसी प्रन्थको उन्होंने राजा अरिष्टनेमी को सुनाया था:—

शृतावधाय यत्नेन जीवन्मुक्तो भविष्यसि ॥ (१।१।४२)
विस्त्रावधाय यत्नेन जीवन्मुक्तो भविष्यसि ॥ (१।१।४२)
विस्त्रावसंवादं मोत्तोपायकथां शुभाम ।
ज्ञातस्वभावो राजेन्द्र बदामि श्रूयतां बुध ॥ (१।१।४३)
एतांस्तु प्रथमं कृत्वा पुराहमिरमद्नः।
शिष्यायास्यामि विनीताय भरद्वाजाय धीमते ॥ (१।२।४।४)
इन दो प्रमाखों से यह सिद्ध होता है कि अवश्य ही वाल्मीकि-कृत कोई

ऐसा प्राचीन प्रन्थ मौजूद रहा होगा जिसमें कि वसिष्ठ के दार्शनिक सिद्धान्तों का वर्णन हो । तेकिन जिस रूप में योगवासिष्ठ प्रन्थ इमारे सामने उपस्थित है उस रूप में यह न बहुत प्राचीन ही है और न बाल्मीकि ऋषि की कृति है। हमारा विचार यह है कि वह कोई प्राचीन प्रन्थ, पुनः पुनः आवृत्त होने से, और उसमें समय समयपर दूसरे लेखकों द्वारा बृद्धि होने से, इस बृहत् रूप को प्राप्त हो गया है। योग-वासिष्ठ के प्रस्तावनारूप प्रथम सर्ग का अध्ययन करने से ही यह विचार निश्चित हो जाता है कि इस प्रन्थ की बहुत सी आवृत्तियाँ हो चुकी हैं। (१) वाल्मीकिजी ने इसको रचकर भरद्वाज को सुनाया था श्रीर फिर उन्होंने ही इसको कुछ दिन पीछे श्रीरष्टनेमी राजा को सुनाया (१।२।४; १।२।४३)। (२) जो उपदेश वाल्मीकिजी ने श्रीरष्ट-नेमी को दिया था उसका वर्णन इन्द्र के एक दूत ने सुरुचि नाम की एक अप्सरा के सामने किया था ( १।१।२३ )। (३) यह बात अग्निवेश्य ने अपने पुत्र कारुण को सुनाई थी (१।१।१८) और (४) अनिनवेश्य और कारुए का यह प्राचीन इतिहास अगस्ति ने सुती दए ब्राह्मण को मुनाया था (१।१।६)। बार बार केवल अपनी स्पृति से पुरानी कथाओं और उपदेशों को दूसरों के प्रति सुनाने में अवश्य ही बहुत सी नई बातें कहने में आ जाया करती हैं और बहुत सी पुरानी बातें विस्मृत हो जाया करती हैं। वर्त्तमान योगवासिष्ठ के निर्वाण प्रकरण के पूर्वार्द्ध के ४२-४म सर्गों में महाभारत के संप्राम और श्रीकृष्ण के गीता-उपदेश का भी वर्णन मिलता है। इसलिये यह कहना ठीक नहीं जान पड़ता कि वर्तमान रूप में भी योगवासिष्ठ पूग्तया और यथार्थ ही श्री वाल्मीकिजी की कृति है।

दूसरा बहुत महत्त्वपूर्ण कारण जिसकी वजह से हम वर्त्तमान योगवासिष्ठ को बहुत भाचीन प्रत्य नहीं कह सकते यह है कि इसमें बौद्धमत के 'विज्ञानवाद', 'मध्यमवाद' और 'शृत्यवाद' का केवज वर्णन ही नहीं आता बल्कि इन मतों का वर्त्तमान योगवासिष्ठ में बहुत सुन्दरता के साथ सिन्मअण और समन्वय है। (देखिए योगवासिष्ठ श्रीद्रश्रीद्रन्द्रश्रीद्रश्रीद्र इत्यादि)। योगवासिष्ठ का अध्ययन करने पर यह पूरे तौर से निश्चित हो जाता है कि इसमें अश्वघोष, नागा-अर्जुन, असङ्ग और वसुवन्धु आदि बौद्ध दार्शनिकों के सिद्धान्तों के साथ श्रीपनिषद् श्रद्धैतवाद तथा श्रात्मवाद का पहुत ही उत्तम समन्वय है। नागार्जुन का समय श्राधुनिक विद्वानों के श्रनुसार द्वितीय किष्टीय राताव्दी का पूर्वार्क्ष हैं, श्रीर विज्ञानवाद के प्रवर्तक वसुवन्धुका समय तत्त्व के श्रनुसार ४२० से ४०० ईस्वी सन् मानृना चाहिए। (देखिए दी जर्नेल ऑफ रुआयल एश्वियाटिक सोसोइटी, १६०४ पृष्ठ १ श्रादि )। इसलिये वर्त्तमान योगवासिष्ठ का पाँचवीं ईस्वी राताव्दी के पीछे का ही मानृना पड़ता है।

इस विचार को पृष्टि इस कारण से भी होती है कि योगवासिष्ठ के निर्वाण प्रकरण के उत्तराई के ११६ वें सर्ग के १-६ रलोकों में महा-किन कालिदास के "मेघदूत" का बहुत हो संत्रेप में वर्णन है। केवल मेघदूत का विचार ही नहीं विलक्ष किन कालिदास के शब्द भी इस संचिप्त वर्णन में मिलते हैं। पाठकोंके निरचय के लिये इन रलोकों को हम यहाँ पर उद्धत करते हैं:—

कथेयत्वेष पथिकः पश्य मन्दरगुल्मके। प्रियायाश्चिरलब्बाया वृत्तां विरहसंकथाम्॥ (१।११९।१) एकत्र शृशु किं वृत्तमाश्चर्यमिद्मुत्तमम्। दातुं त्वन्निकटे दृतमहं चिन्तान्वितोऽवदम्॥ (१।११६।२)

अस्मिन्महाप्रलयकालसमे वियोगे

यो मां तयेह मम याति गृहं स कः स्यात् । नैवात्यसौ जगति यः परतुःखशान्त्यै

श्रीत्या निरन्तरतरं सरलं यतेत ॥ (**१**।११६।३)

त्रा एष शिखरे मेघः स्मराश्व इव संयुतः। विद्युक्षता विज्ञासिन्या विज्ञते रसिकः स्थितः॥ (१।११६।४)

भातर्मेघ महेन्द्रचापमुचितं स्यालम्स्य कर्ण्ठे गुणं नीचैर्गज मुहूर्तकं कुर दयां सा बाष्पपूर्णेच्छा । बाला बालमृखालकोमलतनुस्तन्वो न सोढुं चमा

वां गत्वा सुगते गलजललवैराश्वासयात्मानिलैः ॥ (५१११६।४)

चित्तत्विकया व्योम्नि लिखित्वालिङ्गिता सती। न जाने काधुनैवेतः पयोद् द्यता गता॥ (१११९) आधुनिक विद्वानों के मतानुसार कालिदास पाँचवीं राताव्दी के पूर्वार्द्ध में हुए हैं। वर्त्तमान योगवासिष्ठ इस समय के पीछे का ही होना चाहिये।

ऐसा माल्म पड़ता है कि वर्चमान योगवासिष्ठ गुप्त साम्राज्य के पतन होने के समय लिखा गया था। इसके तीसरे और इठ प्रकरणों में बहुत सी लड़ाइयों और आक्रमणों का वर्णन है। उत्पत्ति प्रकरण में बिट्र्य और सिन्धु का संग्रम और निर्वाण प्रकरण में विश्वित विपांध्रत के राज्य पर चारों ओर से आक्रमणों का उन्नेख इस बात के योतक हैं कि वह समय महा अशान्ति का था। हुणों और पारसीकों का भी जिक इन स्थानों पर आता है। युद्ध का वर्णन बहुत ही विकट मापा में है। इन सब बातों से यही सिद्ध होता है कि योगवासिष्ठ महाकवि कालीदास के पीछे और भर्तहरि के पूर्व समय का प्रन्थ है। विद योगवासिष्ठ महाकवि कालीदास के पीछे और अर्थ विश्वित ऐतिहासिक घटनाओं का गहरा अध्ययन किया जाए तो हमें पूर्ण आशा है कि इस विचार की अधिकतर पुष्टि हो जायगी। विद्वानों से आशा है कि वे इस और ध्यान देकर इस विषय पर अपना मत प्रकट करेंगे।

### परिच्छेद ३

# योगवासिष्ठ-साहित्य

इस बीसवीं रातान्दी में भी, जब कि प्रतकों की प्रचुरता से पढ़नेवालों का नाक में दम है, योगवासिष्ठ के सम्बन्ध में प्रतकों का सबंधा अभाव है। आजकल भारतीय साहित्य और दर्शन-सम्बन्धो पुस्तकों दिन पर दिन अधिकता से अपती जा रही हैं किन्तु अभी तक योगवासिष्ठ-सम्बन्धी कोई भी उत्तम पुस्तक हमारे देखने में नहीं आई। यहाँ तक कि संस्कृत भाषा के योगवासिष्ठ की भी एक आवृत्ति को ओड़कर कोई दूसरी नहीं दिखाई पड़ती। लेखक ने इस मन्य के विषय में सन् १९२४ ई० से लिखना आरम्भ किया है। उससे पहिले इस महान् अन्य पर प्रायः कुछ भी नहीं लिखा गया था। केवल बाबू (अब डाक्टर) भगवान्दासजी ने शायद 'ल्यूसोकर" नामक अंग्रेजी पत्रिका में योगवासिष्ठ के सिद्धान्तों के उत्तर कोई लेख लिखा था। तब से लेकर अब तक भी योगवासिष्ठ के सम्बन्ध में बहुत हो कम लेख छपे हैं। यहाँ पर हम उस समस्त साहित्य का उल्लेख करना चाहते हैं जो कि योगवासिष्ठ के सम्बन्ध में वहत हो कम लेख हमें हैं। यहाँ पर हम उस समस्त साहित्य का उल्लेख करना चाहते हैं जो कि योगवासिष्ठ के सम्बन्ध में वहत हो सकता है।

### (१) योगवासिष्ठ के काल-निर्णय के सम्बन्ध में-

१—डा. जे. एन. फर्जुदार के एन आउटलाइन ऑफ दी रिलीजस लिट्टेचर ऑफ इण्डिया में २२८ प्रष्ट पर जुल पंक्तियाँ जिनमें योगवासिष्ट को १३-१४ शताब्दियों का रचा हुआ माना है।

२—डा॰ विस्टर्निज के गेशिस्टे डेर इण्डिशेन लिट्राटुर बा॰ ३, पृष्ठ ४४३-४४४ पर एक पेरामाफ, जिसमें योगवासिष्ठ को श्री शङ्कराचार्य के किसी समकातीन व्यक्ति का लिखा हुआ माना है।

२—प्रो० शिवप्रसाद भट्टाचार्य द्वारा मद्रास खोरियण्टल कान्फरेन्स में पड़ा हुआ और उसकी प्रोसीडिंग्स में छपा हुआ एक लेख— "योगवासिष्ठ रामायण, इसका समय और लिखने का स्थान"—जिसमें कि उन्होंने योगवासिष्ठ को १०-१२ शताब्दियों में किसी बङ्गाली लेखक के द्वारा लिखा हुआ सिद्ध करने का प्रयत्न किया है।

४—हा॰ बी॰ एत्॰ आत्रेय के योगवासि॰ठ ए॰ड इट् मि फिलासोफी में दूसरा लेक्चर जिसमें यह सिद्ध करने का प्रयत्न किया गया है कि योगवासिष्ठ कवि कालिदास से पीछे और भर्न्हरि से पहिले का लिखा हुआ प्रन्थ है।

४—डा॰ सुरेन्द्रनाथ दासगुप्त के ए हिस्ट्री ऑफ इण्डियन फिलॉसोफी, बॉ॰ २, में "फिलासोकी बॉफ दी योगवासिष्ठ" जामक बध्याय में उन्होंने अपना यह मत प्रकट किया है कि योगवासिष्ठ या तो बाठवीं या सातवीं शताब्दी में लिखा गया होगा। यही मत उन्होंने अपने बन्ध "इण्डियन आइडीयलिज़्म" में भी पृष्ठ १४४ पर प्रकट किया है। वहाँ पर उन्होंने लिखा है "योगवासिष्ठ का काल निर्णय नहीं हो सकता, लेकिन मुफे ऐसा मालूम पड़ता है कि यह बन्ध सातवीं या बाठवीं शताब्दि के पीछे का नहीं हो सकता।"

६—डा॰ बी॰ एल्॰ आत्रेय का बड़ोदा ओरियश्टल कान्फरेन्स में भेजा हुआ लेख "दी प्रोवैबिल डेट ऑफ कम्पोजीशन ऑफ योग-वासिष्ट", जिसमें यह सिद्ध करने का प्रयत्न किया है कि योगवासिष्ट छठी शताब्दी में लिखा गया होगा।

७-श्री प्रह्लाद सी० दीवानजी का बड़ोदा खोरियएटल कार्क रेन्स में पढ़ा हुआ लेख, "दी टेड एएड सेस ऑक ओरिजिन ऑक दी योगवासिष्ठ", जिसमें उन्होंने यह सिद्ध करने का प्रयत्न किया है कि योगवासिष्ठ दसवीं शताब्दी के मध्य में कश्मीर देश में लिखा गया होगा।

#### (२) योगवासिष्ठ के सिद्धान्तों के सम्बन्ध में-

१—लाला वैजनाथ द्वारा कराए हुए योगवासिष्ठ के हिन्दी भाषानुवाद में उनकी लिखी हुई भूमिका, जिसमें उन्होंने योगवासिष्ठ के छहाँ प्रकरणों के सिद्धान्तों का दिग्दर्शन भात्र कराया है।

२-श्री नारायण स्वामी अइयर के इंगलिश ट्रांसलेशन ऑफ

लघु योगवासिष्ठ की भूमिका, जिसमें कि लघु योगवासिष्ठ के सिद्धान्तों का दिग्दर्शन मात्र कराया गया है।

३—डा० बी० एल्० आत्रेयका प्रथम (कलकता) इण्डियन किलॉ-सोकिकल कांग्रेस (१६२४) में पढ़ा हुआ लेख—"किलॉसोकी ऑक योगवासिष्ठ" जिसमें योगवासिष्ठ के सिद्धान्तों का उल्लेख किया गया है। यह लेख इस कांग्रेस की ग्रोसीडिंग्स में छपा है।

४—डा॰ बी॰ एतः आत्रेय का बनारस इण्डियन फिलॉसोफिकल कांग्रेस (१६२६) में पढ़ा हुआ लेख—''डिवाइन इमेजिनिज्म ऑफ वसिष्ठ"—जिसमें योगवासिष्ठ के कल्पनावाद का वर्णन है। यह लेख बनारस फिलॉसोफिकल कांग्रेस की प्रोसीडिंग्स में छपा है।

५—डा० बी० एत० आत्रेय का वम्बई इरिडयन किलॉसोकिकत कांग्रेस में पढ़ा हुआ लेख--"गौड़पाद ऐरड वसिष्ठ" - जिसमें गौड़-पादाचार्य और योगवासिष्ठ के सिद्धान्तों की तुलना की है। यह लेख भी इस कांग्रेस की ग्रोसीडिंग्स में छपा है।

१--डा॰ वी॰ एल॰ आत्रेय का ग्रोगवासिन्ठ एण्ड इट्स फिलासोफी जो कि काशी तत्व सभा में योगवासिष्ठ पर दिए हुए १० व्याख्यानों में से पांच का संग्रह है। यह पुस्तक 'इण्डियन बुक शॉप', बनारस से मिल सकती है। इस पुस्तक में योगवासिष्ठ के सिद्धांतों का सरल अंग्रेजी भाषा में प्रतिपादन किया गया है। भारतीय तथा पाश्चात्य विद्वानों ने इसकी मुक्त कएठ से प्रशंसा की है। इस लेखक की अंगरेजी में बड़ी पुस्तक (६०० एष्ठ की) फिलासोफी ऑफ योगवासिष्ठ छप रही है।

७—डाक्टर बी० एल० आत्रेय की हिन्दी पुस्तक श्री वासिष्ठ दर्शनसार जिसमें योगवासिष्ठ का १४० श्लोकों में, जिनके नीचे इनका सरल हिन्दी अनुवाद भी दिया गया है, सार सिद्धान्त रखने का प्रयत्न किया गया है। इसकी भूमिका में योगवासिष्ठ सम्बन्धी और वातों का भी वर्णन है। यह पुस्तक भी इंडियन बुक शॉप, बनारस, से मिल सकती है।

प्रचार वी० एत० आत्रेय का तिखा हुआ क्रस्याण शिवाङ्क में "शिव-शक्ति-वाद" नामक लेख जिसमें योगवासिष्ठ के "शिव-शक्ति-वाद" का, और मतों की दार्शनिक समालोचना के साथ, समर्थन किया गया है।

६—हा० बी० एत्० आत्रेय का कल्याण के भगवद्गीताङ्क में लिखा हुआ लेख—"योगवासिष्ट में भगवद्गीता" – जिसमें योग-वासिष्ट के निर्वाण प्रकरण में अर्जुन को दिए जाने वाले श्रीकृष्ण के गीता-उपदेश का वर्णन किया गया है।

१०—डा० बी० एत० आत्रेय का यू० वी० गवर्समेएट की प्रिंसेष ऑफ वेल्स सरस्वती भवन स्टडीज़ १६३३ में छपा हुआ एक लेख "योगवासिष्ठ एएड सम ऑफ दी माइनर उपनिषद्स", जिसमें कि यह सिद्ध किया गया है कि बहुत से उत्तर कात्तीन उपनिषद् योगवासिष्ठ के ही सार श्लोकों से बने हैं।

११ - डा॰ सुरेन्द्रनाथ दास गुप्त के ए हिस्ट्री आफ इंडियन फिलासोफी के दूसरे भाग में योगवासिष्ठ के दर्शन के उत्पर एक ४० पृष्ठीं का अध्याय।

१२-डा॰ सुरेन्द्रनाथ दास गुष्त के इंडियन आयडीयलिज में योगवासिष्ट के दार्शनिक सिद्धान्त का ४ पृष्टों में वर्णन ।

१३— डा॰ भगवान् दास की पुस्तक मिस्टिक एक्स्पीरियन्से । जिसमें योगवासिष्ठ के उत्पत्ति प्रकरण में से चार कहानियों के अङ्गरेजी में वर्णन है। इसमें कहीं कहीं उपयोगी फुट नोट भी हैं।

१४—हा॰ वी॰ एतः आत्रेय का संस्कृत प्रन्थ वासिष्ठदर्शन जिसको यू॰ पी॰ गवन्में एट अपने प्रिंस ऑफ वेल्स संस्कृत टेक्स्ट् सीरीज में अपना रही है। यह प्रन्थ इस समय प्रेस में है। इसमें बोग वासिष्ठ के समय वार्रानिक सिद्धान्त योगवासिष्ठ ही के करीन २४०० रत्नोकों में संगह करके कमनद्ध रीतिसे रक्के गए हैं। यह प्रन्थ योग वासिष्ठ के सारे दार्शनिक सिद्धान्तों को योगवासिष्ठ के प्रेमियों के समक रखने का प्रथम प्रयत्न है। इसके आदि में एक अङ्गरेजी की भूमिक

भी है जिसमें योगवासिष्ठ के समय खाख्यान संज्ञेप रूप से दिए हैं।

१४ - डा॰ भी॰ ला॰ आत्रेय का हिन्दी प्रन्य योगवासिष्ठ और उसके सिद्धान्त जो आजकल प्रेस में है। इस प्रन्य में योगवासिष्ठ सम्बन्धी सभी प्रश्नों पर विवेचना की गई है।

१६ — कन्हैयालाल मास्टर की कल्याण में लिखी हुई 'योगवासिष्ठ-सार' नामक लेखमाला। इसमें हिन्दी भाषा में योगवासिष्ठ के सिद्धान्तों का भली भाँति वर्णन है।

१७—हा० वी॰ एल० आत्रेय लिखित योगवासिष्ठ एण्ड मोडर्न थाँट जिसमें योगवासिष्ठ के सिद्धान्तों की अवीचीन वैज्ञानिक और दार्शनिक सिद्धान्तों के साथ तुलना की है और यह दिखलाया है कि अवीचीन विचार योगवासिष्ठ के विचारों से बहुत मिलते हैं।

# ३—योगवासिष्ठ के अनुवाद— हिन्दी—

१ — योगवासिष्ठ — माथा टीका सहित — श्रीठाकुर प्रसाद आचार्यकृत भाषा अनुवाद सहित संस्कृत योगवासिष्ठ । यह प्रन्थ दो भागों में संवत् १६६० में, ज्ञानसागर प्रेस वस्वई से छपा था । यह अनुवाद स्व० लाला वैजनाथजी की प्रेरणा से हुआ था और दोनों भागों के आदि में लाला वैजनाथजी की लिखी हुई उत्तम भूमिका है जिसमें योगवासिष्ठ के सिद्धान्तों का दिग्दर्शन कराया गया है । हमको यह अनुवाद अच्छा नहीं मालूम पड़ता क्योंकि इसमें मनमाना अर्थ किया गया है । जो वातें योगवासिष्ठ के स्त्रोकों में नहीं हैं वे भी अर्थ में लिख दी हैं । योगवासिष्ठ में अनुवादक ने शाहूर वेदान्त के बहुत से सिद्धान्त, जो कि योगवासिष्ठ में अनुवादक ने शाहूर वेदान्त के बहुत से सिद्धान्त, जो कि योगवासिष्ठ का ज्ञात नहीं थे, धुसेड़ दिए हैं । अनुवादक को ऐसा कभी नहीं करना चाहिए । इस पुस्तक का काग़ज इतना जल्द दृटने वाला है कि हम किसी को भी इस पुस्तक के करी-दने की राय नहीं देंगे । इसके दाम २२) ह० हैं ।

र—योगवासिष्ठ भाषा—नवलिक्शोर प्रेस लखनऊ से छ्रपा हुआ। दाम म) ४०। यह अन्य अम्बई के वेड्रदेश्वर प्रेस से भी

छपा है। इसमें योगवासिष्ठ के संस्कृत श्लोक नहीं हैं। केवल भाषा में ही योगवासिष्ठ की कथा है। भाषा कुछ पुराने दक्ष की है। इस मन्थ की बाबत यह कहा जाता है कि क़रीब १७४ वर्ष के हुए कि पटियाला रियासत के महाराजा-साहेब सिंह की दो बहिने विधवा हो गई थीं। उन्होंने साधु रामप्रसाद निरञ्जनी से योगवासिष्ठ सुमाने की प्रार्थना की । उन्होंने सारा प्रन्थ उन देवियों को पद्धात्री भाषा में उल्था करके सना दिया। जो कुछ वे सुनाते थे दो गुप्त लेखक नोट करते जाते थे। जब प्रन्थ पूरा सुनाया जा चुका तो यह उल्था छपवा दिया गया। पीछे इस पछावी उल्या को खड़ी बोली हिन्दी में शुद्ध कराकर लोकोपकार के लिये नवलिकशोर प्रेस ने १६१४ ई० में छाप दिया। इस प्रत्य का पञ्जाब और पश्चिमीय यू० पी० में बहुत प्रचार है। प्रन्य है भी बहुत ही उत्तम । इसमें योगवासिष्ठ के सिद्धान्त उसी प्रत्य की भाषा में विश्वित हैं। कुछ सर्ग, जिनका दार्शनिक सिद्धान्तीं से कोई सम्बन्ध नहीं है, छोड़ दिये गए हैं। दोप इस प्रन्थ में यही है कि इसमें जिन श्लोकों का अनुवाद किया गया है उनका अंक नहीं दिया गया। इसके सर्गों के अडू भी योगवासिष्ट के सर्गों के अडूंं से नहीं मिलते क्योंकि कहीं २ पर वे सर्ग झोड़ दिए गए हैं जिनमें युद्ध वन इत्यादिक वर्णन था।

३ - योगवासिष्ठ-भाषा—वैराग्य और मुमुक्षु प्रकरण— वेद्वदेश्वर प्रेस वम्बई से प्रकाशित। इसमें योगवासिष्ठ के केवल प्रथम दो प्रकरणों का ही भाषा में अनुवाद है। इस पुस्तक का बहुत प्रचार है। अनुवाद भी अच्छा है। इसमें भी श्लोकों के अङ्क नहीं दिये गये।

उर्द् —

१—योगवासिष्ठसार— लघु योगवासिष्ठ का मुंशी सूर्यनारायस मेहर का किया हुआ उर्दू अनुवाद, १६१३ में दिल्ली से प्रकाशित। यह लघु योगवासिष्ठ का उर्दू भाषा में बहुत अच्छा अनुवाद है।

२ - योगवासिष्ठायन - म० शिवन्नतलाल द्वारा किया हुआ लाहोर से छपा हुआ लघु योगवासिष्ठ का उर्दू अनुवाद। यह अनुवार भी बहुत ही उत्तम है। इसमें विशेषता यह है कि किताब के किनारे पर हरएक पैरेन्नाफ के सिद्धान्त दिए हैं।

#### अंग्रेज़ी—

१ — इंग्लिश ट्रांस्लेशन ऑफ़ योगवासिष्ठ महारामायण्— बिहारीलाल मित्र का ४ भागों में किया हुआ अनुवाद सन् १८६१ में कलकत्ते से छ्या हुआ। इस अनुवाद के करने में अनुवादक ने प्रयत्न तो बहुत ही श्रेष्ठ किया है किन्तु खेद है कि अनुवाद किसी भी काम का नहीं है। इसको पढ़कर कोई भी योगवासिष्ठ के सिद्धान्तों को नहीं समक सकता। यही कारण है कि अंग्रेजी भाषामात्र जानने-वालों को अभी तक योगवासिष्ठ के सिद्धान्तों का भली-भाँति ज्ञान नहीं हो सका।

२—प ट्रांस्लेशन आॅफ (लघु) योगवासिष्ट—मद्रास से १८६६ में छपा हुआ के० नारायण स्वामी अइयर का किया हुआ लघु योगवासिष्ट का अंग्रेजी अनुवाद। यह अनुवाद ऊपरवाले अनुवाद से छुछ अच्छा है, किन्तु इसमें भी बहुत जगहों पर ठीक अनुवाद नहीं है और इसमें श्लोकों का नम्बर नहीं दिया है।

### ४—मूल ग्रन्थ—संस्कृत योगवासिष्ठ

१—आनन्द बोधेन्द्र कृत टीका सहित सम्पूर्ण योगवासिष्ठ— संवत् १६३६ वि० में गण्पत कृष्णजी प्रेस वम्बई से प्रकाशित। यह खुले पत्रों के रूप में छपा है। टाइप भी उत्तम नहीं है और एक श्लोक दूसरे से अलहदा नहीं है। सब श्लोक लगातार एक ही साथ मिले हुए छपे हैं जिससे पढ़नेवालों को कष्ट होता है।

र—श्रीमद्वालमीकि महर्षि प्रखीत योगवासिष्ठ—श्रीवासिष्ठ
महारामायखतात्पर्यप्रकाशाख्यव्याख्या सहित । वासुरेव लद्मिख शास्त्री
पणशीकर द्वारा संपादित निर्णयसागर प्रेस वम्बई से सन् १६५ में
दो भागों में प्रकाशित । इसमें आनन्दवोधेन्द्र सरस्वती भिच्च की
क्याख्या है । यह व्याख्या उत्तर कालीन शांकर वेदानत के सिद्धान्तों
के अनुसार है । यह श्रन्थ अच्छा छपा है । पाठकों को इसी का पाठ
करना उचित है । यह केवल संस्कृत में ही है । इसका दाम १४) है ।

# संस्कृत लघु योगवासिष्ठ-

१. लघु योगवासिष्ट—गौड अभिनन्दकृत निर्ण्यसागर प्रेस वम्बर्ध से संवत् १८४४ में खुले पत्रों में छुपा हुआ। इसमें पहले तीन प्रकरणों (वैराग्व, मुमुन्तु और उत्पत्ति) पर आत्मधुखकृत वासिष्ट चिन्द्रका नामक व्याख्या है और आखरी तीन (श्विति, उपशम और निर्वाण) पर मिम्मदीदेव की संसारतारिणी नाम की व्याख्या है। इस लघुयोगवासिष्ठ में योगवासिष्ठ के निर्वाण प्रकरण के उत्तराई का सार नहीं है। यह प्रन्थ भी उत्तम है।

### योगवासिष्ठ की कुछ इस्तलिखित प्रतियाँ-

यहाँ तक हमने पाठकों को योगवासिष्ठ सम्बन्धी प्रकाशित पुस्तकों और लेखों का परिचय दे दिया। अब हम उनको योगवासिष्ठ और उसके संजेपों की कुछ इस्तिलिखित प्रतियों से भी परिचित कराना चाहते हैं। वे ये हैं:—

### १-योगवासिष्ठ (सम्पूर्ण)

(१) इण्डिया ऑफिस लाइब्रेरी, लश्डन में। देखिये ज्यूलियस ऐजिल्क रचित "दी कैटालोग ऑफ संस्कृत मैन्युस्कुप्ट्स इन दी लाइब्रेरी ऑफ इण्डिया ऑफिस" लण्डन, पार्ट (भाग) ४, प्रष्ट ७७२ खादि पर वर्णित:—

योगवासिष्ठ - आनन्द बोधेन्द्र सरस्वती कृत वासिष्ठ-तात्पर्य-प्रकाश नामक व्याख्या समेत । (नं० २४०७—२४१४) इस प्रति में

- वैराग्य प्रकरण में ( नं० ३०२ छ ) ३३ सर्ग हैं छीर लगभग ११३० म्होक हैं।
- २. मुमुचुञ्यवहार प्रकरण में २० सर्ग और उनमें ६००० के स्राप्तमा स्रोक हैं।
- ३. उत्पत्ति प्रकरण में १२२ सर्ग और उनमें लगभग ६००० ऋोक हैं।
- ४. स्थिति प्रकरण में ६२ सर्ग हैं जिनमें २४०० के लगभग स्होक हैं।

- ४. उपशम प्रकरण में ६३ सर्ग हैं जिनमें ४२७० के लगभग स्रोक हैं।
- निर्वाण प्रकरण पूर्वार्ड में १२६ सर्ग हैं जिनमें ५४६० के लगभग ऋोक हैं।
- जिनमें प्रकरण उत्तरार्ख में २१६ सर्ग हैं जिनमें प्याप्त के लगभग श्लोक हैं।

यहाँ पर यह उचित जान पड़ता है कि हम पाठकों को यह भी वतला दें कि निर्णय सागर वम्बई से प्रकाशित ब्रन्थ में सर्गों स्वीर श्लोकों की संख्या क्या है। उसमें

- १. वैराग्य प्रकरण में ३३ सर्ग, ११७६ श्लोक हैं।
- २. मुमुचु व्यवहार प्रकरण में २० सर्ग, ५०७ श्लोक हैं।
- ३. उत्पत्ति प्रकर्गा में १२२ सर्ग, ४२६४ ऋोक हैं।
- ४. स्थिति प्रकरण में ६२ सर्ग, ४१४ स्रोक हैं।
- ४. उपशम प्रकरण में ६३ सर्ग ४१६७ ऋोक हैं।
- ६ निर्वाण प्रकरण पूर्वीर्द में १२८ सर्ग, ४१११ ऋोक हैं।
- ७. निर्वाण प्रकरण उत्तरार्द्ध में २१६ सर्ग, ५७१६ स्रोक हैं।

इस पुस्तकालय में योगवासिष्ट की अपैर भी प्रतियाँ हैं (२४१४। २६४१; २४१६—२४२०; २४२१ और २४२२) किन्तु उनमें कोई भी सम्पूर्ण नहीं है।

- (२) ऑक्स्फोर्ड के बोडलियन पुस्तकालय में—(देखिये आड-फेरेलट का "कैटालोगी कोडिकम मैन्युस्कुप्टोरम् विव्लियोधी की बोडलियने" न० =४०)। यहाँ पर जो प्रति वर्ष्तमान है इसमें निर्वाण प्रकरण का उत्तरार्द्ध नहीं है। इस प्रति के प्रारम्भ के शब्द "दिवि भूमी" हैं।
- (३) महाराजा बीकानेर के पुस्तकालय में (देखिये राजेन्द्रलाल मित्र का बनाया हुआ सूचीपत्र, मं० १२१६)। इस प्रति में भी निर्वाण प्रकरण का उत्तराद्ध नहीं है इसके आदि के शब्द हैं—"दिकालाब-नवच्छित्र"।
- ( ४ ) अल्यर नरेश के पुस्तकालय में ( देखिए पिटर्सन का बनाया हुआ सूचीपत्र, नंट ४४८,४४६ )। इन प्रतियों पर योगवासिष्ठ के नाम,

'योगवासिष्ठ', 'आर्घरामायण', 'ज्ञानवासिष्ठ', 'महारामायण', 'वासिष्ठ रामायण' और 'वासिष्ठ' हैं। इनके साथ आनंद बोधेन्द्र सरस्वती की व्याख्या भी है।

(४) सरस्वती-भवन पुस्तकालय, क्वीन्स कालिज, बनारस में (देखिए—यहाँ की हस्तलिखित पुस्तकों की सूची, नं०१८०८—१८९०, १८२० और ४०३७)। यहाँ पर ६ प्रतियाँ हैं किन्तु केवल एक ही, नं०१८२०, सम्पूर्ण है।

(६) मद्रास के गवर्नमेण्ट ऑरियण्टल मैन्युस्कुप्ट पुस्तकालय में। (देखिए रंगाचायं की बनाई हुई पुस्तक सूची वॉ० ४, भाग १,

नम्बर १६१०-१६१४ :-

मं० १६१०, वासिष्ठ रामायणम् सन्याख्यानम् —देवनागरी लिपि । केवल वैराग्य प्रकरण, मुमुद्ध प्रकरण और स्थिति प्रकरण ।

नं० १६११, वासिष्ठरामायणम् — सम्याख्यानम् । प्रन्थ लिपि । वपशम प्रकरण्, असम्पूर्णं ।

नं १६१२, वासिष्ठ रामायणम्—सन्याख्यानम् । देवनागरी तिपि । इसमें निर्वाण प्रकरण के १२२ सर्ग तक ही हैं ।

नं १६१३ वासिष्ठ रामायणम् — सञ्याख्यानम् । इसमें निर्वाण प्रकरण के ३६ वें अध्याय से लेकर अन्त तक हैं । देवनागरी लिपि।

(७) पशियाटिक सोसाइटी बंगाल के श्रोरियण्टल पुस्तकालय में (देखिये कुर्खिबहारीकृत सूचीपत्र, कलकत्ता १६०४, पृष्ठ १४६) :--

१—आनन्द बोधेन्द्र सरस्वती कृत व्याख्या सांहत वासिष्ट रामायण, बङ्ग लिपि में।

२—श्रद्वयरश्यकृत योगवासिष्ठ टीका (वासिष्ठ पददीपिका) देवनागरी लिपि।

#### २-संक्षित्र योगवासिष्ठ

१ — लघु योगवासिष्ठ, योगवासिष्ठसार, मोच्चोपायसार—

(१) इण्डिया ऑफिस लाइब्रेरी (एग्लिङ्गकृत स्वी भाग ४) नं० २४२४।२१२० और २४२४।१३४२)

- (२) बोड्लियन लाइबेरी (आॅक्स्फोर्ड) कीथ इत सूची-अपेरिडक्स। नं० ५४० (एम० एस० करेज्र ६)। इसके लेखक के सम्बन्ध में कीथ साहब कहते हैं "अभिनन्द के पितामह का पिता काश्मीर के मुक्तापीड राजा के समय (करीब ७२४ ईस्बी) में था। लेखक काश्मीर में पैदा हुआ था किन्तु वह गीड शेश में विकमशील के पुत्र युवराज हरवर्ष के यहाँ रहता था। देखिए पिटर्सन की सुभा-पितावली प्रष्ट ६७।"
- (३) अलवर पुस्तकालय में पिटर्सन की सूची नं० ४४०।
- (४) सरस्वती सदन पुस्तकालय, क्वीन्सकालिज, बनारस में। दाल के सूचीपत्र "कन्ट्रीव्यूशन दुवर्ड्स एन इंडेक्स टूदी बिब्लियो-माकी आक इव्डियन किलासोकिकल सिस्टम्स" में वेदान्त, नं० १४४ में वर्णित योगवासिष्ठ का संसेप "अभिनन्द आक काश्मीर" दारा कृत। इसके साथ एक संसारतारिणी नाम की व्याख्या भी है।
- (४) मद्रास की गवर्नमेंट ऑरियण्टल मैन्युश्कृप्ट लाइबेरी में— (रङ्गाचार्य की सूची नं० १८९२-१८६४)। इसका नाम लघु योगवासिष्ठ और ज्ञानवासिष्ठ है। "यह ४४ सर्गों में बड़े वासिष्ठ-रामायण का सार है। सार करनेवाले का नाम तैलङ्गी लिपि में 'काश्मीर पण्डित' दिया है"।

#### २- योगवासिष्ठसार

यह बिना रचियता के नाम का है। किशी किसी प्रति में बनारस के महीधर की व्याख्या है—

- (१) इष्डिया आफिस लाइनेरी में—ऐन्लिक्न कत सूची, भाग ४, नं २४२६।२४३२ फ। इसमें २२० श्लोक और १० प्रकरण हैं। इसके आदि की पंक्ति है "दिकालायनविष्ठज्ञानन्तविन्मात्रमूर्तये"। नं २४२८।१४२१, २४२=।१३६४ सी, और २४२६।२४३६ महीधर कत योगवासिष्ठ सार वृत्ति अथवा योगवासिष्ठ सार विवरण की प्रतियाँ हैं। यह वृत्ति बनारस के महीधर ने संवत् १६४४ (१४६७ ईस्वी) में लिखी थी।
- (२) बोडलियन लाइबेरी (आक्सफोर्ड) में कीथकी सूची में नं०१३०२ और आडफरेस्ट की सूची में नं०४६३। इसके साथ मी

महीधर कृत वृत्ति है। इसमें भी १० प्रकरण हैं।

(३) सरस्वती भवन पुस्तकालय बनारस में हाल के "इराडेक्स" में पृष्ठ १२१ पर नं० ११६ और ११७।

(४) एशियाटिक सोसाइटी, बङ्गाल के ब्यॉरियएटल पुस्तकालय में-कुखबिहारी कृत सूची में नं० बाई. जी. २४। इसका नाम योगवासिष्ठ सार है ब्योर इसके साथ महीधर कृत वृत्ति है जो बङ्ग लिपि में है।

(४) इस ग्रंथ का वर्णन राजेन्द्रलाल मित्र ने अपने 'नोटिसेज आफ संस्कृत मेन्युस्कृष्ट्स" में भी किया है (वॉ१, पृष्ठ १६२ पर नं० ३४०) इसके आदि का खोक यह है—

दिकालाशमवच्छिन्नानन्तचिन्मात्रमूर्तये । स्वानुभूत्येखमानाय नमः शान्ताय तेजसे ॥

३—योगवासिष्ठसार-संमद

यह माधवाचार्य कृत, २३०० श्लोकों में, योगवासिष्ठ का सार है और बनारस की कीन्स कालेज की संस्कृत लाइन्रेरी (सरस्वती भवन) में है। देखिए सूची नं० १८०७७० हाल का इंडेक्स भी देखिए, प्रष्ठ १२१ नं० १४८।

४--ज्ञानवासिष्ठसमुचय

यह तैलङ्गी लिपि में लिखा हुआ ७०० श्लोकों में ज्ञानवासिष्ठ (लघु योगवासिष्ठ ) का छुण्णव्य छत सार है। इसकी एक प्रति गवनैमेट श्रॉरियएटन लाइनेरी महास में है (देखिये—रङ्गाचार्य छत सूची वॉ ४, भाग १, नं० १६८८)।

**४**—निर्वाणस्थिति

यह योगवाधिष्ठ में से ३०४ रहोकों में किया हुआ एक संबह है जिसमें मुक्ति और उसके साधनों का वर्णन है (देखिए मित्र का "नोटिसेज" वॉ ६, पृष्ठ २८३, नं० ३२०८)

६—नानाप्रस्थानात्माखिलमोचोपायाः

योगवासिष्ठ के निर्वाण प्रकरण के साथ परिशिष्ट रूप से यह प्रंथ १४ सर्गों और ४४० श्लोकों में रचा हुआ इत्हिया आफ्रिस लाइजेरी में है। (देखिए एग्लिङ्ग की सूची भाग ४, नं० २४२३।२४४२ बी.)

## ३ - लघु योगवासिष्ठ का फारसी अनुवाद

यह दाराशिकोह का कराया हुआ लघु योगवासिष्ठ का फारसी भाषा में अनुवाद है। इसकी एक प्रति मालती सदन पुस्तकालय बनारस में है। इसमें बड़े बड़े १२० एड्ड हैं। इसकी यह नकल संवत् १८४४ के आवण महीने की नवीं तिथि को बनारस के लाला कुंवरसिंह द्वारा को गई थी। इसकी फारसी बहुत सरस और सुंदर है।

#### परिच्छेद ४

# योगवासिष्ट और कुछ उत्तर कालोन उपनिषद्

ऊपर कहा जा चुका है कि उत्तर कालीन उपनिपदों में से कुछ उपनिषद् ऐसे हैं जिनके सारे अथवा कुछ श्लोक योगवासिष्ठ में वर्त्तमान हैं। लेखक का मत यह है कि ये श्लोक योगवासिष्ठ ही के हैं और उनको योगवासिष्ठ में से बहुत से स्थलों से चुन कर एकत्र करके उस संप्रह का नाम संप्रहकर्ता ने उपनिषद् रख दिया। उस समय में पुस्तकों का, विशेषकर बड़ी पुस्तकों का, मिलना कठिन था क्योंकि सब प्रथ हाथ से ही लिखे जाते थे। इस कारण से योगवासिष्ठ जैसे प्रन्थ को पढ़कर लोगों ने अपनी अपनी रुचि के अनुसार इसमें से सार श्लोकों का संग्रह कर लिया, ।पीझे उसी संग्रह को उन्होंने उपनिषद् नाम से पुकारना आरम्भ कर दिया, और दूसरे लोगों ने इस उपनिषद् को अपने पाठ के लिये नकत कर लिया होगा। इस प्रकार से ये उपनिषद् विख्यात हुए। आजतक इस घटनाका पता किसी विद्वान् को इस कारण से नहीं चला कि योगवासिष्ठ और उपनिपदों का तुलनात्मक गहन अध्ययन किसी ने नहीं किया। शायद ही कोई विद्वान् ऐसा होगा जो किसी श्लोक को पढ़कर यह कह सके कि यह रलोक योगवासिष्ठ में अमुक स्थलपर है। इस महान्। प्रनथ के रलोकों की सूची भी अभीतक नहीं तैयार हुई। लेखक को हो यह सौभाग्य प्राप्त हुआ कि उसने कई सालों के कठिन परिश्रम से बहुत से उपनिषदी के रलोकों को योगवासिष्ठ में पाया है। यह गहरी और महत्त्वपूर्ण स्रोज पाठकों के समज्ञ रखने का यहाँ प्रयत्न किया जाता है। स्थाना-भाव से केवल उन श्लोकों का जो कि उपनिषदों और योगवासिष्ठ में पाए जाते हैं यहाँ पर अङ्कमात्र दिया जाता है। जो पाठक अधिक उत्सक हों वे इन नम्बरों के रतोकों को दोनों प्रन्थों में से देख कर मकावला कर लें।

केवल इस घटना से ही कि कोई स्रोक योगवासिष्ठ और किसी उपनिषद् में पाया जाता है यह सिद्ध नहीं होता कि वह मूलतः योगवासिष्ठ का है और उपनिषद्-कर्ता ने उसे योगवासिष्ठ से ही लिया है। कुछ और कारण ऐसे हैं जिनकी वजह से हमारा यह विश्वास है कि ये श्लोक जो कि उपनिषदों और योगवासिष्ठ दोनों में पाये जाते हैं योगवासिष्ठ के हैं और उनको संमह करके ही ये उपनिषद् बनाये हैं। उनमें से कुछ ये हैं:—

१—बहुत से श्लोक ऐसे हैं जो कि कई उपनिषदों में नाना स्थलों और नाना सम्बन्धों में मिलते हैं। इससे यह माल्म पड़ता है कि संप्रहकर्ताओंने ये श्लोक किसी एक ही जगह से लेकर अपनी अपनी रुचि के अनुसार सज्जित किए हैं। ये सब श्लोक ऐसे हैं जो कि योगवासिए में मिलते है। अथा :—

| 4168133, 36     3186     3186,36       4168133     8186     8186 |      |
|------------------------------------------------------------------|------|
|                                                                  |      |
| ११५९१३२ ४११० ११४७                                                |      |
|                                                                  |      |
| इं।७११० ४।८२ ४।३१                                                |      |
| मुक्तिकोपनिषद्                                                   |      |
| वादेश अर्ड अर्ड                                                  |      |
| ११९०१६६ २।३४ (आधा) ४।१६                                          |      |
| ११९०११८ २१३४ (आधा) ४११७                                          |      |
| ११९०१२० २१३५ (आधा) ४।१८                                          |      |
| नारनारइ राइन (आधा) ४।१९                                          |      |
| ११९१३७ २१२६ शहर                                                  |      |
| 8818 5188                                                        |      |
| ११९११२९ २१५७ ४।४५                                                |      |
| ११९२११७ २११० ४१८३                                                |      |
| ११९२१२२ २११३ ११८४                                                |      |
| १११२।३४ २१४३ ४१९०                                                |      |
| महोपिनपद् वराहोपिनिपद्                                           |      |
| \$188614-84 818-84 818-80                                        |      |
| मैत्रेच्युपनिपद्                                                 |      |
| ३।११७।९ १।६ २।३० योगकुरहल्युपरि                                  | तपद् |
| दे। ९ १४७ - २१६९ १११० - ३१२४                                     |      |

यो॰ चा॰ मुक्तिकोपनिषद् म॰ उ॰ ३। ९।१४ २।७६ २।६३ ४। २३।५८ २।४२ ९।७५ पैज्ञलोपनिषद् यो० कु० उ० ३१११ ३१३४

> याज्ञवल्कयोपनिषद् ५:१५

\$13.81 \$.3,9,5, \$2,83,86 \$1\$6-85

११,१२,१८, २०,२३,३९

प्रारम्बाद-६० दाहरू-१६ साहक-६८ प्रारम्बाद-६० दाहरू-६८

वराहोपनिषद्

**१२२६१६०-६७** ४११२-१७

श्रद्युपनिषद् ३१-३१

२—बहुत से उपनिपदों में इन श्लोकों के आदि में "अत्र श्लोका भवन्ति" ऐसा लिखा है जिससे साफ चाहिर है कि उपनिपत्कारों ने ये श्लोक किसी दूसरे स्थल से लिए हैं।

३—योगवासिष्ठ के इस स्थलपर जहाँ से कि उपनिषदों के श्लोक चुने गए हैं बहुत से और श्लोक उसी प्रकार के वर्तमान हैं जैसे कि वे जोकि चुने गए हैं।

४—उपनिषदों में योगवासिष्ठ से चुने हुए श्लोकों की तरतीब प्रायः ठीक नहीं है। बहुत से स्थलों पर तो योगवासिष्ठ की ही तरतीब क्यों की त्यों रक्खी गई है, किन्तु बीच के बहुत से श्लोक छोड़ हेने पर बह तरतीब जोकि योगवासिष्ठ में ठीक जान पड़ती है उपनि-पदों में खराब हो गई।

४—इन उपनिषदों में से कोई भी उपनिषद् पुराना नहीं है। सब ही योगवासिष्ठ से पीछे के वने हुए हैं क्योंकि इनमें से कोई भी श्री शंकराचार्य से पूर्व का नहीं है और हमने उपर यह सिद्ध कर दिया है कि योगवासिष्ठ श्री शंकराचार्य से पूर्व का मन्य है।

६—इन श्लोकों में से जो कि योगवासिष्ठ और इन उपनिषदों में मिलते हैं कोई भी श्लोक ऐसा नहीं है जो लघुयोगवासिष्ठ में न मिलता हो। लेकिन योगवासिष्ठ के बहुत से उत्तम श्लोक लघु योगवासिष्ठ में नहीं पाए जाते और वे हो श्लोक इन उपनिषदों में भी नहीं मिलते । इससे यह माल्म पड़ता है कि इन उपनिषदों के बनाने बालों को केवल लघुयोगवासिष्ठ ही देखने में आया होगा।

### महा-उपनिषद् और योगवासिष्ठ

महा-उपनिषद् — जैसा कि इसके नाम से ही जाहिर है — एक बहुत वड़ा उपनिषद् है। इसमें ६ ब्रध्याय हैं। प्रथम ब्रध्याय एक छोटा सा भूमिका रूप गद्य में जिला हुआ ब्रध्याय है। बाक़ी ४ ब्रध्याय पद्य में हैं और उनमें ४३५ क्लोक हैं। इन ४३५ क्लोकों में से हमको ४१० क्लोक योगवासिष्ठ में मिल गए। जैसा कि निम्निलिखित अंकों से जाहिर है:—

| महा- उप नषद् |          | योगवासिष्ठ                |
|--------------|----------|---------------------------|
| अध्याय,      | स्रोक    | प्रकरण, सर्ग, ऋोक         |
| 1 5          | 2,9      | 2 1 8 16,80               |
| 3.1          | ₹,9      | \$ 1 60 18,5,0            |
| 3.1          | 8,20,22  | ३   68   13,3,3           |
| 3.1          | १३-३५    | ₹ 1 १ 1 ११-३४             |
| 3.1          | 36-80    | १   ३   १६,८,१५           |
| 3 1          | 88,83    | 2 1 2 1 9,2               |
| 3.1          | ४३,४६    | 4 1 24 186,78,88,88       |
| ₹ 1          | 80       | 91 48 123,24              |
|              |          | 9 1 49 199                |
| 3.1          | 8.5      | 9 1 98 1 48               |
| 31           | 86-20    | है। ११५।१२,१३,१५,३७,३८,२८ |
|              |          | 99,33,85,38,70,78         |
| 31           | 48-44    | 3 1 9 182-84,80-40,04     |
| 3.1          | 150-1515 | 3 1 8 139-30,88-89        |
| 3 1          | 8-10     | १   १२   ४,५१७-९,१६,२१,२६ |
| 41           | 6        | १ 1 १३ 1 १                |
| 3 1          | 9-29     | १   १४   १,२,4,१०-१३      |
| 3 1          | १६,१७    | १   १९   ३,९              |
| 4            |          | and the same              |

| महा-उपनिषद् |         | योगवा      | संष्ठ |                       |
|-------------|---------|------------|-------|-----------------------|
| अध्याय,     | स्रोक   | प्रकरण,    | सर्ग, | स्रोक                 |
| .5 1        | १८-२१   | 1 8        | १६ ।  | 3,89,38,39            |
|             | - 22-29 |            |       | 6,29,38,32            |
| 31          |         |            |       | 8,86,88,38,58         |
|             | 33      |            | 1 28  |                       |
| - 3.1       | \$8     |            | 20    |                       |
| 31          | 39,38   |            |       | 1 8,6                 |
|             | ३७,३८   |            |       | 1 3,88                |
| -3 [        | ₹8-8€   | 19         | 38    | 1 8,3,9,4,88,83,84,   |
|             |         |            |       | २०,२३,३२              |
| 31          | 86-48   | ₹1         |       | 1 43,49,38            |
| 21          | 92-98   |            |       | 1 32,32,39            |
| 3.1         | 99      |            | 3.8   |                       |
| 3.1         | 9.8     | लघुयोगवासि | 8 8   | 1 869                 |
| 31          | 96      | ą          | 属 积雨  | तिका सम्प (दालव)      |
|             |         |            | 38    |                       |
| 81          | ₹-8     |            |       | 1 48,58,50            |
| 8.1         | - 9     |            | 8.3   |                       |
| 81          | ą       |            |       | 1 80                  |
| 8 1         | 5,0     | 91         |       | 1 89,38               |
| 8 1         | .5      | 91         |       | 1 42                  |
| 8.1         | 80      |            |       | 1 33                  |
| 81          | 68.83   | - 41       |       | 1 4,8                 |
| 8.1         | 85-88   | 8.1        |       | 1 30,38,33            |
| 8 1         | १७-२३   | 8.1        |       | 1 8-3, 9-0, 83-88, 85 |
| 8.1         |         | 41         |       | 130                   |
| 81          | 3.5     | 3.1        | -     | 1 85,80               |
| 81          | ₹८-३8   | <b>₹1</b>  | 23    | 1 36-80, 46,58,50,60  |
|             |         |            |       | ७५,८१                 |
| 81          | 34-30   | 3.1        | - 89  | 13, 4, 82             |

| महा-उपनिषद् |         | योगवा       | सिष्ठ   |                        |
|-------------|---------|-------------|---------|------------------------|
| अध्याय,     | स्रोक   | प्रकरण,     | सर्ग,   | स्रोक                  |
| 81          | 36      | 4.1         | 86      | 1 35                   |
| 81          | 2.5     | 31          | 99      | 1 4, 20, 22            |
| 8.1         | 84,83   | 31          | 28      | 1 38, 38               |
| 81          | 88-86   | 31          | ? 1     | 80,83,80,88,33,33      |
| 8.1         | 90      | <b>३</b> I  | \$      | 1 39                   |
| 81          | 92,92   | 31          | 8       | 1 \$6,85,88            |
| 81          | 43,48   | 1.5         | 8       | 88,46                  |
| 8 1         | 99,90   | - 3.1       | 9 1     | ₹-9                    |
| 81          | 96,50   | 31          | 800 1   | १०,१२,१३               |
| 8.1         | 58-53   | 1 1         | 33 1    | \$5,29,38              |
| 81          | 68,69   | 3 1         | 20 1    | 9,80                   |
| 81          | 44      | <b>\$ 1</b> | 58 1    | <b>\$</b> \$           |
| 81          | EW -    | - 31        | 68 1    | 3                      |
| 81          | 5.8     | 21          | १०३।    | 5.8                    |
| 81          | 64      | 1 5         | 0 1     | 80                     |
| 81          | 60      | 31          | 1 905   | 49                     |
| 8.1         | 29-22   | 3.1         | 1 353   | 8,2,6,82,84,88,20      |
|             |         |             |         | २२,२३,३०,३६,४०,४२      |
| 8.1         | 999-99  | 31          | ११२।    | 9-4,88,88,88,88-39     |
| 81          | 888     | 3.1         | 1 533   | 1                      |
| 8.1         | ११३-१३२ | 31          | 558 1   | 3-4,6,6,89,88,84,      |
|             |         |             |         | १६-१८,२३,२९,३१,३४,     |
|             |         |             |         | 98,93,50,58,49,45,     |
| 8 1         | १३३ -   | 3.1         | ११९ ।   | 8-9                    |
| 91-         | 8-30    | 1.1         | ११७।    | 3,9,5-25,32-33,39      |
| 9.1         | ₹5-80   | 31          | 286 1   | 8-3,9-88,28-23         |
| 4.1         | 88,88   | 31          | 1 588   | २८-३० (संचिप्त)        |
|             |         |             | ā       | चुयोगवासिष्ठ, ४।१३।१३० |
| 5.1         | 8.9     |             | त्तघुयो | गवासिष्ठ, ३।१३।१३२,१३३ |

| महा-उपि | नेयद्                    | योगवासिष्ठ                 |
|---------|--------------------------|----------------------------|
| अध्याय, | श्लोक                    | प्रकरण, सर्ग, श्लोक        |
|         | 88-85                    | ३। ११९। २१-२३              |
| 91      | 86-48                    | ३। १२१। १३-५६,६८           |
| 9.1     | 92-93                    | ३। १२२ । ५४,५३             |
| 9.1     | 48                       | 81 8 13                    |
| 9.1     | 99-96                    | लघु योगवासिष्ठ, ४।१४।२,४-६ |
| 9.1     | 9.5                      | 8   \$8   85               |
| 9.1     | 50,58                    | । ४ । १९ । २१,२९           |
| 9.1     | \$ <b>3</b> — <b>5 9</b> | 8   22   2-2,4-20,22       |
| 4.1     | vo-69                    | 8 1 34 1 88,88,88,94-36    |
| 91      | 95-63,68                 | 8 1 48 1 8,4-88,84,84      |
| 9.1     | 64,64                    | 8   20   24,34             |
| 91      | 66                       | लघु योगवासिष्ठ, ४।१६।७     |
| 9.1     | 69-99                    | ४। ३३ । ५०-५७,५९           |
| 9.1     | 98,80                    | 8 1 39 1 3,84              |
| 91      | 59                       | लघु योगवासिष्ठ, धारणाइ     |
| 9.1     | 808-66                   | 8 1 39 1 3,0,4,88,89       |
| 971.    | 608-600                  | 8 1 38 1 33-39,83          |
| 9.1     | १०८-११२                  | 8 1 88 8,83-89,30,33       |
|         | 658,550                  |                            |
| 91      | £83                      | लघु योगवासिष्ठ ४।१७।४०     |
| 9.1     | 884-634                  | 8 1 82 22,22-26,22         |
|         |                          | २३-२६,३१,३४,               |
|         |                          | \$5-36,88,89,90            |
| 91      | १३६-१४३                  | 8 1 84 1 8,2,9,9-83        |
| 9.1     | \$88-568                 | ४। ४४ । १४-२८,३०,३१,४२-४९  |
| 9.1     | १६५,१६६                  | 8 1 1 84,88,34,34          |
| 91      | \$ = 0-500               | 8 1 85 1 3,8,5,6,88,       |
| 5 711   |                          | १६,१७,२१,२६                |
| 5.91    | १७८-१८५                  | 8 1 98 1 9-9,89,89,        |

| महा-उपनिषद्    |         | योगवासिष्ठ                            |
|----------------|---------|---------------------------------------|
| ष्ठध्याय,      | स्रोक   | प्रकरण, सर्ग ऋोक                      |
|                |         | १८,२२,३७,३८                           |
| E (            | 8-8     | ४ । ५६ । २५,३४,३७,४१–४७               |
| 41             | 9-9     | 8 1 40 1 22-29,28,30                  |
| <b>E</b> 1     | 80      | 8 1 96 1 9,80                         |
| <b>&amp; 1</b> | 28      | लघु योगवासिष्ठ ४।१८।४०                |
| <b>Ę 1</b>     | १२-१५   | 9 1 9 1 3 8,83,58                     |
| <b>F</b> 1     | १६      | 91 8 16                               |
| 41             | १७-२१   | 9 1 6 1 9-88,83,80                    |
| <b>&amp; I</b> | 22-20   | 4 1                                   |
| <b>E</b> 1     | २८-३४   | 4 1 १३ 1 २१,२८,३९,३२,<br>३३,३५,३८     |
| Ę 1            | ३९-३८   | १ । १४ । ४६,४८,५०,१३                  |
| <b>&amp; 1</b> | \$ 6-80 | ५ । १५ । २३,२४,२७                     |
| <b>&amp; 1</b> | 85-86   | 9 1 86 1 9-82,89,86-38                |
| 5.1            | ५०-६३   | ५ । १७ । ५,७,९,१३ १७,<br>१९,२०,२२,२७  |
| 4.1            | ६३-७१   | ५ । १८ । ५-९,१७,१८,२२,२४,<br>१९,२१,६१ |
| 5 1            | 65      | १। १८। ६१ और ५,२०,३७                  |
| 5.1            | ७३।७६   | ५ । २१ । २,८,११,१५                    |
| 5.1            | ७६      | ५। २२। ३३                             |
| 61             | 80,00   | ५। २६।१३,१४                           |
| 4.1            | 46-65   | १। २७। २,२०,२५,३२,३३                  |
|                |         | ** * * *                              |

# अन्नपूर्णोपनिषद् और योगवासिष्ठ

असपूर्णा उपनिषद् में २२७ श्लोक हैं, जिनमें से प्रथम १७ श्लोक भूमिका के हैं और बाकी श्लोक उपनिषद् के सिद्धान्तों के हैं। प्रथम १७ श्लोकों को—जो कि भूमिकामात्र हैं—छोड़ कर इस उपनिषद् के पायः सभी श्लोक योगवासिष्ठ के उपशम और निर्वाण (पूर्वार्ट्स) प्रकरण से संप्रह किए हुए हैं।

| असपूर्णो | पनिपद् | य       | गवार् | सेष्ठ                 |
|----------|--------|---------|-------|-----------------------|
|          | रलोक   | प्रकरण, | सर्ग, | रलोक                  |
| 1 5      | १८-१९  | 7.1     | ११५   | 1 8,80                |
| 1 9      | २०-२२  | · 1     | 550   | 1 9,20,22             |
| 1.8      | २३-२६  | 9.1     | 94    | 1 2,3,0,6             |
| 1.3      | ₹6-3 € | 91      | 44    | 1 20-56,33,30,58,33,  |
|          |        |         |       | ३४,४३,४९,५५,५६        |
| 1 5      | 80-85  | 9.1     | 96    | 1 \$2,32,38,88,88     |
| 2.1      | 80     | 4 1     | 98    | 1 33                  |
| 8 1      | 86-90  | 91      | 63    | 1 6-66                |
| 1.3      | 98,93  | 91      | 48    | 1 86-68               |
| 1 3      | 93     | 41      | 44    | 1 8                   |
| 21       | 48,44  | 91      | €8.   | 1 99,98               |
| 2.1      | 98,90  | 91      | 50    | 1 33,83               |
| 3.1      | 8-10   | 91      | 56    | 1 8,2,8,9,6,6,8       |
| 3.1      | 6-55   | 9-1     | 28    | 1 3,4-88              |
| 3.1      | १२-१६  | 9.1     | 40    | 1 84,48,38-33         |
| 2.1      | 200    | 9.1     | 100   | 1 98                  |
| 2.1      | 86     | 91      | 102   | 1 35                  |
| 3.1      | 20-23  | 9.1     | 80    | 1 80,88,22,82,88      |
| 3.1      | 25     | 91      | Ea    | 1 39138               |
| 3.1      | 38-35  | 91      | 80    | 1 9,20,33,39          |
| 41       | 200    | 91      | 64    | 1 44                  |
| 3 1      | 26-38  | 9.1     | 46    | 1 4,24,28,24          |
| 3.1      | 39,33  | 91      | 50    | 1 88,88               |
| 2.1      | 38-88  | 91      | 90    | 1 2,6-22,24-20,20     |
| 31       | 8-6    |         |       | 1 4,88,83,89,86,38,33 |
| 3.1      | 6,80   |         |       | 1 84,88               |
| 100      | 80,88  |         | 48    | 13                    |
|          | 28,83  | 9-1     | 64    | 1 3,4,4               |
| 31       | 83-58  | 91      | 20    | 1 3,4,28-25,86,28-28  |

| अनपूर्णोपनिषद् |          | योगवासिष्ठ                    |
|----------------|----------|-------------------------------|
| ष्रध्याय,      | स्रोक    | प्रकरण, सर्ग, श्लोक           |
| 8 1            | 2-6      | 9 1 69 1 9,92-98,23,24,38,    |
|                |          | ३२,३३                         |
| 8 1            | 9        | त्तघु योगवासिष्ठ ४।२७।६६      |
| 8 1            | 88       | १। ८९ । ६३                    |
| 8 1            | 85-58    | 9 1 90 1 27,28,8,9,24,24,70,  |
|                |          | ३३-३८,३०,३१                   |
| 8 1            | \$ 8     | \$ 1 0 180                    |
| 8.1            | 36-25    | 9 1 98 1 6,80,88,89,30,38,38  |
|                |          | २७,२९,३६,३७,३९,४२,४३,         |
|                |          | 88'80'88'08-00'56-            |
|                |          | ८७,१०२,१०५,१०८,११०,           |
|                |          | १११-११३,११२                   |
| 8 1            | 45-66    | 4 1 82 1 2-6,8,88-86,22,32,4, |
|                |          | २६,२७,२१,३०,३२,३४,            |
|                |          | 88,40                         |
| 91             | 8-10     | 9 1 93 1 84,44,44,64,68,64,88 |
| 91             | 6-83     | \$ 1 - 2 1 28-25,28,86,96     |
| -9 1           | \$8-     | 41 8 18                       |
| 91             | 29-25    | ₹ 1 १० 1 १४,२०-२२,88          |
| 91             | २०,२२,२३ | है। ११ । ७७,९९                |
| 91             | 48       | \$1.55.15                     |
| 91             | 29-32    | \$ 1 29 1 3-9,0,38,63,60,96   |
| 9.1            | \$\$,\$8 | \$ 1 30 1 80,50               |
| 9.1            | 39,38    | है। २९ । ६७,१३४               |
| 91             | ₹७-8€    | \$ 1 88 1 3,80,88,85-8c,      |
|                |          | २४–२६,३०                      |
| 91             | 80,86    | \$ 1 93 1 8e,88               |
| 9.1            | 86-63    | \$ 1 49 1 86-20,80,84,80      |
| 9.1            | 49,44    | \$ 1 ms 1 \$5-\$8             |

| अन्नपूर्णोपनिषद् |                                              |                                                                                                                            |                                                                                                                                                                                                                                                                     |                                                                                                                                                             |                                                                                                                                                                                                                                             |                                                                                                                                                                                        |
|------------------|----------------------------------------------|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| याय,             | श्लोक                                        | प्रव                                                                                                                       | æ                                                                                                                                                                                                                                                                   | ण, सर                                                                                                                                                       | Î,                                                                                                                                                                                                                                          | रलोक                                                                                                                                                                                   |
| 1                | 96-40                                        | -                                                                                                                          | 1                                                                                                                                                                                                                                                                   | २६                                                                                                                                                          | 1                                                                                                                                                                                                                                           | 6,22,28,24,20                                                                                                                                                                          |
| 1                | 49                                           | -                                                                                                                          | 1                                                                                                                                                                                                                                                                   | 39                                                                                                                                                          | 1                                                                                                                                                                                                                                           | 28                                                                                                                                                                                     |
| 3                | <b>63</b>                                    | *                                                                                                                          | 1                                                                                                                                                                                                                                                                   | 43                                                                                                                                                          | 1                                                                                                                                                                                                                                           | 88                                                                                                                                                                                     |
| 1                | 49,44                                        | -                                                                                                                          | 1                                                                                                                                                                                                                                                                   | 888                                                                                                                                                         | 1                                                                                                                                                                                                                                           | 36,80                                                                                                                                                                                  |
| 1                | Ę¢                                           | 5                                                                                                                          | 1                                                                                                                                                                                                                                                                   | \$88                                                                                                                                                        | 1                                                                                                                                                                                                                                           | 20                                                                                                                                                                                     |
| 1                | 5.5                                          | -                                                                                                                          | ŧ                                                                                                                                                                                                                                                                   | 588                                                                                                                                                         | -1                                                                                                                                                                                                                                          | · ·                                                                                                                                                                                    |
| 1                | Wo                                           | 5                                                                                                                          | 1                                                                                                                                                                                                                                                                   | 886                                                                                                                                                         | 1                                                                                                                                                                                                                                           | 6                                                                                                                                                                                      |
| 1                | 90                                           | 4                                                                                                                          | 1                                                                                                                                                                                                                                                                   | 220                                                                                                                                                         | 1                                                                                                                                                                                                                                           | 8                                                                                                                                                                                      |
| 1                | 69-64                                        | 5                                                                                                                          | 1                                                                                                                                                                                                                                                                   | 220                                                                                                                                                         | 1                                                                                                                                                                                                                                           | १-१0, १२-१६, २२                                                                                                                                                                        |
| 1                | ९६-१०१                                       | *                                                                                                                          | 1                                                                                                                                                                                                                                                                   | १२२                                                                                                                                                         | 1                                                                                                                                                                                                                                           | 8-5, 88                                                                                                                                                                                |
| T                | १०२-१०६                                      | *                                                                                                                          | 1                                                                                                                                                                                                                                                                   | १२३                                                                                                                                                         | 1                                                                                                                                                                                                                                           | =-6, 20, 22                                                                                                                                                                            |
| 1                | 800-855                                      | *                                                                                                                          | U                                                                                                                                                                                                                                                                   | 858                                                                                                                                                         | 1                                                                                                                                                                                                                                           | २३-२७                                                                                                                                                                                  |
| 1                | ११२-११८                                      | +                                                                                                                          | 1                                                                                                                                                                                                                                                                   | १२५                                                                                                                                                         | 1                                                                                                                                                                                                                                           | 2, 2, 2-6                                                                                                                                                                              |
|                  | श्राय,<br>याय,<br>।<br>।<br>।<br>।<br>।<br>। | याय, श्लोक<br>। ५७-६०<br>। ६२<br>। ६२<br>। ६२<br>। ६२<br>। ६९<br>। ७१<br>। ७१<br>। ७१<br>। ८१-९२<br>। १०२-१०६<br>। १०४-१११ | याय, रलोक प्रव<br>। ५७-६० है<br>। ६२ है<br>। ६२ है<br>। ६२ है<br>। ६२ है<br>। ६८ है<br>। १८-१० है<br>। १८-१०१ है<br>। १८-१०१ है | याय, श्लोक प्रकरः   ५७-६० है     ६२ है     ६३ है     ६३ है     ६२ है     ६२ है     ६८ है     ६८ है     ६८ है     ६८ है     ६८ है     १८-१५ है     १०४-११ है | याय, श्लोक प्रकरण, सर्गे । ५७-६० हैं। २६ । ६६ । ६६ हैं। ११ । ११ हैं। ११ । ६६ हैं। ११ । ६६ हैं। ११ । ६६ हैं। ११ । ६६ हैं। ११ हैं। ११ । ६१ हैं। १२० हैं। १२० हैं। १२० हैं। १२० हैं। १२० हैं। १२२ हैं। १२२ हैं। १२३ हैं। १२३ हैं। १२३ हैं। १२३ | याय, श्लोक प्रकरण, सर्ग,    १७-६० है। २६     ६२ है। २६     ६३ है। १३     ६२ है। १११     ६८ है। ११८     ७० है। ११८     ७० है। ११०     ७१ है। १२०     १८-१०१ है। १२२     १०५-१११ है। १२४ |

#### मुक्तिकोपनिषद् और योगवासिष्ठ

मित्रकोपिनपद् में दो अध्याय हैं। प्रथम अध्याय मूर्मका-मात्र है। इस अध्याय में १०८ उपनिषदों के नाम दिए हैं। दूसरे अध्याय में, जोकि उपनिषद् का मुख्य भाग है, ७६ रलोक हैं। ये रलोक सारे के सारे योगवासिष्ठ से चुने हुए हैं। लेकिन वे इस कम से संग्रह किए गए हैं कि उनको योगवासिष्ठ से ढूँढ निकालना बहुत कठिन है। इनमें से बहुत से रलोकों का हमको पता चल गया है, जैसा कि नीचे के अंकों से प्रतीत होगा। उपनिपत्कार ने इन रलोकों के आरम्भ में यह लिखकर "अत्र रलोका भवन्ति" इस बात को सूचित भी कर दिया है कि ये रलोक किसी दूसरे स्थान से लिए गए हैं।

| मुक्तिकोपनिषद्  | योगवासिष्ठ |     |      |   |                   |  |
|-----------------|------------|-----|------|---|-------------------|--|
| अध्याय २, श्लोक | शकर        | स्, | सर्ग | , | रलोक              |  |
| 2 00001         | - 4        | 1   | 9    | 1 | 8                 |  |
| 3-5             | - 3        | 1   | 2    | 1 | 29-20,20-33,39,36 |  |
| \$ 0-58         | - 5        | 1   | 88   | 1 | १७,१६,१८,२२,२३    |  |

| मुक्तिकोपनिषद्    |       |      | यो    | ग्र | गसिष्ठ           |
|-------------------|-------|------|-------|-----|------------------|
| प्रध्याय २, श्लोक | प्रकर | त्स, | सर्ग, |     | <b>र</b> लोक     |
| १६,१७             | 9     | 1    | \$8   | 1   | ३२,२८            |
| १८-२१             | 9     | 1    | 90    | 1   | १९,२६,२८         |
| 29-20             | 4     | 1    | 98    | 1   | 39,99,68,88      |
| 28                | 9     | 1    | 27    | 1   | ३७               |
| 30,38             | 4     | 1    | 2     | 1   | 88185            |
| 32-39             | 9     | U    | 30    | -   | 8,88,84,86,20,24 |
| 34-36             | 9     | 1    | 9     | 1   | 99,98            |
| 34                | 8     | 1    | 39    | 1   | १८               |
| 80                | 8     | 1    | 58    | 1   | 6-60             |
| 85                | 8     | 12   | 55    | 1   | 96               |
| 85'88             | 9     | 1    | 63    | 1   | 33-39            |
| 86,80             | 9     | 1    | 65    | Ī   | \$4-\$9          |
| 88                | ą     | I    | 88    | -   | 58               |
| 98-93             | *     | 1    | 29    | 1   | 6,86,80          |
| 96-50             | 9     | T    | 88    | 1   | 28-53            |
| <b>६१,६</b> ३     | 3     | L    | 3     | 1   | 22,23            |
| E C-48            | R     | 1,,, | 9.0   | 1   | १९,२०-३२         |
| UE                | 3     | 1    | 9     | 1   | 68               |

# वराह्रोपनिषद् और योगवासिष्ठ

वराहोपनिषद् में पाँच अध्याय हैं, जिनमें से चौथा अध्याय जिसमें कि ज्ञान की सात भूमिकाओं का वर्णन है, योगवासिष्ठ के रलोकों से बना है। इन रलोकों से पहले इस उपनिषद् में यह लिखा है: "तन्नेते रलोका भवन्ति", जिससे यह प्रकट है कि ये रलोक उपनिषत्कार ने किसी दूसरे स्थान से लिए हैं। वे ये हैं:—

बराहोपनिषद् अध्याय ४, श्लोक १-१० ्योगवासिष्ठ प्रकरण, सर्गे श्लोक ३। ११८। ५,६,८-१५

वराहोपनिपद् अध्याय ४, रत्नोक

28-88 28-50 योगवासिष्ठ

प्रकरण, सर्ग, श्लोक ¥ | १२६ | 92, ६0-६९ \$1,99,9.2,81 9 1 \$

#### अध्युपनिषद् और योगवासिष्ठ

अक्षि-उपनिषद् एक छोटा सा उपनिषद् है। इसमें ज्ञान की सात भूमिकाओं का वर्णन है। छोटी सी प्रस्तावना को, जो कि गद्य में है, छोड़ कर इस उपनिषद में ४८ श्लोक हैं। जिनमें से ३६ श्लोक योग-वासिष्ठ के एक ही सर्ग में से, जिसमें कि और वहत से रलोक इसी विषय के हैं, चुने हुए हैं। वे ये हैं:-

अक्ष्युपनिषद्

श्लोक 3-80 योगवासिष्ठ

प्रकरण, सर्ग, श्लोक १२६ | १८,११,८.३०,३२,३३,३६ ३८,४१,४२,५८-६८,

संन्यासोपनिषद् और योगवासिष्ठ

संन्यासोपनिषद् में, जिसमें संन्यास का वर्णन है, १०४ श्लोक हैं। जिनमें से आधे के लगभग योगवासिष्ठ के उपराम प्रकरण में से चुने हुए हैं। वे ये हैं:-

संन्यासोपनिषद

श्लोक

23-98

योगवासिष्ठ

प्रकरण, सर्ग, श्लोक

381 9,30,56,58,80,800, 808,808,883,888

34 1 8, 88,36,38,00,00,00

36 1 80 85 86

80 1 54 91

91 84 | 88,84

91 40 | 48,222,28,38

39,38,83

संन्यासोपनिषद् योगवासिष्ठ

श्लोक

प्रकरण, सर्ग, रलोक

48-60

98 1 38,33,39 4 1 43 1 80,04,06,08

याज्ञवल्क्योपनिषद् और योगवासिष्ठ

याझवल्क्योपनिषद् में कुल २४ रलोक हैं जिनमें से १० रलोक योगवासिष्ठ के वैराग्य प्रकरण के २१ वें सर्ग में से चुने हुए हैं। वे ये हैं।

याज्ञवल्क्योपनिषद

योगवासिप्र प्रकरण, सर्ग, श्लोक

श्लोक 4-58

₹१ १,२,6,5,28, ₹,86, 1 8 20,23,39

शाण्डिस्योपनिषद् और योगवासिष्ठ

शाण्डिल्योपनिषद् में योगवासिष्ठ के १३ रलोक हैं इनका विषय प्राण्निरोध द्वारा मनोनिरोध है। इनके आदि में 'तदेते रलोका भवन्ति" लिखा है। वे ये हैं :-

ग्राण्डिल्योपनिषद् योगवासिष्ठ

अध्याय, खरह श्लोक प्रकरण, सर्ग श्लोक

१ | ७ | २४-३६ ५ | ७५ | ८,१५,१६,१८-२१,२५, 26-38,38

मैत्रेय्युपनिषद् और योगवासिष्ठ

मैत्रेय्युपनिषद् में भी योगवासिष्ठ के बहुत से श्लोक माल्म पड़ते हैं। किन्तु हमको निम्नलिखित अङ्कों वाले श्लोक मिल गये हैं।

योगवासिष्ठ मैत्रेय्युपनिपद अध्याय, रलोक प्रकरण, सर्ग, रलोक 31 4 1 80 51 50 की १२६ । ३८-३१ 3.0 31 30

# योगकुण्डल्युपनिषद् और योगवासिष्ठ

योगकुण्डल्युपनिषद् में इमको केवल दो श्लोक योगवासिष्ठ के मिले हैं। वे ये हैं:-

योगकुण्डल्युपनिषद् योगवासिष्ठ अध्याय, रलोक प्रकरण, सर्ग, रलोक ३। २४ ३। ६।४७ ३। ३४ ३। ६।१४

#### पैक्नलोपनिषद् और योगवासिष्ठ

षेङ्गलोपनिषद् में हमको अभी तक केवल १ श्लोक योगवासिष्ठ का मिला है। यह श्लोक और कई उपनिषदों में भी आया है। वह यह है:—

पैक्सलोपनिषद् योगवासिष्ठ अध्याय, श्लोक अकरण, सर्ग, श्लोक ३। ११ ३। ६ । १४

## परिच्छेद ५ योगवासिष्ठ की शैली

योगवासिष्ठ की दार्शनिक प्रन्थों में गण्ना न होने का विशेष कारण उसकी लेखरीली ही जान पड़वी है। इस मन्य में दार्शनिकों के वाल की खाल निकालने वाले तर्क-वितकों और नीरस और शुष्क सूत्रमयी भाषा का सर्वथा अभाव है। न इसमें उत्तरकालीन लेखकों की नाई अनुमान की परिभाषा का ही प्रयोग पाया जाता है, न प्रमाण-प्रन्थों की उक्तियाँ। इस प्रन्थ का लेखक जो कुछ कहना चाहता है, सरत और सीधी भाषा में कहता है, और इस दङ्ग से कहता है कि उसका कथन हृदय में तीर की नाई प्रवेश करके मन में बैठ जाता है, और फिर पड़ने अथवा सुननेवाले को न किसी प्रमाण की आवश्यकता रहती है और न किसी शास्त्र की उक्ति की। वह जो कुछ कहता है अपने अनुभव से कहता और सरल और सुन्दर, सरस और काञ्यमयी भाषा में कहता है, और रष्टान्तों और उपाख्यानों द्वारा अपने कथन का समर्थन करता है। यही कारण है कि यह प्रत्य और दार्शनिक प्रन्थों की नाई दार्शनिक विद्वानों को ही प्रिय नहीं बल्कि साहित्य के रसिकों को भी प्रिय है। दृष्टान्तों की प्रचुरता के कारण प्राय: सभी कज्ञाओं के पाठक इसका रस ले सकते हैं और इसके सिद्धान्तों को समक सकते हैं। उपाख्यानों के कारण सर्वसाधारण मनुष्य भी इसमें ज्ञानन्द का अनुभव कर सकते हैं। इस कथन में किञ्चिन्मात्र भी अत्युक्ति नहीं है कि यह प्रन्थ एक उत्तम और सरस काव्य है। योगवासिष्ठकार का यह कहना विल्कुल ठीक है:-

छकार का यह कहना विल्कुल ठाक है: शास्त्रं सुवोधमेवेदं सालङ्कारविभूपितम् ।

काव्यं रसमयं चारु दृष्टान्तैः प्रतिपादितम् ॥ १२।१८।३३) अर्थात् यह शास्त्र सुवोध है, अलङ्कारों से विभूषित है, रसमय सुन्दर काव्य है, और इसके सिद्धान्त दृष्टान्तों द्वारा प्रतिपादित हैं।

योगवासिष्ठकार को रसहीन, क्खी और कठिन भाषा पसन्द नहीं है, क्योंकि वह श्रोता के इदय में न प्रवेश ही कर पाती है और न वहाँ पर जाकर प्रकाश करती है। यत्कथ्यते हि हृद्यंगमयोपमान-युक्त्या गिरा मधुरयुक्तपदार्थया च । श्रोतुस्तदङ्ग हृद्यं परितो विसारि व्याप्नोति तैलमिव वारिणि वार्य शङ्काम् ॥ (३।८४।४४)

त्यक्तोपमानममनोज्ञपदं दुरापं जुद्धं धराविधुरितं विनिगीणवर्णम् ।

श्रोतुर्ने याति हृद्यं प्रविनाशमेति

वाक्यं किलाज्यमिव भस्मनि हूयमानम् ॥ ( ३।८४।४६ )

अर्थात् जो कुछ ऐसी भाषा में कहा जाता है जो कि मधुर शब्दों वाली और समक्ष में आने वाले हृष्टान्तों ( उपमाओं ) और युक्तियों वाली हो, वह सुनने वाले के हृद्य में प्रवेश करके वहाँ पर इस प्रकार फैल जाती है जिस प्रकार कि तेल की बूँद जल के ऊपर, और सुनने वाले की सब शंकाएँ दूर हो जाती हैं। इसके विपरीत वह भाषा जो कि कठिस, कठोर, कठिनाई से उचारण किए जाने वाली, सरस शब्दों और उपमाओं ( दृष्टान्तों ) से रहित है, वह सुनने वालों के हृदय में प्रवेश नहीं कर सकती और वह इस प्रकार नष्ट हो जाती है जिस प्रकार राख में पड़ा हुआ। घृत।

उचित दृष्टान्तों के द्वारा ही कठिन से कठिन विषय का हृद्य में प्रवेश कराया जा सकता है।

आख्यानकानि भुवि यानि कथाश्च या या यद्यत्प्रमेयमुचितं परिपेलवं वा। दृष्टान्तदृष्टिकथनेन तदेति साधो

प्रकाश्यमाशु भुवनं सितरिमनेव ॥ (३।५४।४७)

अर्थान् — संसार में जितनी कथाएँ और आख्यान हैं और जो जो विषय उचित और गहन हैं, ये सब दृष्टान्त रीति से कहने से ऐसे प्रकाशित होते हैं जैसे कि संसार सूर्य की किरणों द्वारा।

इन विचारों को अपने हृदय में रख कर योगवासिष्ठकार ने ब्रह्म-विचा को काव्य के रूप में संसार के समज्ञ रखने का प्रयत्न किया है। काव्य, दर्शन और आख्यायिका का यह सुन्दर सङ्गम—त्रिवेणी के समान महत्त्व वाला है। तोर्थराज जिस प्रकार पापों का विनाश करता है उसी प्रकार योगवासिष्ठ भी अविचा का विनाश करता है। इसका पाठ करने वाला यह अनुभव करता है कि वह किसी जीते जागते आत्मानुभव वाले महान् व्यक्ति के स्पर्श में आ गया है, और उसके मन में उठने व.ली सभी शंकाओं का उत्तर वालोचित सुबोध, मुन्दर और सरस भाषा में मिलता जा रहा है, दृष्टान्तों द्वारा कठिन से कठिन विचारों और सिद्धान्तों का मन में प्रवेश होता जा रहा है, और कहानियों द्वारा यह दृढ़ निश्चय होता जाता है कि वे सिद्धान्त, जिनका इस प्रन्थ में प्रतिपादन किया गया है, केवल सिद्धान्त मात्र और कल्पना मात्र ही नहीं हैं विक्त जगत् और जीवन में अनुभूत होने वालों सबी सबी घटनाएँ हैं।

इस प्रत्य में किसी दूसरे मत अथवा सम्प्रदाय के सिद्धान्तों का न खण्डन है और न किसी के ऊपर आलेप। क्योंकि योगवासिष्ठकार को दृष्टि इतनी उदार और विस्तृत है कि वह सब मतों में ही सत्य को वर्तमान पाता है। उसके विशाल दर्शन में सभी मतों का स्थान है। उसको किसी का भी विरोध नहीं करना है। उसको तो वह सिद्धान्त प्रतिपादन करना है, जिसमें सभी इतर सिद्धान्तों का समावेश है और जिसके विशाल मन्दिर में सभी मत और सम्प्रदाय अविरोधानसक रूप से अपना अपना उचित स्थान प्राप्त कर सकते हैं। सत्य तो सत्य ही है। प्रत्येक व्यक्ति और सम्प्रदाय को उसके प्राप्त करने का अधिकार है क्योंकि सभी कोई सत्य की खोज में हैं। उसको कोई किसी एक दृष्टिकोण से देखता है कोई किसी दूसरे से। जड़ाई और विरोध क्यों होना चाहिए। योगवासिष्ठकार के इस प्रकार के भावों के कुछ उदाहरण हम यहाँ पर देते हैं।

(१) बाह्यार्थवादविज्ञानवादयोरैक्यमेव नः। (६।३८।४)

अर्थात् वाद्यार्थवाद और विज्ञानवाद में इसकी कोई भेद नहीं जान पड़ता। ऊँची दृष्टि से देखने से दोनों एक ही हैं।

(२) मन के स्वरूप के विषय में नाना दर्शनों के मतों का वर्णन करके योगवासिष्ठकार कहता है:—

सर्वे रेव च गन्तव्यं तैः पदं पारमार्थिकम् । विचित्रं देशकालोत्थैः पुरमेकमिवाध्वगैः ॥ ( ३।६६।४१ ) अज्ञानात्परमार्थस्य विपरीताववोधतः । केवलं विवदन्त्येते विकल्पैराक्रुच्चः ॥ (३।६६।४२ ) स्वमार्गमभिशंसन्ति वादिनश्चित्रया दृशा । विचित्रदेशकालोत्यं मार्ग स्वं पथिका इव ॥ (३।६६।५३)

अर्थात् जिस प्रकार बहुत से मुसाफिर नाना देशों से बले आए हुए नाना मार्गों द्वारा एक ही नगर को जाते हैं उसी प्रकार सब दर्शन एक ही विचित्र परमार्थ पद को नाना देश और काल में झात हुए मार्गों द्वारा प्राप्त करते हैं। नाना प्रकार से उस परमपद को पहुँचते हुए वे लोग—परमार्थ का किसी को भी ठीक झान न होने के कारण, और उसका विपरीत झान होने से भी-परस्पर विवाद करते हैं। जिस प्रकार बटोही लोग अपने अपने मार्ग को ही सर्वोत्तम सममते हैं उसी प्रकार वे भी अपने अपने सिद्धान्तों की ही प्रशंसा करते हैं।

(३) यही नहीं कि योगवासिष्ठकार का दूसरे दर्शनों के प्रति इस प्रकार की उदारता का भाव हो, विल्क वह तो यहाँ तक कहता है कि प्रत्येक मनुष्य को अपने ही उस मार्ग पर चलना चाहिए जिस पर चलने से उसे किसी प्रकार की सफलता और सिद्धि प्राप्त होवो हो। उस मार्ग को छोड़कर किसी दूसरे मार्ग पर चलना ठीक नहीं है।

येनैवाभ्युदिता यस्य तस्य तेन विना गतिः।

न शोभते न मुखदा न हिताय न सत्फला ॥ (१।१३०।२)

अर्थात्—जिस मार्ग से जिस मनुष्य की उन्नति होती है उस मार्ग पर चले बिना उसकी गति न शोभा देती, न सुख देती है, न उसके हित के लिये है और न शुभ फलवाली होती है।

(४) परम तत्त्व का वर्णन करते हुए योगवासिष्ठकार

लिखवा है:-

यच्छुत्यवादिनां शून्यं ब्रह्म ब्रह्मविदां वरम् । विज्ञानमात्रं विज्ञानविदां यदमलं पदम् ॥ (४।८०।१८) पुरुषः सांख्यदृष्टीनामीश्वरो योगवादिनाम् । शिवः शशिकलङ्कानां कालः कालैकवादिनाम् ॥ (४।८०।१६) आत्मात्मनस्तद्विदुषां नैरात्म्यं तादशात्मनाम् । मध्यं माध्यमिकानां च सर्वे सुसमचेतसाम् ॥ (४।८०।१०)

व्यर्थात्—परम तस्व वही है जिसको श्रृत्यवादी लोग शून्य त्रह्मवादी ब्रह्म, विज्ञानवादी विज्ञानमात्र, सांख्यदृष्टिवाले पुरुष, योगवाले ईश्वर, शैव लोग शिव, कालवादी काल, आत्मवादी आत्मा का आत्मा, अनात्मवादी अनात्मा, माध्यनिक लोग मध्यम और सब ओर समानदृष्टि रखनेवाले सर्व कहते हैं।

योगवासिष्ठ में सब गुए होते हुए भी आधुनिक पाठकों की दृष्टि से एक दो बड़े भारी दोष हैं। इसमें पुनरुक्ति बहुत है और किसी प्रकार की भी विषय सम्बन्धी तरतीव नहीं है। सब बातें सब जगह मौजूद हैं। न कोई कम है और न कोई विषयों का उचित स्थान । इस कारण से पढ़नेवालों को इस अन्य के सिद्धान्तों का ठीक-ठीक और साफ-साफ ज्ञान नहीं होने पाता। प्रकरण विभाग केवल नाममात्र है। प्रत्येक प्रकरण में प्रायः सभी प्रकरणों के सिद्धान्तों का वर्णन है-कितनी अच्छी बात होती कि प्रत्येक प्रकरण में उशी प्रकरण सम्बन्धी वातें होतीं। लेकिन ऐसा नहीं है। तीसरा दोष आजकल के पाठकों की दृष्टि से इस प्रन्थ में यह है कि यह प्रन्थ बहुत ही यहा है। बहुत सी वातें वार-वार कही गई हैं और उसी रूप में कही गई हैं। बहुत जगहों पर तो लेखक यही भूल गया है कि वह एक दार्शनिक प्रन्थ लिख रहा है। उसको यही ध्यान रहा है कि वह एक काव्य लिख रहा है और काव्योचित सौन्दर्य की रचना करने में वह अपने आपको पूर्णतया भूल गया है। यह प्रन्थकार का गुण और दोष दोनों ही है।

इन सब कारणों से इमने उन पाठकों के लाभ के लिये जो केदल इस अन्य के दार्शनिक छिद्धान्त ही संपूर्णतया और क्रमबद्ध रीति से जानना चाहें, इस बृहत् अन्य में से २४०० क्रोकों के लगभग चुनकर उनको दार्शनिक दृष्टिकोण से तरतीब देकर और उनको नाना विषयों में विभाजित करके एक अन्य वासिड्डद्दीन नामक तैय्यार किया है। वह अन्य "प्रिन्स आफ वेल्स सरस्वती भवन टैक्स्ट सिरीज" में यू० पी० गवर्नमेएट द्वारा प्रकाशित हो रहा है। इसमें योगबासिष्ठ के सर्वश्रेष्ठ, दार्शनिक सिद्धान्त सम्बन्धी २४०० क्रोकों का संप्रह किया गया है। यह संप्रह अपने उन्न का प्रथम प्रयास है। इस संप्रह का भी एक सार १४० क्रोकों में वर्तमान लेखक ने श्रीवासिड्डद्रीनसार नाम से किया है जो कि हिन्दी अनुवाद और भूमिका समेत प्रकाशित हो चुका है।

योगवासिष्ठ के और भी अनेक संदोप किए जा चुके हैं। उनमें

कुछ के नाम इस यहाँ पर देते हैं। इन सब में आजकल के पाठकों की दृष्टि से अनेक त्रुटियाँ हैं।

सबसे उत्तम और सबसे प्रथम संनेप काश्मीर के गाँड अभिनन्त द्वारा नवीं शताब्दी में किया हुआ लघु योगवासिष्ठ नामक है। इस में ४८६६ रलोक हैं (६००० रलोक कहे जाते हैं)। उन्हीं ६ प्रकरणों में जो कि योगवासिष्ठ में हैं, संनेपकार ने बहुत प्रन्थ की कहानियाँ और सिद्धान्तों का सार, ४८६६ रलोकों में रखने का प्रयन्न किया है। प्रयत्न बहुत ही सराहनीय है, किन्तु इसमें योगवासिष्ठ के बहुतसे दार्शनिक विषय छूट गए हैं, और निर्वाण प्रकरण के उत्तराई का सार विल्कुल ही नहीं दिया गया। यह निर्वाण प्रकरण के पूर्वाई तक का ही सार है। इस प्रन्थ में भी यह दोष है कि विषयों का कोई उचित कम नहीं है। जो तरतीय बहुत प्रन्थ में है वही इसमें है। जो लोग योगवासिष्ठ के सिद्धान्त और कहानियाँ—दोनों— संनेप से जानना चाई उनके लिये यह प्रन्थ बहुत ही उत्तम है, किन्तु जो लोग योगवासिष्ठ के दार्शनिक सिद्धान्त ही पूर्णत्या जानना चाई उनके लिये यह प्रन्थ पर्याप्त नहीं है। प्रायः लोग इसी प्रन्थ का पाठ करते हैं।

एक बार सार, जो कि दार्शनिक दृष्टि से लघु योगवासिष्ठ से उत्तम है किसी श्रज्ञात व्यक्ति का किया हुआ है। उसका नाम योगवासिष्ठसार है। इसमें २२४ रलोकों में निम्मलिखित शीर्पकों में वृहत् अन्य का सार किया गया है:—१—वैराग्य, २—जगिनम्थाल, ३—जीवन्मुक्तलक्ष्ण, ४— मनोनाश, ४—वासनाच्चय, ६— आत्मध्यान, ५—आत्मध्यान, ६—आत्मध्यान, ६—आत्मध्यान, ६—जीवन्मुक्ति। यह भी एक उत्तम अयास है। लेकिन इसमें योगवासिष्ठ के दार्शनिक सिद्धान्तों का बंश मात्र ही आता है। तरतीव भी ठीक नहीं है। यह अन्य विलायत के कई हस्तिलिखित पुस्तकों के पुस्तकाल्यों में मीजूद है, और कई वर्ष हुए मुरादाबाद के लदमीनाशयण प्रेस से छुपा भी था।

योगवासिष्ठ के और संत्रेप-जिनका पता अभीतक किसी को भी नहीं था-महोपनिषद् और अन्नपूर्णोपनिषद् नामक हैं। इनमें से प्रथम सार ४३४ रलोकों में और द्वितीय ३३१ रलोकों में हैं। इनमें भी ऊपरवाले सार की नाई कहानियाँ नहीं हैं, केवल दार्शनिक सिद्धान्तों का ही संग्रह है। किन्तु दोनों में मिलाकर भी योगवासिष्ठ

के सारे दार्शनिक सिद्धान्तों का वर्णन नहीं होता। और किसी प्रकार का यथोचित कम नहीं है।

सुक्तिकोपनिषद् में योगवासिष्ठ के 'वासनात्याग' के सिद्धान्त का ही ७६ श्लोकों में सार है। वराहोपनिषद् में "योगकी सात भूमि-काओं" और "जीवन्युक्त के लच्छों" का ही ३० श्लोकों में वर्णन है। "योगकी सात भूमिकाओं" सम्बन्धी योगवासिष्ठ के ४० श्लोकों को लेकर किसी पाठक ने उनका नाम अश्चि-उपनिषद् रखालिया। योगवासिष्ठ के इन सब संवेषों में यही जुटियों हैं कि न तो उनमें कोई ठीक कम है और न उसके सारे सिद्धान्त उनमें रखने का प्रयत्न किया गया है। जो बातें जिसको पसन्द आई उनको उसने योगवासिष्ठ में से निकाल कर अलग कर दिया और उस संग्रह को कोई नाम है दिया।

इनसे भिन्न प्रकार का हमारा वासिष्ठद्रश्चेन और उसका सार हमार वासिष्ठद्रश्चेनसार है। इन दोनों में योगवासिष्ठ के सिद्धांत समप्र, कमबद्ध, यथोचित शीर्षकयुक्त रूप में रखने का प्रयास है। इनके एक बार पाठ से ही पाठक को योगवासिष्ठ के दर्शन का ठीक ठीक ज्ञान हो जायगा।

The state of the s

#### परिच्छेद ६

fracto interest a gent of any

# योगवासिष्ट और भगवद्गीता

योगवासिष्ठ के निर्वाण प्रकरण के पूर्वाई के १२-४८ सर्गों में "अर्जुनोपास्थान" नामक एक कहानी है। उसमें वसिष्ठजी ने रामचन्द्र जी को यह कहा—

पारहोः पुत्रोऽर्जुनो नाम सुखं जीवितमात्मनः । चिपयिष्यति निर्जुःसं तथा चेपय जीवितन् ॥

( \$1XRIE )

अर्थात्-जिस प्रकार पाएडु का पुत्र अर्जुन अपने जीवन को विना दुःख के विदावेगा उसी प्रकार तुम भी अपने जीवन को विताओं। तब राम ने प्रश्न किया:—

भविष्यति कदा ब्रह्मन् सोऽर्जु नः पाण्डुनन्दनः । कीदृशीं च हरिस्तस्य कथयिष्यत्यसक्तताम् ॥

( १।४२।१० )

अर्थात्—हे ब्रह्मन् ! वह पाण्डुपुत्र अर्जु न कव होगा और हरि उसकी किस प्रकार की असकता का उपदेश देंगे ।

तव विसष्ठजी ने राम को यह बतलाया कि एक समय ऐसा आदेगा कि लोग बहुत ही घोर पापगृत्ति के हो जायँगे और युधिष्ठिर और दुर्योधन में बड़ा भारी संप्राम होगा। उस संप्राम के आरम्भ में अर्जुन को विपाद होगा और वह युद्ध नहीं करेगा। तब हरि उसकी प्रवोधित करेंगे—यह प्रवोध वसिष्ठ ने रामचन्द्रजी को सुनाया है। इन सात सगी में इसी का वर्णुन है।

भगवद्गीता के साथ इन सर्गों का ऋष्ययन करने पर यह मालूम पहता है कि भगवद्गीता के ७०० इलोकों में से केवल २७ श्लोक ही ऐसे हैं जो कि पूर्णतया ऋथवा ऋंशतः योगवासिष्ठ में पाए जाते हैं। वे ये हैं:—

भगवद्गीता

योगवासिष्ठ ( निर्वाण प्रकरण पूर्वीर्ड )

२१८ **५**५११४ २११४ **५**४।२

| भगवद्गीता      | योगवासिष्ठ (नि॰ पू॰) |
|----------------|----------------------|
| 4184           | W. W. W. W.          |
| 3184           | 99188                |
| 3180-68        | 9813                 |
| 3188           | 43180                |
| 3130           | 93188                |
| २।४७/२-२।४८/२  | 48134                |
| ¥18¢1\$        | 9318418              |
| 3100           | 68150                |
| ३।६            | ५४।३६                |
| \$10           | 4815७                |
| इंश्रिणार      | 9319/2               |
| 8165           | 48124                |
| 8130           | ९श३३                 |
| 9188           | 9186                 |
| ६।२९           | 45185                |
| 6126/8         | ५३।६० १              |
| 418            | 9418                 |
| 615.0          | 48183                |
| 619.8          | 43138                |
| 8018           | 4815                 |
| 8414           | 43144                |
| १५१९           | १९१२१                |
| <b>१७।</b> ८।१ | ५५।१८ १              |

भगवद्गीता के ७०० श्लोकों में से केवल इतने ही श्लोक योगवासिष्ठ में क्यों उद्धृत हैं जब कि वसिष्ठ ने रामचन्द्रजी को अर्जुनोपास्यान ७ सर्गों में सुनाया, जिसमें कि २६३ श्लोक हैं ? इस उपाख्यान में वर्णन किए हुए सब विचार भी भगवद्गीता के विचारों से नहीं मिलते। कहीं कहीं पर ही भगवद्गीता के विचार योगवासिष्ठगत विचारों से मिलते हैं।

कुछ लोग तो अवस्य ही यह मान लेंगे कि उस समय में भगवद्गीता का उपदेश लेखबद्ध नहीं था, भविष्य में होनेवाला था। वसिष्ठजी ने उसे अपनी दिन्य दृष्टि द्वारा ही जानकर रामचन्द्रजी को वतलाया था जैसा कि योगवासिष्ठगत भविष्यकालीन भाषा से प्रकट है। किन्तु इतिहासज्ञ पण्डित यह नहीं मानेंगे। वे तो यही कहेंगे कि भगवद्गीता योगवासिष्ठ के रचना काल में अवश्य ही वर्तमान रही होगी। यह सम्भव है कि उसमें आजकल प्राप्त होनेवाले सभी ७०० रलोक न रहे हों। हमें यहाँ पर इस विषय में और जुझ नहीं कहना है। यह विषय भगवद्गीता के विद्वानों के लिए झोड़ते हैं। (देखिये हमारा कल्याण के गीता द्वा में "योगवासिष्ठ में भगवद्गीता" नामक लेख)।

#### परिच्छेद ७

#### योगवासिष्ठ के उपाख्यान

जैसा कि हम पहिले कह चुके हैं। योगवासिष्ठकार ने अपने दार्शनिक सिद्धान्तों का प्रतिपादन स्वानुभव हष्टान्त और उपाल्यानों हारा किया है। समस्त अन्य में ४१ उपाल्यान हैं। इनमें से कुछ उपाल्यान तो बहुत ही अच्छे, रोचक और उपाल्यान ही के रूप में है। योगवासिष्ठ की दृष्टान्तों और कहानियों द्वारा ब्रह्मज्ञान के उपदेश करने की इस रीति का गुजराती भाषा में चन्द्रकान्त, उर्दू में चहल द्रवेश और हिन्दी में ज्ञानवैराग्यप्रकाश नामक पुस्तकों में भली-माँति अनुसरण किया गया है। यहाँ पर हम पाठकों को योगवासिष्ठ के सब उपाल्यानों का दिग्दर्श मात्र कराना चाहते हैं।

# (१) योगवासिष्ठ की कथा

एक समय सुती इए नामक एक ब्राह्मए के मनमें यह शंका ख्यन हुई कि मोच प्राप्ति का साधन कर्म है अथवा ज्ञान, अथवा दोनों। इस संशय की निवृत्ति के लिये वह अगस्ति के आश्रम पर गया भौर उसने उनसे यही प्रश्न किया। अगस्ति ने उत्तर दिया: - मोच न केवल कर्म से प्राप्त होता है, न केवल ज्ञान से ही। पत्ती एक पंख से नहीं उड़ सकता। जैसे उसे आकाश में उड़ने के लिए दोनों पंखों की आवश्यकता है, ऐसे ही ज्ञान और कर्म दोनों ही मोच प्राप्ति-के साधन हैं। मैं इस विषय में तुमको एक पुराना इतिहास सुनाता हूँ: - अग्निवेश्य का वेदवेदाङ्ग जानने वाला एक पुत्र गुरु के घर से विद्या पढ़कर लौट आने पर इसी प्रकार की शंका से व्यथित होकर सब नित्य नैमित्तिक कर्मों को त्याग कर चुपचाप रहने लगा । अप्निवेश्य ने अपने पुत्र को इस अकर्मण्य दशा में देखकर उससे कहा:-पुत्र ! तुम कर्म क्यों छोड़ बैठे ? कर्म किए बिना तुमको सिद्धि कैसे प्राप्त होगी। कारुए ने कहा:-पिताजी! कुछ शास्त्र तो परमार्थ सिद्धि के लिए कर्म करने का उपदेश देते हैं और दुख कर्म त्याग का। मेरी समम में नहीं आता कि कौन सा मार्ग ठीक है। आप ही इस विषय में मुक्ते वथोचित उपदेश दीजिए। अभिवेश्य बोले :-इस सम्बन्ध में

मैं तुमको एक पुरानी कथा। सुनाता हूँ। उसको सुनकर तुम्हारी वह शंका पूर्णतया निवृत्त हो जावेगी: -एक समय सुरुचि नाम की एक सन्दर अप्सरा हिमालय के शिखर पर बैठी हुई प्रकृति की शोभा का निरीच्चण कर रही थी। उसने इन्द्र के एक दूत को अन्तरिच्च में जावे हुए देखकर बुलाया और उससे पूछा—हे दूत, तुम कहाँ से आ रहे ही और कहाँ जाओगे ? दूत ने उत्तर दिया: - मुभगे ! भूलोक में अरिष्टनेमी नामका एक राजा था। उसने अपने पुत्र को राज्य देकर अपने भविष्य कल्याण के लिये गन्धमादन पर्वत पर घोर तप करना आरम्भ कर दिया था। मेरे स्वामी इन्द्र को जब यह माल्म हुआ तो उन्होंने अपने दूतों को भेजकर उनको वड़े आदर और सत्कार के साथ अपने यहाँ बुलवा लिया और स्वर्ग में रहने के लिये उनकी निमंत्रित किया। राजा ने इन्द्र से यह प्रार्थना की :-हे देव! स्वर्ग में बास करने से पहिले मैं यह जानना चाइता हूँ कि स्वर्ग में बास करने के गुण और दोष क्या हैं। इन्द्र ने कहा: - राजन्, स्वर्ग में नाता प्रकार के भोग हैं, पर वे सब अपने अपने शुभ कमों के अनुसार ही मिलते हैं। उत्तम कर्मीवालों को उत्तम भोग, मध्यम कर्मीवालों को मध्यम, और कनिष्ठ प्रकार के पुरुष कमीवालों को कनिष्ठ प्रकार के भोग स्वर्ग में प्राप्त होते हैं। ऊँची श्रेग्री के व्यक्तियों को नीची श्रेग्री वालों के प्रति अभिमान, नीची श्रेणीवालों को ऊँची श्रेणीवालों के प्रति ईर्ष्या और मन में वेदना होती है, बरावर श्रेणी के व्यक्तियों में एक को दूसरे के प्रति स्पर्धा होतो है। पूर्वकृत पुरुष कमी का रुल मोग द्वारा चीए हो जाने पर स्वर्गवासियों को फिर मत्येलोक में वापिस जाकर जन्म-मरण के चक्र में पड़ना पड़ता है। यह मुनकर राजा ने इन्द्र से कहा :- देव ! इस प्रकार के स्वर्ग में रहने की मेरी इच्छा नहीं है। मुक्ते आप कृपया गन्धमादन पर्वत पर वापिस भेज दोजिए। वहीं पर मैं तप करते-करते किसी प्रकार की भोगेच्छा न रखते हुए अपने रारीर का त्याग कर दूँगा। हे देवि! इन्द्र ने तब मुकसे यह कहा: - हे दूत! यह राजिंप तो तत्त्वज्ञान का अधिकारी है। इसकी तुम वाल्मीकि ऋषि के आश्रम पर ले जाओ वे इनको आत्मज्ञान का डपदेश देंगे, जिसके अवण करने से इनको मोच की प्राप्ति होगी। हे सुरुचि ! देवराज इन्द्र की यह आज़ा पाते ही मैं राजा अरिष्टनेमी की वाल्मीकि ऋषि के आश्रम पर ले गया। वहाँ पर पहुँच कर राजा ने वाल्मीकिजी को साष्टाङ्ग प्रणाम करके उनसे यह प्रश्न किया-है ऋषि ! ऋष्या मुझे वह मार्ग वतलाइए जिसके द्वारा में संसार के वन्यन और दुःसों से निवृत्त हो जाऊँ। ऋषि ने कहा—हे राजन् ! में तुमको मोज्ञप्राप्ति का वह सारा उपदेश सुनाता हुँ जो कि किसी समय पर विस्तृ ऋषि ने अपने शिष्य श्री रामचन्द्रजी को दिया था। उसको सुनकर तुमको आत्मवोध होगा और तुम जीवन्मुक हो जाओगे। इस मोज्ञोपाय नामक विसन्धराम-संवाद का मैने बहुत दिन हुए संग्रह किया था। इसकी रचना करने पर मैंने इसे अपने विनीत शिष्य भरद्वाज को सुनाया था। भरद्वाज इसको सुनकर बहुत प्रसन्न हुए, और बद्धाजी के पास जाकर उन्होंने इसको बद्धाजी को सुनाया। ब्रह्माजी इसको सुनकर अत्यन्त प्रसन्न हुए और उन्होंने यह आशीर्वचन कहा:—श्री वाल्मीकिजी ने संसार के इपकार के लिये यह ऐसा उत्तम मन्थ बनाया है कि इसके अवण्यात्र से ही मनुष्य भवसागर से सहज में पार हो जावेंगे। राजन् ! वही अन्य में तुमको अब तुम्हारे हित के लिये सुनाता हूँ। दूत ने सुरुचि को वह सारी कथा कह सुनाई जो कि उसने वाल्मीकि ऋषि के मुँह से सुनी थी।

(२) वसिष्ठ-राम-संवाद की कथा

अरिष्टनेमी ने वाल्मीकिजी से पूछा :—हे भगवन्! राम कीन थे और उनको विसष्टजी ने क्यों और क्या उपदेश किया ? ऋषि बोले—शाप के कारण अब मनुष्य का रूप धारण किए हुए श्री विष्णु भगवान् ही रामचन्द्र थे। एक समय विष्णु भगवान् ब्रह्मलोक में गए। सब लोगों ने उठकर उनको अणाम किया, किन्तु सनत्कुमार शान्तिचत्त स्थिरमाव से बैठे रहे। यह देखकर विष्णु को उनपर क्रोध आ गया और उन्होंने उनको शाप दिया—हे सनत्कुमार! तुमको अपने निष्काम होने का गर्व है. इसलिये इस गर्व को दूर करने को में तुमको शाप देता हूँ कि तुम शरजन्म नाम के कामी राजा के रूप से पृथ्वीलोक में जन्म लोगे। सनत्कुमार ने यह सुनकर विष्णु भगवान् से कहा—में भी आप को शाप देता हूँ कि आप अपनी सर्वज्ञता को छोड़- कर, जिसका कि आप को गर्व है, कुछ दिनों तक अज्ञानी जीव वनकर भूमण्डल पर वास करोगे। वही विष्णु अयोध्या के राजा दशरथ- के यहाँ रामचन्द्र नामक पुत्र के रूप में आप थे, और जबतक विषष्ट जी दिरा उनको आत्मज्ञान को उपदेश नहीं हुआ था, अज्ञानी ही रहे थे। इस उपदेश के दिए जाने की कथा इस प्रकार है:—एक समय,

जब कि रामचन्द्रजी रीशवावस्था को समाप्त करके युवावस्था में पदार्पण कर रहे थे, उनके मन में यह विचार उठा कि जीवन में क्या सार है, यहाँ मनुष्य सुखरूपी मृगतृष्णा के पीछे दौड़ते दौड़ते खपना सारा जीवन विता देते हैं, किन्तु किसी को दुःव से रहित सुख की प्राप्ति नहीं होती। रात दिन संसार की उल्लक्तों में फँसे रहते हैं और कभी शान्ति का अनुभव नहीं करते। उत्पन्न होते हैं और कुछ दिन जीवित रहकर मर जाते हैं। कोई भी नहीं जानता कि कहाँ से आते हैं और कहाँ जाते हैं। यह संसार क्यों बना, कैसे बना और कब बना? इससे छूटने का कोई उपाय है अथवा नहीं है? इत्यादि प्रश्न रामचन्द्रजी के मन में उठे और वे इनको सोचने में इतने लीन हो गए कि उनको अपने नित्य कमों और अपने खाने-पीने, शयन और विहार करने में किसी प्रकार की भी रुचि न रही। जह शिला की मूर्ति की नाई दिन रात बैठे हुए सोचते रहते थे।

रामचन्द्रजी की यह दशा देखकर उनके नौकर-चाकरों ने बहुत ही घवराकर दरवार में आकर महाराज दशरथ के प्रति उनकी शोचनीय दशा का इस प्रकार वर्णन किया: - हे राजन ! कुँवर रामचन्द्रजी की दशा अत्यन्त ही शोचनीय हो गई है। हमारी समम में ही नहीं आता कि उनको हो क्या गया है। बहुत बार याद दिलाने पर वे अपने नित्य कामों को करने में प्रवृत्त होते हैं, और उनको किसी प्रकारका उत्साह नहीं है। सदा ही सिज बदन रहते हैं। स्नान, देवार्चन, दान, भोजन बादि कभी करते हैं, कभी नहीं करते। जरा जरा सी वातों पर उनको क्रोध आ जाता है, क्योंकि जो कुछ भी उनको करना पड़ता है वे मन से नहीं करते। कोई भूषण उनको पसन्द नहीं आता। जो युविवयाँ उनको प्रसन्न करने के स्निये उनके पास छोड़ी गई हैं, उनसे उनको बहुत ही घृणा होती है। उनको नाचते गावे और मूले में मूलते देखकर उनसे उनको हेप होता है। जितने सुन्दर, स्वादु और मनोहर पदार्थ हैं उनको देखकर वे नाक चड़ा लेते हैं। सदा ही मीन रहते हैं। हास प्रहास से चिढ़ते हैं। एकान्त पसन्द करते हैं। यदि कभी उनको इम बोलते हुए सुनते हैं तो ऐसे शब्द इमारे कानों में पड़ते हैं:-सम्पत्ति से क्या ! विपत्ति से क्या ! घर बार से क्या! राग रङ्ग से क्या! भव कुछ व्यर्थ है; किसी वस्तु है परमानन्द नहीं मिलता। इस नहीं जानते कि वे क्या चाहते हैं।

किस चीज का ध्यान करते हैं। हम केवल यही जानते हैं कि वे प्रति-दिन कुश होते जाते हैं, पीले पहते जाते हैं, खार ऐसे प्रभादीन होते जा रहे हैं जैसे कि शरद ऋतु के खन्त में बृद्ध । उनकी हालत को देखकर उनके खार भाई भी दुखी रहते हैं। माताओं को भी बड़ी चिन्ता लग रही है। हे राजन, हम नहीं जानते कि उनके लिए क्या किया जाय। खतः आपको सृचित करने आए हैं।

राजा को रामचन्द्रजी की ऐसी दशा मुनकर बहुत शोक हुआ। राजसभा में विश्वामित्रजी, जो कि राजा दशरथ से अपनी यज्ञरहा के लिए राम और लहमण को माँगने आए थे—और विश्वजी जो कि उनके राजगुरु थे, बैठे हुए थे। यह सब बातें मुनकर और राजा को चिन्तित देखकर विश्वामित्रजी बोले—हे राजन, यदि रामचन्द्रजी का ऐसा हाल है तो उनको यहाँ बुलवाओ —हम उनका दुःख निवृत्त करेंगे। विश्वजी उनको ऐसा उपदेश देंगे कि उनका सब शोक निवृत्त हो जावेगा, और उनको वत्त्वज्ञान प्राप्त होकर परमानन्द की प्राप्त होगी। और वे संसार में एक आदर्श पुरुष होकर अपने जीवन को इस प्रकार वितावेंगे कि संसार उनका अनुकरण करेगा।

यह मुनकर राजा दशरथ की चिन्ता कुछ कम हुई। उन्होंने रामचंद्रजी को बुलवा लिया। रामचन्द्र वहाँ आए और सबको यथायोग्य प्रणाम करके बैठ गए। विसष्ट और विश्वामित्र के पूछने पर उन्होंने अपने मन की व्यथा विस्तारपूर्वक मुनाई। संचेपतः उनका कथन यह था:— ज्यों क्यों मेरी शैशावावस्था व्यतीत हो रही है मेरे मन में यह विचार दृढ़ होता जाता है कि संसार में कोई भी सार वस्तु नहीं है। जगत में मुने कुछ भी आस्था नहीं रही। मेरी समक्ष ही में नहीं आता कि राज्य करने से, भोगों के पीछे दौड़ने से, लक्ष्मी का उपार्जन करने से, मुंदर कियों के सङ्ग से, मनुध्य को किस मुख की प्राप्ति होती है। रातदिन में देखता हैं कि जिनको यह सब वस्तुएँ प्राप्त हैं वे भी महा दुखी हैं। संसार के भोगों से मुख की आशा करना अम है, मृगतृष्णारूप है। इन्द्रियों के भोग विषेत्रे सर्प के फण की नाई दुखदायी हैं। मनुष्य को इस जीवन में कभी और कहीं भी शान्ति प्राप्त नहीं होती। जीवन के पीछे क्या होता है इम नहीं जानते। इम कहाँ से आते हैं, कहाँ जाते हैं, कुछ माल्म नहीं है। यह संसार क्या है, क्यों है, क्यों इसका क्या अन्त है, हम कुछ नहीं जानते। मनुष्य को किसी अवस्था में चैन नहीं है। रीशवावस्था मोहपूर्ण और दु:खदायी है। युना अवस्था की रूपी रीशवावस्था मोहपूर्ण और दु:खदायी है। युना अवस्था की रूपी रीशवावस्था मोहपूर्ण और दु:खदायी है। युना अवस्था की रूपी रीशवावस्था मोहपूर्ण और दु:खदायी है। युना अवस्था की रूपी

मृगतृष्णा के पीछे दौड़ने में नष्ट हो जाती है। वृद्धावस्था में सब शिक्यों लीण हो जाती हैं। काल सबको खा जाता है। तब फिर किस लिये मनुष्य संसार के पीछे दौड़ता रहता है ? हे त्रझन, मुके तो संसार की किसी भी बस्तु को वाक्छा नहीं है। न मुके इस जीवन से कुछ प्रेम है—क्योंकि मुके इसमें कुछ भी सार नहीं दिखाई पड़ता। यदि आप जातते हों तो, कोई ऐसा मार्ग बताओं जिससे मुके परम शानित और परम पद की प्राप्ति हो। मुके आप बह मार्ग बताओं जिस पर चलने से मुके संसार क्यी गड्डे में न गिरना पड़े, जिससे में संसार में रहते हुए भी संसार के दु:खों में न फँसूँ। यदि आप मुके कोई ऐसा उपाय नहीं बतलायेंगे, तो में स्वयं अपने आप ही सोच कर किसी ऐसे उपाय को हुँहूँगा। और यदि मैं अपने निज के प्रयत्न से भी संसार से बाहर न हो सका और परम पद और सत्य की प्राप्ति न का सका, तो, मैंने यह निश्चय कर लिया है कि अन्न और जल का त्याग कर के एक स्थान पर बैठ कर चिन्तन करते करते इस शरीर का त्याग कर हूँगा।

विश्व और विश्वामित्र रामचन्द्रजी की इस तीत्र जिज्ञासा को देख कर बहुत प्रसन्न हुए और विसष्टजी ने रामचन्द्र को उस तत्वज्ञान की उपदेश दिया जिसका वर्णन हम आगे करेंगे। इस उपदेश को सुक कर रामचन्द्रजो को आत्मज्ञान की प्राप्ति हुई और वे जीवन्मुक्त हो कर परम आनन्द को प्राप्त हुए, और संसार में, जल में कमल की नाई रह कर आदर्श पुरुष बने। रामचन्द्रजी के जीवन को आदर्श बनानेवाला विसष्टजी का उपरेश ही योगवासिष्ठ नामक मंथ का विषय है।

३-शुक की कथा

श्रीरामचन्द्रजी का विवेक और वैराग्य और तत्त्वज्ञान के लिये उनकी तीत्र जिज्ञासा देख कर विश्वामित्र राम से बोले - हे राम ! तुम तो तत्त्वज्ञान के योग्य अधिकारी हो, तुम को ज्ञान प्राप्त करने में डुब भी आयास और समय नहीं लगेगा । तुम्हारा अज्ञान का परदा बहुत ही पतला हो गया है, विसष्ठजी के उपदेश मात्र से ही तुम्हारा अज्ञान नष्ट होकर आत्मज्ञान का प्रकाश होगा. और तुम जीवन्मुक्त हो कर इस संसारमें जीवन व्यतीत करोगे। व्यास के पुत्र शुक्तकी नाई तुम ज्ञानके क्लम अधिकारी हो और उनकी नाई ही तुमको लगा भर में ज्ञान हो जावेगा।

राम ने पृङ्गा-हे सुने ! शुक्र के झान प्राप्त होने की कथा काप मुक्ते सुनाइवे। विश्वामित्र बोले —

भगवान् व्यास के पुत्र शुक्त सब शास्त्रों में निष्णु थे। एक समय उनके मनमें यह विचार आया कि मैंने सब कुछ पढ़ लिया, किन्तु अभी तक मुक्ते न परमानन्द का हो अनुभव हुआ और न यही मालूम हुआ कि यह संसार कैसे उत्पन्न हुआ है और कैसे इसकी निवृत्ति होगी। यह सोच कर कि उनके पिता व्यासजी सर्वज्ञ हैं ने ही उनकी शहाओं की निवृत्ति करेंगे, शुक अपने पिता के पास गए और उनके सम्मुख उन्होंने अपनी जिज्ञासा प्रकट की । ज्यासजी ने उनको कहा-पुत्र ! में सर्वतत्त्वज्ञ नहीं हूँ, राजा जनक सर्वतत्त्वज्ञ हैं। तुम उनके पास जाओ। वे हो तुम्हारी शंकाओं की निवृत्ति करेंगे। शुकदेवजी पिता की आज्ञा पा कर मिथिला नगरी पहुँचे, और राजा जनक के द्वार पर त्रा कर उन्होंने द्वारपाल से राजा से मिलने का आशय प्रकट किया। द्वारपाल ने जा कर राजा से कहा कि द्वार पर शुकरेयजी खड़े हैं और आप से मिलना चाहते हैं। जनक समक गए कि शुकरेवजी तत्त्वज्ञान प्राप्त करने के निमित्त आए हैं। कुछ सोच कर उन्होंने कहा -खड़े रहने दो। शुकदेवजी सात दिन तक द्वार पर ही खड़े रहे। आठवें दिन राजा ने पूछा - शुकरेवजी खड़े हैं या चले गए? द्वारपाल ने कहा-महाराज वे तो उसी प्रकार निश्चल और निस्तव्य खड़े हैं जैसे कि आने वाले दिन थे। राजा ने कहा—उनको ले आओ और अन्तःपुर में रानियों और सुंदर श्चियों के मध्य में उनको रख कर उत्तम पकार के भोजन कराव्यो और सब प्रकार के भोग सुगवात्रो। शुकदेवजी इस परिस्थिति में भी सात दिन रहे किन्तु न उनको वहाँ रहने से हर्ष हुआ। बौर न शोक। न किसी वस्तु से उनको घुणा हुई, और न किसी के लिये इच्छा। राजा को उनके व्यवहार की सब सूचना मिलती रही। याठवें दिन फिर राजा ने उनको अपने पास बुलवाया। शुकदेवजी ने जनक को आदर के साथ प्रणाम किया। जनक ने कहा-गुकरेबजी, आप किस लिये यहाँ पर आए हैं। शुकरेवजी वोले -राजन, मैं यह जानना चाहता हूँ कि यह संसार कैसे उत्पन्न होता है और किस आधार पर स्थित है और कैसे इसका चय होता है। क्या इससे बाहर निकल कर शान्त और निश्चल आनन्द में स्थित रहने का भी कोई उपाय है ? राजा बोले, हे शुक ! यह संसार अपने चित्त में ही स्पन्न होता है और चित्त के निःसंकल्प, निर्वेद, अथव। निस्कृरण दीने से जीगा होता है। चित्त के संकल्प में इसकी स्थिति है। दरय के लिये जब तक मन में वासना है तभी तक संसार का अनुभव होता है। बासना का सर्वथा चय होने से ही आत्मानुभव होकर परमानन्द में रिथति होती है। यह सुनकर शुकदेवजी मिथिला से सुमेर पर्वत पर चले गए और वहाँ जाकर निर्विकल्प समाधिका अनुभव करके निर्वाणपद में स्थित हुए ।

#### ४ - विश्ववीकी उत्पत्ति और ज्ञानप्राप्ति की कथा

गुकदेवजी की ज्ञानप्राप्ति की कथा सुनकर रामचन्द्रजी की तस्वज्ञान प्राप्ति की इच्छा ऋोर भी तीत्र हो गई। उन्होंने वसिष्ठजी से हाय जोड़कर प्रार्थना की। वसिष्टजी ने कहा ! में तुमको आज उस पूर्ण हान का उपदेश देना आरम्भ कहाँगा जो कि मुक्ते सृष्टि के आदि में ब्रह्मा ने दिया था। उसकी कथा इस प्रकार है:-

जब कमलयोनि ब्रह्मा इस जगत् की सृष्टि कर चुके और संसार में मनुष्य कर्म के नियमानुसार सुखदु:ख भँवर में फँस गए, तो उनकी मनुष्यों की इस दीन दशा को देखकर बहुत करुणा उपजी। उन्होंने सोचा कि कोई ऐसा उपाय मनुष्यों को बताना चाहिए जिसके द्वारा वे इस संसार चक्र से निवृत्त होकर परमानन्द की प्राप्ति और अनुभव कर सकें। यह सोचकर उन्होंने तप, धर्म, दान, सत्य और वीर्थ इत्यादि उपायों की रचना की, किन्तु उनको यही जान पड़ा कि इनमें से कोई उपाय ऐसा नहीं है जिसके द्वारा मनुष्य निर्वाण नाम परम सुख की प्राप्ति कर सके। वे फिर सोचने लगे, और उनके ध्यान करते करते उनके संकल्प द्वारा उत्पन्न होकर अन्न की माला और कमण्डलु धारण किए हुए एक सर्वज्ञ देहधारी मनुष्य उनके सामने खड़ा होकर उनकी प्रणाम करने लगा। उनका वह मानसपुत्र में ही वसिष्ठ था। सुने देखते ही ब्रह्मा बहुत प्रसन्न हुए। किन्तु उनको यह अच्छा नहीं सगा कि मैं सर्वज्ञ था, क्योंकि मेरे सर्वज्ञ होने से मुक्ते अज्ञजनों के प्रवि करुणा कैसे आती-जो अज रहकर सर्वज्ञता को प्राप्त होता है वहीं अज्ञजनों के दुःखों से अनुदुःखित हो सकता है-इसिल्ये मुक्ते उन्होंने शाप दिया कि कुछ काल के लिये मैं अज़ हो जाऊँ। मैं अज़ हो गया, और पिता बद्धा से मैंने आत्मज्ञान और तत्त्वज्ञान देने की प्रार्थना की व्यौर कहा-हे भगवन्! इस महादुःखदायी संसारहपी व्याधिकी क्रोपधि बताओं। कैसे यह संसार उदय होता है और कैसे इसका चय होता है ? ब्रह्माजी ने मुक्ते इन सब प्रश्नों का विस्तारपूर्वक उत्तर दिया, और थोड़े ही समय में मुमे समस्त तत्वज्ञान प्राप्त हो गया। तब ब्रह्माजी ने मुमे यह आज्ञा दी कि मैं जम्बूद्वीप के भारतवर्ष नामक देश में जाकर वास कहाँ, और संसार के लोगों के कल्याएं के निमित्त उस तत्त्वज्ञान का प्रचार कहाँ, जो कि मुमे ब्रह्मा ने दिया था, ताकि कुछ लोग जिनको संसार से विरक्ति हो गई है, आत्मज्ञान श्राप्त करके निर्वाण पद प्राप्त करें। मुमे आज्ञा मिली है कि जो पुरुष कर्मपरावण है और संसार के उत्तम उत्तम भोगों का भोग करना चाहते हैं, उनको में कर्मकाएड का मार्ग बतलाऊ; और जो संसार से विरक्त हो गए हैं और संसार-समुद्र के पार निर्वाण पद में स्थित होना चाहते हैं उनको ज्ञान का मार्ग बतलाकर जीवन्मुक्त बनाऊँ। इस प्रकार हे राम! में परमंपता ब्रह्माजी का नियुक्त किया हुआ यहाँ पर स्थित हूँ। तुम ज्ञान के उत्तम अधिकारी हो, इसलिये तुम्हें में वह सम्पूर्ण ज्ञान जो कि पिता जी ने मुमे दिया था दूँगा। उसको सुनकर तुम परमानन्द को प्राप्त होने और जीवनमुक्त होकर संसार में विचरोग।

## ५-आकाशन की कथा

रामचन्द्रजी ने विसप्त के सम्मुख अपने वैराग्य की दशा को वर्णन करते हुए संसार में मृत्यु के साम्राज्य का वर्णन किया था, और यह वतलाया था कि कोई पुरुष भी ऐसा नहीं है जिसको काल न खाता हो। विसप्त ने सबसे पहिले रामचन्द्रजी को यही वतलाया कि मृत्यु केवल अझानी जीव के लिये ही है जिसने कि अपने आप को मरणशील भौतिक देह ही मान रक्खा है। जो जीव वासनापूर्वक कम करता है वहीं मृत्यु का भाजन है क्योंकि उसको अपनी वासनाओं की पूर्ति करने और अपने कमों का फल भोगने के लिए ही दूसरी परिस्थितियों में जन्म लेना होता है। जो तत्वज्ञानी है, जिसके मनमें संसार के विषयों के लिये लेशमात्र भी वासना नहीं है, जो सकाम कमें नहीं करता, अपने आपको सदा ही चिदाकाश में स्थित रखता है, और मौतिक शरीर का अभिमानी नहीं है, उसके लिए मृत्यु उसको स्पर्श करने में भी असमर्थ है। इस विषय में विसप्त की ने रामचन्द्रजी को आकाशज की कथा सुनाई जो इस प्रकार है:—

आकाशज नामक एक ब्राह्मण था। उसकी उत्पत्ति शुद्ध चिदाकाश से, विना किसी पूर्व कमें किए, लीला मात्र से हुई यी। उत्पन्न होकर भी वह सदा ही अपने चिदाकाश स्वरूप में

स्थित रहता था, किसी विषय के लिये उसके हृदय में वासना नहीं थी, और न वह किसी कामना से प्रेरित होकर कोई कर्म करता था। इस प्रकार का जीवन विताते हुए उसको जब बहुत समय बीत गया तो मृत्यु को खयाल आया कि यह ब्राह्मण बहुत समय से जीवित है, अभी तक मरा नहीं, इसको अब मारना चाहिए। मृत्यु ने उसको मारने का बारंबार प्रयत्न किया, किन्तु वह असफल रही। अपने को अपने निस्य के धर्म का पालन करने में इतना असमर्थ पाकर मीत को बाधर्य, खेद, और कोध, सभी कुछ हुआ। जब अपनी असफलता का कारण मृत्य की समक्त में न आया, तो वह अपने स्वामी यमराज के पास पहुँची, और उनके प्रति अपने विस्मय श्रीर अपनी असफलता का हाल कहा। उसको सुनकर यमराज बोले-हे मौत, तृ तो निमित्तामात्र है। तू किसी को नहीं मार सकती, केवल प्राणियों के कर्म ही उनकी मारते हैं। जिसने वासना त्मक कर्म किए हैं वही तुम्हारा शिकार होता है। जाओ, आका-राज त्राक्षण के कमीं की तलाश करो। यदि तमको उसका कोई भी कामनापूर्वक दिया हुआ कर्म मिल गया, तो तुम उसको मारने में समर्थ हो सकोगी। अन्यथा नहीं। मौत ने खफिया पुलिस की नाई बाह्यण के साथ गुप्त रूपसे रहकर उसके जीवन का भी निरीक्षण किया-और उसके पूर्व कालीन जीवन का भी भलीभाँति हाल जाना, किन्तु उसको आकाराज बाह्मण के जीवन में एक भी वासनात्मक कर्म नहीं मिला। उसकी स्थिति सदा हो आत्मभाव में रहती थी। किसी विषय के प्रति उसकी वासना नहीं थी। उसके चित्त में कोई भी ऐसी कामना नहीं थी जिसकी सिद्धि के लिए यह कोई कर्म करता हो। उसके सारे काम स्वभाव-प्रेरित थे। वह संसार की किसी वस्तु और प्राणी को भी अपने से भिन्न और बाहर नहीं समझता था। उसको क्रणभंगुर हें और मनके साथ आत्मत्व का अभिमान नहीं होता था। अब मृत्यु की समक में आ गया कि आकाशज का जीवन क्यों उसके कावू से बाहर है। वह यमराज के पास गई और उनसे यह बोली कि जो आप कहते थे ठीक निकला। मैं किसो को नहीं मारती। प्राणियों के कमें ही **चनको मारते** हैं।

५ — लीला का उपाख्यान लीला का उपाख्यान योगवासिष्ठ के सर्वश्रेष्ठ और सबसे तम्बे रपाख्यानों में से है। इसके द्वारा विस्टिजी ने रामचन्द्र को बहुत सी गृह और विचित्र वातों का उपदेश दिया है। मृत्यु क्या है ? मृत्यु के पीछे क्या होता है ? सृष्टि के भीतर सृष्टि और उसके भीतर भी सृष्टि-प्रकार अनन्त सृष्टियों के होने का वृत्तान्त, वासना के अनुसार आगामी जीवन का वनना-इत्यादि अनेक रहस्यों का इस उपाख्यान में वर्णन है। उपाख्यान बहुत वड़ा है। प्रत्येक पाठक को यह उपाख्यान योगवासिष्ट में से पढ़ना चाहिए। यहाँ पर हम इसका बहुत संजेप से ही वर्णन कर सकते हैं।

पृथ्वीमएडल पर किसी समय पद्म नाम का एक राजा राज्य-करता था। वह बहुत ही योग्य और सर्व गुण सम्पन्न था। उसके अनुरूप गुणशीलवाकी उसकी रानी थी, जिसका नाम लीका था। बीला अपने स्वामी में बहुत अनुरक्त थी और कल्पना में भी कभी उससे जुदा होकर रहना नहीं चाहती थी। वह यही चाहती रहती थी कि उसका स्वामी सदा जीवित रहे, कभी उसकी मृत्यु न हो । लीला ने अपने नगर के सर्वोत्ताम पिरहतों को बुलाकर यह पूछा कि कौन सा उपाय ऐसा है जिससे मनुष्य मृत्यु के मुख में न जाए। विद्वानों ने कहा-हे देवि! कोई उपाय ऐसा नहीं है जिससे संसारी मनुष्य उत्पन्न होकर मरे नहीं; जो उत्पन्न हुआ है वह अवस्य ही नारा को प्राप्त होता है। लीला निराश होकर सरस्वती देवी की डपासना करने लग गई। खरस्वती ने प्रसन्न होकर वर माँगने को कहा। लीला ने सरस्वती से यह वर माँगा कि यदि उसके स्वामी की मृत्यु उससे पहिले हो जाए तो उनका जीव उसके कमरे में ही रहे, उससे बाहर न जाने पाए। सरस्वती देवी यह वर देकर और यह क्दकर कि जब लीला उसकी याद करेगी वह प्रकट हो जाया करेगी, अन्तर्थान हो गई। समय आने पर पद्म की मृत्यु हो गई। लीखा वहुत दु:खी और शोकातुर होकर रोने लगी। एक आकाशवाणी ने उसको बतलाया कि घवराने की जरूरत नहीं है, राजा का जीव उसके कमरे में ही मौजूद है। राजा के शव को यथाविधि उस समय तक सुरिचत रखने का प्रयन्न करना चाहिए जब तक कि वह उनके प्राण लौटने पर पुनर्जीवित न हो जाए। लीला को यह आकाशवाणी सुनकर बहुत आरचर्य हुआ। उसने सरस्वती का घ्यान किया, और सरस्वती देवी अपने वचन के अनुसार आ उपस्थित हुई। तीला ने देवी से पूछा

कि उसके स्वामी अब कहाँ हैं। देवी ने कहा कि वे इसी कमरे में हैं, किन्तु दूसरी सृष्टि में हैं, जो कि इस सृष्टि से सूदम है और जो इसके भीतर है। लीला को सरस्वती ने बतलाया कि एक जगत के भीतर दूसरा जगत और उसके भीतर एक तीसरा जगत—इस प्रकार यह सिलसिला अनंत तक जारी है। एक सृष्टि दूसरी सृष्टिवाले जीवों के लिये शून्य है। लेकिन यदि कोई जीव दूसरी सृष्टिवाले जीवों के लिये शून्य है। लेकिन यदि कोई जीव दूसरी सृष्टि के व्यवहार को देखना चाई तो इस प्रकार की सिद्धि प्राप्त कर सकता है। लीला यह सुनकर अपने पित को उसकी वर्त्तमान सृष्टि में देखने को बहुत उत्सुक हो गई। यह देखकर सरस्वती देवी ने उसको वह रीति बतलाई जिसके द्वारा वह दूसरी और सूद्मतर सृष्टियों में प्रवेश और वहाँ होनेवाले व्यवहारों का निरीन्नण कर सके।

तब सरस्वती और लीला दोनों ने उस लोक में प्रवेश किया जिसमें कि पद्म उस समय अपने वासनायुक्त पूर्व कमों का मोग कर रहा था। पद्म को मरे हुए इस सृष्टि में कुछ चएा ही हुए थे, किन्तु जिस सृष्टि में वह उस समय था जब कि लीला और सरस्वती उसको देखती हैं, वहाँ पर वह एक १६ वर्ष की अवस्था का राजा बना हुआ एक विशाल राज्य पर राज कर रहा था।

लीला को यह देखकर बहुत आरचर्य हुआ कि इतने थोड़े समय में १६ वर्ष कैसे क्यतीत हो गए और उसके कमरे के भीतर ही सारी सृष्टि और बहुत बड़ा साम्राज्य कैसे दिखाई देता है। सरस्वती ने लीला को सममाया कि देश और काल के आणु आणु के भीतर महान् महान् जगत् हैं, और सारे जगतों के देश और काल का हिसाब एक ही नहीं है। जो घटना एक सृष्टि के एक च्रण में हो जाती है, वह दूसरी के एक फल्प में होती है। जिस प्रकार मनुष्य अपने विस्तर पर पड़ा हुआ एक च्रण में सोलों तक होनेवाले स्वप्न के व्यवहारों का एक अनन्त संसारचेत्र में अनुभव कर लेता है उसी प्रकार सब सृष्टियों का हाल है। सरस्वती ने लीला से कहा—इसमें तुमको क्या आश्चर्य होता है, इससे अधिक आश्चर्य की तो यह बात है कि कुल एक सप्ताह भी नहीं व्यतीत हुआ कि तुम्हारे स्वामी पद्म बनने से पहिले एक बाह्यण थे और तुम उनकी पत्नी थी। यदि तुमको विश्वास न हो तो आओ में तुमको दिखलाती हूँ कि उस बाह्यण दम्पति की कुटिया अब खाली पड़ी है और उसके लड़के बाले अभी उसकी मृत्यु का शोक

कर रहे हैं। लीला को यह बात सुनकर वह स्थान देखनेकी बहुत इसुकता हुई। सरस्वती लीला को उस सृष्टि में ले गई।

वहाँ पर जाकर लीला ने वह मोपड़ी देखी जिसमें कि ब्राह्मण वसिष्ठ और उनकी पत्नी अरुन्धती रहते थे। एक दिन वसिष्ठ ने एक राजा की सवारी बड़े ठाठबाट के साथ निकलती देखी। उसको देखकर उनके मन में एक तीव्र वासना उस मुख और वैभव को भोगने की हुई जो कि राजाओं को प्राप्त होता है। उसी दिन बाह्मण का शरीर बूट गया। अरुन्धती ने भी यह वर माँग रक्खा था कि यदि ब्राह्मण उससे पहिले मर जाय तो उसका जीव उसकी फोंपड़ी से बाहर न जाने पाए, और सदा उसका और उसके पित का साथ रहे। जाझण के मरने पर उसकी पत्नी को बहुत दुःख हुआ और उसकी चिता पर बैठकर वह सती हो गई। सरस्वती ने लीला से कहा कि यह सब वृत्तांत केवल एक सप्ताह व्यतीत हुए हुआ था। वह ब्राह्मण तुन्हारे पति पद्म के रूप में और त्राह्मणी तुम्हारे रूप में इस सृष्टि में राज्य का मुख भोगने के लिये उत्पन्न हुए ये। तुम दोनों का जीव उस कुटिया से बाहर नहीं गया। लीला को बहुत आरचर्य हुआ और यह जानने की ज्सुकता बढ़ी कि वह उससे पहिले के जन्मों में क्या थी और कहाँ थी। सरस्वती की सहायता से उसको अपने सब पूर्व जन्मों का हान उदय हो गया।

अब सरस्वती और लीला दोनों उस लोक में लोटों जहाँ पर पद्म विदूरण राजा के रूप में राज्य कर रहा था। उनको यह देखकर वहुत विस्मय हुआ कि अब राजा विदूरण ७० वर्ष की अवस्था के दिखाई पहते हैं। उसकी वर्तामान की का नाम भी लीला है। क्योंकि वह लीला को बहुत चाहता था, इसिलिये उसको इस जन्म में भी लीला ही मिली। लीला और सरस्वती राजा विदूरण के एकान्तवास के समय उनके सामने भगट हुई और उनको उनके पूर्व जन्म के पद्मरूप की याद दिलाई। विदूरण के चित्ता में पद्म होने की वासना उदय हो आई। इसी समय दूसरी लीला ने भी सरस्वती देवी से यह वर माँग लिया था कि अगले जन्म में वह अपने पति की पत्नी बने। कुछ समय के पीछे विदूरण के राज्य पर बाहर से आक्रमण होने लगे और एक वहा संप्राम छिड़ गया। इस संप्राम में राजा विदूरण मारा गया। उसका जीव जो कि लीला के कमरे से कभी बाहर नहीं गया था, वहाँ पर सुरिन्त पड़े हुए शव में प्रविष्ट हो गया, श्रीर पद्म नामक देह जाग उठी। पद्म ने उठते ही अपनी पुरानी दुनिया का अनुभव किया और अपने सामने दोनों लीलाओं को. जिनमें उसकी वासना थी, खड़े हुए पाया। अपनी दोनों पित्रयों के साथ सुख से फिर कुछ काल तक पद्म ने जीवन व्यतीत किया।

वसिष्ठ ने रामचन्द्र से कहा कि जो कुछ हमारे जीवन में होता है सब हमारी वासनाओं के अनुसार ही होता है। जीवन-मरण, साधी-सङ्गी, लोक-लोकान्तर सब हमारी वासनाओं के बनाए बनते हैं।

७ - कर्कटी राखसी की कहानी

मूर्ख लोग दुःख भोगने और मरने के लिये ही जीते हैं। जिसने अपने आत्मा को नहीं जाना, उस मूर्ख का जीवन ही मृत्यु है। ब्रह्मा ने सृष्टि के आदि से यह नियम बना रक्ता है कि हिंस जीवों (दिन्दों) के भच्छा के लिए मूद प्राणी हैं, आत्मज्ञानी जन नहीं हैं। संसार में जो उदार गुणों वाले देहधारी हैं, वे इस पृथ्वीतल पर वर्तमान चन्द्रमा हैं; वे अपने सङ्ग से सबको शीतलता प्रदान करते हैं। सारे गुणों से उत्तम गुण अध्यात्मविद्या है; उसको जानने से ही राजा राजा

होता है और मन्त्री मन्त्री होता है; अन्यया नहीं।

इन सिद्धान्तों को समभाने के लिये श्री वसिष्ठजी ने रामचन्द्रजी को कर्कटी (वियुचिका) का उपाख्यान सुनाया, जो संनेपतः इस प्रकार है। हिमालय पहाड़ की उसरीय घाटी में कर्कटी नाम की एक राज़सी रहती थी। वह अन्य जीवों को खाकर अपना पेट भरती थी। किन्तु बहुत दीर्घकाय होने के कारण सदा ही भूखी रहती थी। इसिलये उसने उम्र तपस्या की और बहा। को प्रसन्न करके यह वर माँगा कि उसका आकार सुई के समान हो जाय। ब्राह्मा ने एवमस्तु कहा और तभी से कर्कटी का आकार सूचि के समान हो गया और उसका नाम अब विष्चिका पड़ा। उसने इस विष्चिका रूप से बहुत से जीघों का हनन किया। किंतु उसको रह रहकर यह पछतावा होता या कि वहत बड़े-बड़े जन्तर्ख्यों को मारने पर भी उसके शरीर में केवल एक छोटी-सी बूँद सून जाता था। उसने फिर तपत्या की और बहाा को प्रसन्न करके यह वर माँगा कि उसका शरीर फिर उतना ही बड़ा हो जाए जितना कि पहले था। ब्रह्मा ने यह वर देने से पहले उससे यह वादा करा लिया कि वह केवल मृद जीवों को ही मारकर अपना पेट भरेगी, ज्ञानी की कुछ नहीं कहेगी। करूटी ने यह मालूम करने के लिए कि कौन जीव

मृद् है और कौन ज्ञानी है प्रश्नों की एक सूची तैयार की। जो जीव उसे मिलता उसी से वह प्रश्न करती थी। उत्तर न पाने पर उसकों भच्या कर जाती थी। ऐसा करते करते जब उसकों कुछ समय हो गया तो एक दिन उसकों एक वन में सैर करता हुआ एक किरात राजा दिखाई पड़ा। वह दौड़कर राजा के पास आई और उससे उसने अपने सब प्रश्न पूछे। राजा ब्रह्मज्ञानी था। उसने उसके सब प्रश्नों का संतोषजनक और यथोचित उत्तर दे दिया। इसलिये उसने राजा को खाने से छोड़ दिया और उससे मित्रता करना और उसके संग रहना चाहा। राजा की आज्ञा से उसने अपना कुरूप वेप त्याग कर सुन्द्र शरीर धारण किया और सुन्द्र वस्न और भूषणों से अलंकृत होकर वह राजमहल में रहने लगी। राजा के राज्य में जो लोग पाप और अपने करते थे और जिनको राजदरवार से मृत्युद्ग्ड मिलता था, वे उसको खाने के लिये दिये जाते थे। इस प्रकार वह कुछ दिन शान्ति से जोवन विताकर उत्तम गति को प्राप्त हुई।

# ८. इन्दु ब्राह्मण के लड़कों की कथा

जीव केवल संकल्पमय है। जो संकल्प इसके हृदय में हुद हो जाता है वह ही बाह्य आकार धारण कर लेता है। संकल्पमय चित्त जिस प्रकार के जगत् की कल्पना करता है, वैसा ही समस्त जगत् च्रण् में निर्मित हो जाता है। सारा ब्रह्माएड मन की ही कल्पना है, और प्रत्येक मन में जगत के रचने की सामर्थ्य है। इस सिद्धान्त को प्रतिपादन करते हुए विसष्टजीने रामचन्द्रजी को ब्रह्मा के मुख द्वारा सुनी हुई इन्दु बाह्मण के लड़कों की कथा, जो संचेपतः इस प्रकार है, सुनाई:—

एक समय की वात है कि जगत्ल्रष्टा ब्रह्मा अपनी महाप्रलय की निद्रा से जागकर जब नई सृष्टि की रचना करने को ही थे तो उनको मालूम पड़ा कि सृष्टि तो पहिले से रची हुई है। उनको बहुत ही आअये हुआ। वो सृष्टि उनको दिखाई पड़ी उसके सूर्य से उन्होंने पूछा कि यह सृष्टि मेरे रचने से पहले ही कहाँ से आ गई। सूर्य ने कहा, हे देव, एक ही सृष्टि नहीं, ऐसी ऐसी दस सृष्टियाँ आप के रचे बिना ही रची गई हैं। बहा ने विस्मय के साथ पूछा कि इनके रचनेवाले कीन हैं? सूर्य देव ने कहा—

भगवन्, आपकी पूर्वरचित सृष्टि में कैलाश पर्वत के नीचे जो जन्त्र्द्वीप था उसमें स्वर्णेजट नाम का एक प्रान्त था। वहाँ पर इन्दु नाम का एक बहुत पवित्र बाह्मण और उसकी सुयोग्य पत्नी वास करते थे। उनके यहाँ जब बहुत काल तक कोई सन्तान न हुई तो उन्होंने तप करके शिवजी महाराज से बर पाया कि उनके यहाँ १० महामना बालक होंगे। ऐसा ही हुआ। कुछ काल जीकर वह बाह्मण मर गया। पुत्रों को उसके मरने का बहुत दुःख हुआ। सबने इकटा होकर यह सोचा कि पिताजी की यादगार कायम रखने के लिये कोई ऐसा बहा काम करना चाहिए जो आजतक किसी मनुष्य ने न किया हो। सोचते सोचते वे इस प्रस्ताव पर आए कि उन दसों को १० ब्रह्मा बनकर इस सृष्टियों की रचना करनी चाहिए। यह धारणा करके वे लोग पद्मासन जमाकर समाधि में बैठकर यह संकल्प करने लगे कि वे ब्रह्मा हैं और सृष्टि की उत्पत्ति कर सकते हैं। यथोचित समय बीतने पर वह संकल्प हद हो गया और १० सृष्टियों की रचना हो गई।

यह सृष्टियाँ तब तक क्रायम रहीं जब तक कि उनके संकल्प की

शक्ति चीग् न हुई।

#### ९. अहिल्या रानी और उसके प्रियतम इन्द्र की कहानी

मन के किसी वस्तु पर स्थिर हो जाने में कितना आनन्द है और स्थिर चित्त वाले प्रेमी को शरीर के दुःखों का किस प्रकार भान नहीं होता-यह बात अहिल्या और इन्द्र की कथा से जाहिर है। कथा संचेप से इस प्रकार है:—

मगध देश में इन्द्रशुम्न नाम का एक बड़ा प्रतापी राजा था। उसकी श्री अहिल्या, बहुत रूपवती थी। उसी नगर में इन्द्र नामक एक अत्यन्त बुद्धिमान् ब्राह्मणु-कुमार रहता था। रानी ने उस ब्राह्मणु-कुमार की प्रशंसा सुनकर उसकी देखना चाहा। किसी ससी द्वारा ब्राह्मणु-कुमार इन्द्र के दर्शन कराए जाने पर वह उसकी परम अनुराणिणी वन गई, और यह चाहने लगी कि इन्द्र इसका होकर उसके ही साथ रहे। वह उसमें इतनी अनुरक्त हो गई कि सारे जगत् की वह तन्मय ही देखने लगी—"ततस्तदनुरक्ता सा पश्यन्ती तन्मयं जगन्"—किसी प्रकार से उसने अपने पास इन्द्र को बुलाया और उससे अपने हृद्य का प्रेम प्रकट किया। इन्द्र भी रानी में अनुरक्त हो गया, और सारे संसार को मूलकर उसी के ध्यान में रहने लगा।

अहिल्या को इन्द्र का ध्यान करने में और इन्द्र को आहिल्या का ध्यान करने में अलीकिक आनन्द का अनुभव होता था, और एक की

दूसरे से मिलने की सदा ही चाह रहती थी। रानी जब कभी अवसर पाती इन्द्र को जुला लेती और उसके साथ आनन्द से समय विताती। यह बात धीरे धीरे राजा को भी माल्म हो गई। राजा ने उन दोनों का विच्छेद कराने का यथाशक्ति यत्न किया किन्तु असफल रहा। उसने उन दोनों को हर एक प्रकार का शारारिक दुःख दिया—मत्त हाथी के पैरों में डलवा दिया, कोड़ों से पिटवाया, अन्न-जल न मिलने दिया—पर उन दोनों का ध्यान एक दूसरे पर इतना लगा हुआ था कि शारीर के कड़े से कड़े दुःख का उनको भान नहीं हुआ।

इन्द्र ने राजा से कहा कि मेरा जगत तो अहिल्यामय है। आपने जो सैकड़ों दु:ख मुक्ते दिए हैं वे मुक्ते माल्म ही नहीं पड़े। और अहिल्या का जगत् मन्मय है अर्थात् वह सब जगह मुक्ते ही देखती है, इसलिये उसको भी किसी दूसरे के दु:ख देने से जरा भी दु:ख नहीं माल्म होता।

राजा को बहुत खेद हुआ क्योंकि वह उन दोनों को सब प्रकार का कष्ट देने पर भी उनको एक दूसरे के मन से दूर न करा सका। तब राजा ने भरत नाम के मुनि के पास जा कर और सब हाल कह कर उनसे यह पार्थना की कि वे उन दोनों को शाप दें। भरत ने उनको शाप दिया कि वे नष्ट हो जाएँ। उन दोनों ने भरत और राजा से कहा—इस शाप से हमारा कुछ नहीं विगड़ता। ज्यादा से ज्यादा यह शाप हमारे शरीर ही को नष्ट कर देगा। शरीर की तो हमें कुछ मुख खुध ही नहीं। हमारे मनों को जो एक दूसरे के ध्यान में अचल है शाप नष्ट नहीं कर सकता। ये दोनों मन जहाँ भी रहेंने शरीरों की पुन: रचना कर लेंगे।

दोनों शरीर शाप के कारण भूमि पर सुखे वृज्ञों की नाई गिर पड़े। दोनों मृग योनि में पैदा हो कर एक दूसरे से प्रेम करते रहे। इसके पीखें दोनों पज्ञी हो कर एक दूसरे में रत रहे। फिर दोनों बाइएण दम्पति के रूप में आए। इसके पीछें भी उनके अनेक जन्म हो चुके

हैं लेकिन हर जन्म में वे एक दूसरे की प्रेम करते हैं।

१०-चित्तोपाख्यान

संसार के जितने मुख-दुःख हैं वे सब वित्त के अधीन हैं। बन्ध और मोच भी वित्त की हा अवस्थाएँ हैं। जो वित्त वासनाओं की पूर्ति के लिये इधर उधर दौड़ता रहता है उसको कभी चैन नहीं मिलती, जिसने वासनाओं से निर्मुक्ति पा ली है वहीं वित्त शुद्ध ब्रह्म वन जाता है, और अनुपम परमानन्द का अनुभव करता है—इन वातों को समकाते समय वसिष्ठजी ने रामचन्द्रजी को चित्तोपाख्यान (चित्त की कहानी) सुनाया, जो इस प्रकार है:—

हे राम! एक बहुत बड़ा, शान्त चौर भयानक वन है। एक समय उसमें विचरते हुए मैंने एक विचित्र पुरुष देखा। वह पुरुष बहुत बड़े शरीर वाला, सहस्रों आखों और हाथों वाला था। उसकी कियाएँ पागल की कियाओं की नाई देख पड़ती थीं। वह कभी इधर दौड़ता या, कभी उधर; कभी रोता था, कभी हँसता था; कभी नाचता था, कभी शोकातुर हो कर गिर पड़ता था। उसकी सहस्रों आखें उसको सहस्रों विषयों का दर्शन कराती थीं, जिनकी प्राप्ति के तिये वह अधीर हो कर चारों ओर दौड़ता रहता था, और किसी एक विषय पर स्थिर मित हो कर उसका आस्वादन नहीं कर पाता था। किसी विषय की प्राप्ति न होने पर अथवा उस विषय से वह आनन्द प्राप न होने पर जिसकी कि वह उस विषय से आशा करता था, वह इतना कद हो जाता था कि वह अपने सहस्रों हाथों से अपनी देह को खब जोर से पीटने लगता था। ऐसा करते करते वह इतना भयभीत हो जाता था कि वह अपने को सुराचित रखने के लिये किसी एकान्त और धने कुछ की शरण लेने के लिये उत्पुक होता था। किन्तु रोते-रोते उसकी दृष्टि और विषेक बुद्धि इतनी मन्द पड़ जाती थी कि वह अन्धे की नाई करख़वे के घने कुछ में प्रवेश करके उसके कांटों से विदीर्ण होता था और चिल्लाने लगता था। उसके शरीर में इतनी वेदना होती थी कि उसको मिटाने के लिए वह एक कुएँ में कूद पड़ता था। वह कुआँ अन्धरे और विषेते जन्तुओं से भरा हुआ या और इसमें से नाक को दुःख देने वाली दुर्गन्य आती थी। रात भर इसमें किसी तरह रह कर प्रातःकाल फिर वह उस कृप से वाहर निकल कर अपने बेचेन जीवन का आरम्भ करता था। घूमते फिरते कभी कभी उसको केले का शीतल और सुगन्धित वन मिल जाता था जिसमें वह घड़ी दो घड़ी विश्राम और भर पेट भोजन पा लेता था। लेकिन वहां पर भी उसको शान्ति नहीं मिलती थी। वहां से भाग कर फिर इधर ट्घर मारा मारा फिरता था। मैंने यह भी विचित्र वात देखीं कि मेरे यत्न करने पर भी वह मेरे सम्भुख नहीं होता था। हर समय वह मेरी निगाह से वच कर चलता था। एक समय ऐसा हुआ कि बहुत

यत्न करने पर मैंने उसको अपने सामने बुलाया और एक दृष्टि उसके ऊपर डाली। देखते देखते ही उसके सहस्रों हाथ और नेत्र चीए होने लगे। थोड़े ही समय में उसका सारा शरीर खिल भिन्न हो गया और वह मेरे हृदय में प्रविष्ट हो कर शान्त हो गया। मैंने तो यह जाना या कि उस वन में ऐसा उन्मत्त पुरुष एक ही था और उसको मेरा दर्शन होते ही मुक्ति मिल गई। लेकिन फिर मुम्मे ऐसे पुरुष उस वन में बहुत से मिले। जो जो मेरे सन्मुख आए वे सब शान्त हो गए और जिन्होंने मुक्ति मुंह खिपाया वे अभी तक उसी प्रकार अमए कर रहे हैं।

रामचन्द्रजो ने विसष्ठिजी से पृष्ठा—हे ब्रह्मन् ! वह वन कहाँ है और वह पुरुप कौन है ? विसष्ठिजी बोले ! हे रामजी ! वह वन यह संसार है और वह मत्त पुरुप मन है । सहस्रों नेत्र और हाथ मन की अनन्त वासनाएँ हैं । वह अन्धकृप गृहस्थ है, करख़ने का कुख़ नरक है और कदली वन स्वर्ग है । मैं जिसके सम्मुख होता हूँ वह मन शान्त और मुक्त हो जाता है । मैं विदेक हूँ । विचार और विदेक द्वारा ही मन अमनीभाव को प्राप्त होकर निर्वाण और परमानन्द की प्राप्ति करता है ।

#### ११-वालाच्यायिका

जो कुछ दृश्य संसार है वह सब केवल दृष्टि मात्र है। कल्पना और अम से अधिक इसकी सत्ता नहीं है। शून्य ब्रह्म की मित्ति पर मनरूपी वित्रकार ने ये सब चित्र बना रक्खे हैं। मन की कल्पना के अतिरिक्त इसमें कुछ भी सार नहीं है। जिस प्रकार स्वप्न में रचे हुए जगत् में कल्पना के सिवाय और कुछ भी नहीं है उस प्रकार ही इस संसार की स्थित है। वस्तुत: तो जगत् है ही नहीं—मन ने अपने भीतर ही इसकी कल्पना कर रक्खी है, और उस कल्पना के वश होकर वह अपने आपको इतना भूल गया है कि उसकी हृश्य पदार्थ ही सार और वास्तिवक जान पड़ते हैं। यह ऐसे ही होता है जैसे कि कोई बालक सर्वथा मिथ्या कहानी को सुनकर उसको सच समम्म कर उसमें सुख और दुःख का अनुभव करने लगता है। इस विषय को समम्माने के लिये वसिष्ठ ने रामचन्द्रजी को एक वह कहानी सुनाई जो किसी दाई ने एक बालक को सुनाई थी, और बालक ने उसको सबी बात मान ली थी। वह कहानी इस प्रकार है—

एक शुन्य नाम का नगर है। उसमें तीन राजपुत्र रहते थे, जिनमें से दो तो अभी पैदा हो नहीं हुए थे और एक गर्भ में भी नहीं आया था। वे विपत्ति में पड़ने के कारण दुःखी होकर सोचने लगे और उन्होंने यह निश्चय किया कि बाहर जाकर धनोपार्जन किया जाए। बाहर जाकर मार्ग में उनको बहुत कष्ट हुआ और मार्ग में चलते चलते धककर भूख और प्यास से तंग होकर वे एक तीन वृत्तों के कुंज को झाया में जा बैठे। वे तीन बृज्ञ ऐसे थे जिनमें से दो तो उपजे हो नहीं थे और एक का बीज भी नहीं बोया गया था। वहाँ पर बैठ कर उन्होंने विश्राम किया और अमृत के समान मुखादु फलों का भन्नए किया। थोड़ी देर बाद वहाँ से उठकर वे आगे वड़े और बहुत सुन्दर, निर्मल और शीतल जल वाली तीन निद्यों उन्हें दिखाई पड़ीं। वे निद्यों ऐसी थीं कि दो तो जलरहित थीं और एक सूख गई थी। तीनों ने उन निद्यों में बड़े आनन्द के साथ स्नान कीड़ा की और जल पिया। फिर चलते चलते जब सायंकाल हो गया तो उनको एक भविष्यनगर दिखाई पड़ा। उन्होंने इसमें प्रवेश किया, और उनको रहने के लिये उस नगर में तीन मकान मिले - जिनमें से दो तो अभी बने ही नहीं थे और तीसरे में एक भी दीवार नहीं थी। वहाँ रहकर उन्होंने तीन त्राह्मणों को निमंत्रण दिया—ितनमें से दो के तो शरीर ही न ये और तीसरे के मुँह ही नहीं था। उन्होंने तीन थालियों में भोजन किया, जिसमें से दों में तो तली ही नहीं थी और तीसरी चूर्णरूप थी। उस भविष्य नगर में वे तीनों वालक आनन्द्रशूवक अपना जीवन विताते रहे।

यह कहानी सुनाकर विसम्नजी ने रामचन्द्रजी से कहा कि यह संसार भी इस कहानीकी नाई है। केवल कल्पनापर ही इसकी स्थिति है। सार वस्तु जो कि कल्पित नहीं इसमें कुछ नहीं है।

#### १२ — इन्द्रजालोपाख्यान

इन्द्रजालोपास्यान योगवासिष्ठ के सर्वश्रेष्ठ उपास्यानों में से हैं। इसके द्वारा विसिष्ठजी ने रामचन्द्रजी को यह बतलाया कि सारा जगत् मन के भीतर है। मन इसको एक निमेप में उत्पन्न कर लेता है और एक निमेप में लीन कर देता है। सारा दृश्य संसार स्वप्न के सदृश है। चाण भर के स्वप्न में वे सब घटनाएँ घटित हो जाती हैं जो कि बाह्य जगत् में, जो एक दूसरा स्वप्न है, युगों और कल्पों में होती हैं! जो कुछ बाह्य जगत् में होता है वही चाण भर में मन के अन्द्र प्रवीत हो सकता है। संनेपत: इन्द्रजालोपास्थान इस प्रकार है:—

इस प्रश्नी तल पर उत्तरपाएडव नाम का एक देश था, उस पर लवस

नाम का एक बड़ा धर्मात्मा और प्रतापों राजा राज करता था। एक समय, जब कि राजा अपने द्रबार में बैठे हुए थे, वहाँ पर एक इन्द्र-जाजी (बाजीगर) आया और राजा को यथोबित प्रणाम करके बैठ गया। राजा ने उसको अपना कौतुक दिखाने की आज्ञा दी। इन्द्र-जाजी ने अपना पिटारा खाल कर उसमें से एक मोर को पूँझ का गुच्झा निकाल कर राजा के सामने घुमाया। उसके घुमाते घुमाते राजा को निद्रा आ गई और कोई दो घड़ी तक राजा मूर्छित से हो कर निद्रा में पड़े रहे। सब दरबारी लोग सोच में हो गए, और जादूगर को बुरा-भला कहने लगे। जागने पर राजा ने सब लोगों के सम्मुख वह बृत्तान्त सुनाया जिसका कि उन्होंने उस दो घड़ी के समय में अनुभव किया था। वह इस प्रकार था:—

मोर की पूँछ का गुच्छा धूमते देखकर राजा का ध्यान उस और ऐसा लगा कि उसको अपनी अवस्था का विस्मरण हो गया और एक विचित्र दश्य उसके सामने आया। उसने देखा कि एक दूसरे राजा का दूत एक बहुत तेज और सुन्दर घोड़ा लिए उसके सामने उप-स्थित है। दूत ने राजा से प्रार्थना की कि वह घोड़ा उनकी सवारी के लिए उसके राजा ने भेंट रूप से भेजा है। राजा बहुत प्रसन्त हुए और उस घोड़े पर सवार होकर बाहर निकले। घोड़ा बहुत तेज था। राजा को लेकर वह अति देग से भागा और रोके न रुका। राजा बैठे-बैठे जब तंग आ गए और अपने राज्य से बहुत दूर दक्षिण दिशा में विरुधावल के जंगल में पहुँच चुके, तव उन्होंने घोड़े पर बैठे हुए ही एक पेड़ की शाखा को पकड़ लिया और घोड़े को छोड़ दिया। जब बोड़ा भाग गया तो वे पेड़ से नीचे उतर कर विश्राम करने के निमित्त बैठ गए। उनको इतनी भूख और प्यास लगी थी कि प्राण निकले जाते थे। चारों और देखा। कहीं से भी अन्त अथवा जल की प्राप्ति की सम्भावना न ज्ञान पड़ी। वे जीवन से निराश हो ही चुके ये कि एक मिलन वस्तों वाली काली और कुरूपा चाएडाल-कन्या एक वर्तन में जामुन का रस और दूसरे में पके हुए चावल भरे हुए मस्तानी चाल से जाती हुई उनको दिखाई पड़ी। राजा इतने भूखे थे कि सब विचार छोड़कर उससे प्रार्थना करने लगे कि उस अन्न और रस में से कुछ उसको देकर उसके प्राणों की रचा करे। कन्या ने राजा से कहा कि वह चारडाल-कन्या है और वह अन्न और रस

अपने पिता के लिए ले जा रही है। बहुत प्रार्थना करने पर भी उसने राजा को कुछ न दिया। राजा ने उसका पीछा किया—तब उस कन्या ने राजा से कहा-यदि तुम मेरे पि बतना स्वीकार करो तो मैं अपने पिता के अन्न में से कुछ भाग तुमको दे दूँगी। राजा भूख प्यास से इतने पीड़ित हो रहे थे कि उन्होंने उसका पति बनना स्वीकार कर लिया। उसको थोड़ा सा भात खिलाकर और जामुन का रस पिला-कर वह बड़ी प्रसन्न होकर अपने पिता के पास गई और उससे बोली-मैंने यह सुन्दर पुरुष अपना पति बना लिया है। पिता बहुत प्रसन्न हुए और बोले—बहुत अच्छा किया। जा इसको लेकर घर जा और सुख से जीवन बिता। राजा ने चाएडाल के घर आकर देखा कि चारों ओर अस्यि, मांस और रुधिर, कुत्ते, गर्धे और भैंस आदि जानवरों की खालें विखरी पड़ी हैं। एक बहुत ही गन्दी दुर्गन्धयुक्त कोंपड़ी में उसकी सास मांस पका रही थी। अपने जामाता को देखकर वह बहुत प्रसन्न हुई; रुधिर और मांस का भोजन राजा को परोसा। सारी चाएडाल विरादरी को इकट्टा करके चारडाल-दम्पति ने वड़े समारोह के साथ अपनी पुत्री का विवाह रचाया। योडे ही समय में राजा एक प्रतिष्टित चाएडाल वन गया। कुछ वर्षों के भीतर उसकी स्त्री से उसके यहाँ तीन पुत्र और तीन कन्याएँ हुई। राजा अपने राजभाव को बिल्कुल ही भून गया, और चारडालोचित सब कर्म करने लगा। बहुत सुख से अपने गृहस्थी में रहता रहा। एक समय ऐसा आया कि वर्षा न होने कारण बहुत बढ़ा अकाल पड़ गया। उस देश में अन्न और जल का अभाव हो गया। सब लोग भूसे मरने लगे। तङ्ग आकर वह चाएडाल अपनी स्त्री और वजां को साथ लेकर दूसरे देश में भोजनोपार्जन करने के लिये बाहर निकला। रास्ते में वे सब भोजन के बिना तंग आ गए और चलने योग्य न रहकर एक बृज्ञ के नीचे बैठ गए। वहाँ पर पड़े-पड़े, सबसे छोटे पुत्र ने पिता से कहा कि मूख के मारे उसके प्राण निकल रहे हैं। पिता के पास और साधन कुछ नहीं था, इसलिए उसने अपने पुत्र की जुधा तृप्ति के लिए अपने आपको एक लकड़ी के जलते अम्बार पर रखते हुए कहा कि ले तू मेरा मांस खाकर अपने प्राण की रका कर ले। आग से जलने पर उस चारडाल की चेतना दूसरी स्थिति का अनुभव करने लगी--राजा लवण मुरुक्षं से जाग गए और

अपने आपको उन्होंने राजा के रूप में सिंहासन पर वैठा हुआ पाया। सामने इन्द्रजाली वैठा था और सब द्रवारी चिन्ताकुल सामने खड़े थे।

राजा को यह सब दृश्य केवल दो चड़ी के भीतर अनुभव करके वड़ा आश्चर्य हुआ। इन्द्रजालीने उससे कहा—महाराज ये सब बटनाएँ सबी हैं और यदि आप को विश्वास न हो तो आप स्वयं उस देश में जाकर देख लीजिये। राजा अपनी सेना को लेकर दिल्ला को खाना हुए। चलते हुए रास्ते में उन्होंने वे सब देश, स्थान, और दृश्य देखे। किरात देश में पहुँचकर हुबहू वही सब स्थान देखे जिनमें उसने अमण और वृत्युपार्जन किया था। वह स्थान भी देखा जहाँ पर कि उसने अपनी देह का अपने पुत्रों की जुधातृप्ति के लिए बलिदान किया था। अकाल के सभी निशान उनको वहाँ पर दिखाई पड़े। चाण्डाल गृह में जाकर देखा तो उनकी सास घर में बैठी हुई अपने जमाई की मृत्यु के शोक में रो रही थी। राजा ने उसके पास जाकर इसको सान्त्वना दी। उसको धन देकर प्रसम्न किया, और आश्चर्य से पूर्ण होकर यात्रा से घर लीट आया।

१३ - शुक्रोपाख्यान

शुकोपाल्यान द्वारा वसिष्ठजी ने रामचन्द्रजी को यह बतलाया कि बासना और संकल्प के अनुसार ही मनुष्य की गति होती है, इसलिये निर्वाग्यपद प्राप्त करने की इच्छा बाले मनुष्य को संसार के विषयों के लिये वासना नहीं करनी चाहिए. और किसी भी सांसारिक सुख अथवा भोग का अपने मन में संकल्प उदय न होने देना चाहिये।

एक समय को बात है कि मन्द्राचल पर्वत पर भुगुमुनि ने डम तप करना आरम्भ किया। उनके समीप उनकी देखभाल और सेवा करने के लिये उनके प्रिय और सर्व गुण सम्पन्न पुत्र शुक्र रहने लगे। भुगु ऋषि ने निर्विकल्प समाधि लगाई तो शुक्रको सेवा कार्य से ऊछ अवकाश मिला।

एक समय जब कि शुक शान्तिचत्त बैठे हुए प्रकृति की शोमा का निरीक्षण कर रहे थे, उनको आकाश मार्ग से जाती हुई एक रूपलावस्य-सम्पन्ना अप्सरा दिखाई पड़ी। उसको देखते ही शुक के मन में कामबासना उदय हो आई। उसको प्राप्त करने की प्रवत इच्छा उपन हुई। उनको यह खयाल आया कि यह अप्सरा देवलोक की है इसलिये देवलोक जाता चाहिए। यह संकल्प उदय होते ही उनका सूच्म शरीर स्थूल शरीर को छोड़कर देवलोक पहुँचा। शुक्त ने अपने आपको इन्द्रलोक

में पाया। वहाँ पर चारों श्रोर ऐश्वर्य और भोग, सौन्दर्य श्रौर श्रानन्द का साम्राज्य दिखाई पड़ता था। इन्द्र ने शुक्र का आदर सत्कार किया और उनको स्वर्ग में रहकर वहाँ के आनन्द का भोग करने के लिये निमन्त्रण दिया। शुक्र का मन तो उसी ऋप्सरा के पीछे लगा था जिसको देखकर वे काम से परास्त हुए थे। स्वर्ग में उसकी तलाश में फिरने लगे। आखिर वह एक वाटिका में विहार करते हुए मिल ही गई । बाँखें चार होते ही दोनों में परस्पर स्नेह का उदय हो गया, और आनन्द से एक दूसरे के साथ रहने लगे। इस प्रकार उस विश्वाची नाम की देवसुन्दरी के साथ आनन्द का उपभोग करते करते शुक्र को बहुत समय बीत गया। जब उसके पूर्वकृत पुरुयों का भीग द्वारा चय हो गया तो वह स्वग से गिरा । इसी प्रकार वह अप्सरा भी अपने पुरुष चीए होने के कारण स्वर्ग से गिरी। कुछ समय तक दोनों के सूचम शरीर चन्द्रमा की किरणों में रहे। फिर अनाज के पौदों में आकर रहे। बस पीरे के धान्य को जिसमें शुक्र का जीव था दशारएय देश के एक ब्राह्मण ने खाया और उसके धान्य को जिसमें विश्वाची का जीव था मालव देश के राजा ने खाया। बाह्माए के भोजन का वीर्य बनने पर शुक्र उसकी स्त्री के गर्भ से उस त्राह्मण का पुत्र हुआ, और मालव नरेश के यहाँ विश्वाची का जीव उसकी कन्या बनकर उत्पन्न हुआ। जब कन्या बड़ी होकर रूपवती और विवाह योग्य हुई तो राजा ने उसको स्वयंवर द्वारा वर जुनने की आज्ञा दी। दैवयोग से वह ब्राह्मण्-वालक भी यहाँ पर आ निकला। पूर्व स्नेह अहप्र रूप से उदय हो आया, और उस कन्या ने विवश होकर ब्राह्मण के ग़रीब बालक को अपना पवि बना लिया। कुछ दिन पीछे राजा अपने जामाता को राज्य सौंपकर वन चले गए। इस प्रकार बहुत दिनों तक राज और राजतनया का उपभोग करने पर शुक्र के जीव ने इस देह का त्याग किया। तब वह बङ्ग देश में एक घीवर हुआ। फिर एक सूर्यवंशी राजा हुआ। फिर एक वड़ा विद्वान् गुरु हुआ। फिर एक विद्याघर हुआ। फिर मद्रास में एक राजा हुआ। फिर वासुरेव नाम का एक तपस्वी वालक हुआ। फिर विन्ध्याचल में एक किरात हुआ। फिर सौवीर और कैवट देश में मंत्री हुआ। फिर त्रिगर्त देश में एक गधा हुआ. फिर किरात देश में एक बाँस का पौदा हुआ। फिर चीन के जंगल में एक हरिए। हुआ। फिर एक ताड़ के वृत्त में वास करनेवाला सर्प हुआ। फिर एक वन में मुर्गा

हुआ। इस प्रकार अपनी वासना और कर्मनियमानुसार वह बहुत से रूपों को धारण करता हुआ एक बाह्मण-कुमार होकर गङ्गा तट पर तपस्या करने लगा। उसका शुक्र शरीर विकृत होकर शीर्ण होने लगा।

भुगु ऋषि की जब बहुत काल पीछे समाधि खुली तो उन्होंने शक को अपने पास न पाया। तलाश करने पर जब उसके शरीर को मृत अवस्था में पाया तो उनको काल के ऊपर बहुत क्रोध आया और काल को शाप देने के लिये तैयार हुए। इतने ही में काल ने स्यूल हप धारण करके भुगुऋषि को प्रणाम किया, और कहा-महाराज आप क्या कर रहे हैं। मैं काल तो भगवान का नियत किया हुआ हूँ, और सदा अपने धर्म का पालन करता हूँ। मुक्ते आप शाप नहीं दे सकते। में सब प्राणियों की वासना और कर्मों के अनुसार उनके स्थूल शरीर की तक्दीली किया करता हूँ। आपका पुत्र शुक्र अपनी वासनाओं के और संकल्पों के अनुसार ही अगएय योनियों में भ्रमण करता फिर रहा है। कालने उसके सब जन्मों का वृत्तान्त सुनाकर भूग को बतलाया कि शुक्र का जीव इस समय बाह्मण वालक बना हुआ गङ्गा-तट पर तप कर रहा है। विश्वास न हो तो जाकर देख लिया जाए! भूग मुनि काल को लेकर उसके समीप गए। ब्राह्मण्-बालक ने दोनों को देखा किन्तु पहचाना नहीं। भुगु ने उसको ध्यान लगाकर देखने को कहा। तब उसको अपने पूर्व जन्मों का स्मरण हो आया। पिता की बाज्ञानुसार उसने फिर शुक्र होने की तीत्र वासना की और उसके फलरूप त्राह्मण-बालक के शरीर को छोड़कर उसकी पुर्यष्टक (सूच्म रेंह ) ने शुक्र शारीर में प्रवेश करके उसको जीवित किया।

विश्व ने राम से कहा कि शुक्र ने जो रूप धारण किया अपनी वासना के अनुसार किया। इरएक जीव की इरएक वासना उसके लिये एक बाँधनेवाली डोरी है, जो कुछ काल के लिये अवश्य ही उसे उस विषय से बाँधेगी जिसकी वह चाह करता है। किसी उर्दू किन ने ठीक कहा है:—

आर्जूये दीदे जानां बज्म में लाई मुमे। अर्जूये दीदे जानां बज्म से भी ले चली॥

अर्थात् प्रिय वस्तु के दर्शन ( प्राप्ति ) की अभिलाषा ( वासना ) ही सुने संसार में लाती है और वहीं मुक्ते संसार से ले जाती है।

कठोपनिषद् में इसी कारण से यह कहा है-

यदा सर्वे प्रमुच्यन्ते कामा येऽस्य हृदि श्रिताः।

श्रथ मर्त्योऽमृतो भवत्यत्र त्रझ समस्तुते।।
श्रथीत्—जब इस जीव के हृदय में वास करनेवाली वासनाओं का
परित्याग हो जाता है तभी मर्त्य (मरनेवाला) जीव श्रमृत होकर
ब्रह्मत्व को प्राप्त होता है।

१४ -दाम, ज्याल और कट की कहानी

दाम, ज्याल और कट की कहानी मुनाकर विसष्टजी ने रामचन्द्र जी को यह उपदेश दिया कि मनुष्य को सब प्रकार की सिद्धि और विजय प्राप्त करने का एक ही उपाय है और वह है अनहंमाबयुक्त पुरुषार्थ। जो मनुष्य अहंभाव से प्रेरित होकर पुरुषार्थ करता है उसको इतनी कामयाबी नहीं प्राप्त होती जितनी कि उसको होती है जो कि अहंभाव से स्पृष्ट न होकर अपने जीवन को हयेली पर रखकर अपने आदर्श की सिद्धि के लिये मृत्यु से जरा भी नहीं उरता। जिस मनुष्य में अहंभाव और मृत्यु का डर है और जो सदा ही अपनी जान बचाने का खयाल रखता है वह परास्त होता है।

एक समय पाताल लोक के अमुर राजा शम्बर ने देवलोकवासी देवताओं से संप्राम छेड़ा। बहुत दिनों तक घोर युद्ध होता रहा। कभी शम्बर परास्त होता था, कभी देवराज इन्द्र। शम्बर को कई प्रकार की माया आती थी। उसने अपनी माया द्वारा तीन विशालकाय दैत्य — दाम, व्याल और कट -उत्पन्न किए। वे ऐसे थे जिनमें अहंभाव लेशमात्र भी न था और न किसी प्रकार की वासना उनके मन में होती थी। जिस कार्य के लिये उनकी उत्पत्ति हुई थी केवल उसके करने में ही उनकी निष्काम प्रवृत्ति थी। उसके फल, अथवा उस सम्बन्धी हानि-लाम की चिन्ता उनके मन में जरा भी नहीं होती थी।

ऐसे दाम, व्याल और कटने संप्राम में देवताओं के दाँत खट्टे कर दिए। वे इतनी वहादुरी से लड़े कि उनके सामने खड़े होने की भी देवताओं में हिम्मत न रही। निदान, देवता लोग भाग निकले और बढ़ाा की शरणा में पहुँचे। बढ़ाा ने ध्यान करके विचार किया तो उनको असुरों की जय का कारण मालूम पड़ गया। उन्होंने देवताओं को समभाया कि जबतक दाम, व्याल और कट अनहंभाव से निष्काम युद्ध करते रहेंगे, तवतक देवताओं को उनके उपर विजय प्राप्त न हो सकेगी। इसलिये यदि उनको परास्त करना है, अथवा उनसे अपनी रज़ा करनी है, तो इस रीति से युद्ध करना चाहिए कि उनके इदय में विजय की कामना, मृत्यु का भय, जीवन की जालसा और अहं-मम-भाव उत्पन्न हो जाएँ।

देवताओं ने बहा की सलाहपर विचार किया और अपने युद्ध का कार्यक्रम निश्चय कर लिया। वे दाम, व्याल और कट से इस रीति से लड़े कि इनके मनमें विजय का अभिमान उत्पन्न हो गया। फिर मरने का भय, पराजय से घुणा, जीवन की लालसा, अहं-मम-भाव उत्पन्न हो गए। इतना होने पर वे देवताओं से युद्ध करने से भय मानने लगे और उनके अपर आक्रमण करना छोड़कर भाग निकले और नष्ट हो गए। देवताओं के सर से आफ़्त टली।

### १५-भीम, भास और दृ की कहानी

इस कहानी द्वारा विसिष्ठजी ने रामचन्द्रजी को यह उपदेश दिया कि आत्मज्ञानी पुरुष को, जो कि वासनारहित होकर संसार में स्वयम का पालन करता है, उसे यहाँ पर विजय और अभ्युदय और मृत्यु के पीछे उत्तम गति प्राप्त होती है।

जय पाताल के दैत्यराज शम्बर को यह माल्म हुआ कि उसके माया द्वारा उत्पन्न किए हुए योद्धा, दाम, ज्याल और कट, इस कारण से देवताओं द्वारा परास्त किए गए कि उनमें श्रहंभाव का उदय हो आया था (जैसा कि ऊपरवाली कहानी में वतलाया गया है), तो उसने अपनी माया द्वारा तीन आत्मज्ञानी योदाओं, भीम, भास और दृढ़ की राना की। उनमें जन्मसिद्ध ही ब्रह्मभाव पूर्ण हर से वर्तमान था। वें जीवन्सक थे, और किसी कारण से भी उनमें ब्रहंभाव, कामना, भय और फल की आकांचा ददय होने की संभावना नहीं थी। वे जिस कार्य को करने के लिये उत्पन्न हुए थे उसको अपनी जान लड़ाकर अतहंभाव से करते थे। जब देवताओं से उनका युद्ध हुआ तो देव-वाओं के दाँत खट्टे हो गए। देवताओं ने वार-वार उनके चित्त में आई-भाव, वासना और भय आदि उत्पन्न करने का यल किया, किन्तु असफल रहे, क्योंकि वे तीनों जीवन्युक्त ये और स्वधर्मपर हुद रहना ही उनका काम था। जब देवताओं का कोई वस न चला तो वे विष्णु भगवान की शरण में पहुँचे । विष्णु भगवान ने ध्यान धरके देखा तो उनको मालुम हो पया कि भीम, भास और दृढ़ को मारना अथवा परास्त करना

देवताओं के वश से बाहर की बात है। इसिलये वे स्वयं अपना सुदर्शन चक्र लेकर युद्ध-स्थानपर आए और उन तीनों को मारकर उनको अपने लोक में स्थान दिया और देवताओं को भय और दैत्याक्रमण से मुक्त किया।

### १६—दाशूरोपाख्यान

मगध देश में शरलोमा नाम का एक मुनि रहता था। उसका एक मात्र पुत्र दाशूर अपने पिता को बहुत प्यार करता था। समय आनेपर जब शरलोमा की मृत्यु हो गई तो दाशूर को अत्यन्त शोक हुआ, और वह अधीर होकर रोने लगा। उसका तीत्र दुःख देखकर एक वनदेवी को बहुत करुणा आई और वह उसके समीप जाकर अदृष्ट रहते हुए ही उसको सममाने लगी—हे साधो! तृ क्यों शोक करता है ? क्या तेरे लिये कोई ऐसी घटना हो गई है जो दूसरों के लिये नहीं होती ? संसार का यह अटल नियम है कि यहाँपर जीव पैदा होकर कुछ दिन जीकर मर जाते हैं। त्रह्या तक को भी एक दिन नाश को शाप्त होना है। तब फिर किसी के मरने पर शोक क्यों किया जाए ? रोना तो वचों का काम है जिनको संसार के अटल नियमों का झान नहीं है। तुम तो बचे नहीं हो। उठों और अपने जीवन के ध्येय की शाप्त में लगो।

दाशूर को होश आया और उसने विचार किया कि पिता के मरने पर शोक करना व्यर्थ है। शोक करने से पिताजी जीवित नहीं हो सकते। अब अपने जीवन को सुधारना चाहिए। यह सोवकर उसने तप करने का निश्चय किया। तप करने के लिये उसने एक अत्यन्त पवित्र स्थान की खोज करनी शुरू की, लेकिन उसकी कहींपर भी कोई पवित्र स्थान न मिला। अन्त में उसकी समम में यह आया कि यदि वह किसी प्रकार किसी बुच की फुज़ल ( अप्रभाग) पर स्थिर रह सके तो वह सबसे शुद्ध स्थान तप करने का होगा। यह इच्छा अपने मन में रखकर उसने कुछ लकड़ियाँ एकत्रित करके आग जलाई और अपना माँस काट काटकर अग्नि देवता को बिल देना आरम्भ किया। बाह्मए के माँस की बली आग में पड़ते ही अग्नि-देवता को बहुत दुःख हुआ और वे बाह्मए के सामने प्रत्यच्च रूप में प्रकट हो गए. और उससे वर माँगने को कहा। दाशूर ने अपनी इच्छा प्रकट की। आग्निदेव ने वर दिया कि उनको वहाँपर खड़े हुए कदम्ब वृत्च की शाखा के अप्र भागपर रहने की शक्ति प्राप्त हो।

दाशूर उस कदम्ब वृत्तपर रहकर तप और यह करने लगे। उनके सब यह और तप मानसिक थे। मन द्वारा उन्होंने विधिपूर्वक वैदिक रीति से अधमेध, नरमेथ, गोमेध आदि बड़े बड़े यहाँ की समाप्ति की। बहुत दिनों तक तप और यह करने से भी उनकी आत्महान प्राप्त न हुआ, क्योंकि आत्महान तो केवल विचार से ही उत्पन्न होता है, तप और यह द्वारा नहीं प्राप्त होता। हाँ इतना हुआ कि निष्काम तप और यहां के करने से दाशूर का अन्तःकरण इतना पवित्र हो गया कि वह अब आत्मा के स्वरूप का विचार करने योग्य हो गया। विचार करने से उसको आत्महान हो गया, और वह जीवन्मुक्त हो कर आनन्द से उस वन में रहने लगा। अब उसको किसी प्रकार का शोक और मोह नहीं रहा।

एक समय उसके सामने एक वनदेवी आ कर रोने लगी—हे मुने! आपको सब प्रकार की सिद्धियाँ प्राप्त हैं। आप मेरे शोक को दूर की जिए। चैत्र शुक्ल पन्न की त्रयोदशी को इन्द्र के नन्द्रन बन में कामदेव का उत्सव मनाने के लिये सब देवियाँ एकत्रित हुई थीं। सब के साथ उनकी सन्तानों को देख कर मुम्ने दुःख हुआ कि मेरे अभी तक कोई पुत्र नहीं है। तब से यह बात मेरे मन में बहुत खटक रही है। है सुने, आप मेरे इस शोक को दूर करो और मुम्ने पुत्र प्रदान करो। यदि ऐसा नहीं करोगे तो में अगिन में प्रवेश कर जाऊँगी। दाशूर को उस बनदेवी पर द्या आई और उन्होंने उसको एक पुष्प देकर यह कहा—जाओ, एक महीने के पीछे तुम्हारे गर्भ से एक पुत्र होगा। लेकिन, चूँकि तुमने अगिन में प्रवेश करने की धमकी दी थी, इसलिये वह पुत्र अज्ञानी होगा। सांसारिक विद्याएँ उसको समी आयेंगी, परन्तु आत्मज्ञान उसे विना किसी ज्ञानी के उपदेश किए न होगा।

यसत्रचित्त हो कर वह वनदेवी घर गई और एक महीने पश्चात् उसको पुत्रोत्पत्ति का आनन्द प्राप्त हुआ। माता ने पुत्र का भलीमाँति पालन पोषण किया और उसे सब प्रकार की विद्याएँ पढ़ाई। जब वह दस वर्ष का हो गया तो उसने उसको दाशूर मुनि के पास लाकर उनसे पार्थना की कि वे उसको आत्म-ज्ञान है कर अपने शाप को दूर करें। राशूर ने वनदेवी के पुत्र को नाना प्रकार के दृष्टान्तों द्वारा बद्ध ज्ञान का उपदेश दिया।

विष्ठिजी ने रामचन्द्रजी से कहा कि एक समय जब कि वे आकाश

मार्ग से सूद्म शरीर द्वारा गङ्गा में स्तान करने जा रहे थे, उन्होंने दाशूर मुनि को वनदेवों के पुत्र को आत्मज्ञान का बड़े सरल और रोचक उपाय से उपदेश करते हुए सुना था। उस समय दाशूर मुनि उसको यह समका रहे थे कि सारा जगन संकल्प का प्रसार है। संकल्प ही सारे पदार्थों का उत्पादक है। संकल्प द्वारा ही संसार की रचना होती है, और संकल्प के जीए। होने पर संसार का नाश होता है। यह संसार केवल एक संकल्प नगर है जो कि शुद्ध चिदाकाश में उदय होता है थीर उसी में लय हो जाता है।

### १७ — कच गीता

एक समय देवगुरु बृहस्पति के पुत्र कच को परम शान्ति का अतुः भव हुआ और सहज समाधि लग गई। समाधि से जागने पर उन्होंने आत्मा के सर्व व्यापक होने के विषय में निम्नोद्घृत विचारों युक एक गीत गाया —वह गीत वसिष्ठजी ने रामचन्द्रजी की सुनाया:—

सारा विश्व इस प्रकार आत्मा से परिपूर्ण है जैसे कि महा प्रलय में जगत जल से पूर्ण होता है। इसलिये में किस वस्तु को त्यागूँ और किसके प्राप्त करने की वाञ्छा करूँ ? क्या करूँ क्या न करूँ ? कहाँ जाऊँ ? दुःख भी आत्मा है, सुख भो आत्मा है। सब कुछ आत्ममय है। इसलिये किस बात की चिन्ता होनी चाहिए ? हे ह के बाहर देह के भीतर, ऊपर, नीचे, आगे, पीछे, सब दिशाओं में आत्मा ही आत्मा है। अनात्म वस्तु कोई भी नहीं है। आत्मा सब जगह स्थित है। आत्मा ही सब कुछ है। कोई भी पदार्थ ऐसा नहीं है, जो नेरा आत्मा नहीं है। जो कुछ संसार में है वह मेरा ही एक रूप है। मैं सब जगह, सारे बहारड में सन्मय रूप से पूर्ण हूप से स्थित हूँ। आनन्द रूप हैं। मेरे चारों ओर आनन्द की समद्र लहरें मार रहा है।

ऐसा कहते कहते कच को फिर समाधि लग गई और वह परमानन्द

में लीन हो गया।

१८-जनक के जीवनन्युक्त होने की कथा

रामचन्द्रजी को जीवन्मुक्तिका उपरेश करते समय वसिष्ठजी ने उनकी राजा जनक के जीवनमुक्त होने की कथा सुनाई। वह इस प्रकार है: विदेह नगर के राजा जनक एक समय अपने लीलोपवन में सैर कर रहे थे। एकाएक उनको छुळ श्रद्ध सिद्धों का गाना सुनाई पड़ा। वह वहें ध्यान से सुनने लगे। गाना क्या था जनक के लिये चेतावनी और उदबोधन था। उस गाने का सार यह था—

जो मनुष्य, यह जानकर भी कि संसार के जिवने भोग्य पदार्थ हैं वे सब अन्त में दुःखदायी होते हैं, पदार्थों के पीछे दौड़ता है, वह मनुष्य नहीं है गधा है। जो मनुष्य अपने हृदय के भीतर वतमान ईश्वर को छोड़कर और दूसरे बाह्य देवताओं की उपासना के चकर में पड़ते हैं और बाहर ईश्वर की तलाश करते हैं, वे ऐसे मृद् हैं, जैसे कि वह मनुष्य जो हाथ में मौजूद मिए को फेंक कर काँच के पीछे भागता है। हमलोग तो उस देव की उपासना करते हैं जो कि सबमें है, जिसमें सब हैं, जिसके सब हैं, जिससे सब हैं, जो सब है; जो सत्य है, और जो आत्मा का भी आत्मा है। जो सन् और असन्, प्रकाश और अप्रकाश, द्रष्टा और हर्य से भी परे और इनके सध्य में है वह आनन्दरूप और स्पन्दरहित आत्मा है। वहाँ पर स्थित होकर सब वासनाएँ समृज नष्ट हो जाती हैं।

इस गीत को धुनकर जनक को बहुत विषाद हुआ। उन्होंने विचार किया कि यह जनम बुधा ही जा रहा है, अभी तक उस परम पद की प्राप्ति नहीं हुई है जिसको प्राप्त कर लेने पर और कुछ प्राप्त कर

तेने की वासना ही नहीं रहती।

घर जाकर जनक एकान्त स्थान में बैठ कर इस प्रकार विचार करने लगे:—

यह प्रपद्ध-रचना इन्द्रजाल के समान है। न जाने में इसमें क्यों
मोहित हो रहा हूँ ? संसार के सारे पदार्थ जल की तरक्कों के समान
चणभंगुर हैं, फिर भी में इनको प्राप्त करने की वासना करता रहता हूँ,
इसमें श्रिधिक मूर्वता और क्या हो सकती है ? जिन चलुओं में सुल है
वे सब दुःखों से मिश्रित हैं, फिर भी मेरी उनमें श्रास्था है। जो बढ़े २
महापुरुप और महाशक्तिशाली मनुष्य हो चुके हैं वे भी मौत के
मुँह में चले गए तब भी में जीने की वाक्छा करता रहता हूँ। संसार
के सब पदार्थ नाशबान हैं। ऐसी कोई वस्तु नहीं है जिसको सत्य
कहा जा सके किस पदार्थ पर आस्था की जाए ? संसार के सब मोग
विपह्न हैं इनमें आस्था करना महा मूखता है। जिन-जिन पदार्थों
को लोग बासना करते हैं उन सबका परिस्थाम मुक्ते दुःस ही दिसाई

पड़ता है। ऐसा कोई पढ़ार्थ नजर नहीं आवा जिसको प्राप्त कर लेने पर फिर किसी वस्तु की प्राप्ति की बांछा न रहे अथवा जिसको प्राप्त करके पूर्ण सुख का अनुभव हो जाए। एक वस्तु की प्राप्त कर लेने पर दूसरी के प्राप्त कर लेने की वासना तुरन्त ही हृदय में उद्य हो जाती है। जो प्राप्त हो चुकी है उसको सन्तुष्टि से अपभोग नहीं करने पाते कि मन उससे विरक्त होकर दूसरे पदार्थ की श्रोर लग जाता है, श्रीर समस्त जीवन इसी प्रकार की मृगतृष्णा के पीछे दौड़ने में खतम हो जाता है। जैसे पतंग दीपशिखा को सुख रूप जान कर उसकी स्रोर दौढ़ता है और उसको छूते ही भरम हो जाता है यही हाल हम लोगों का है। भोगों को आनन्द रूप जानकर हम उनका उपभोग करने में अपना सर्वस्य खतम कर देते हैं - अन्त में हाथ मल कर पछताते हैं और रोते हैं कि जीवन वृथा ही बिता दिया। सब सत्ताओं के सर पर असत्ता नाचती है। सब सुन्दर रम्य पदार्थी के भीतर कुरूपता और अरम्यता छिपी बैठी है। सर्व सुखों का परिगाम दुःख है। बतलाइये फिर कैसे किसी पदार्थ, किसी सौन्दर्य अथवा किसी सुख की वाञ्छा की जाए ? जितनी सम्पत्तियाँ हैं वे सब किसी न किसी रूप में आपित्तयाँ ही हैं। बहुत दिन तक अज्ञानी बना हुआ मैं इनके पीछे फिरता रहा । संसार के अनन्त प्रकार के भोगों की वासनाओं के कारण बहुत से जन्म मरण सहे। अब यह नहीं होगा। अब मैं प्रबुद्ध हो गया हूँ। अब मुक्ते समक्त आ गईहै। और अब मुक्ते मालूम हो गया है कि मेरा दुशमन जो मुफे संसार के भोगों की श्रोर ते जाया करता है मेरे ही भीतर मेरे मन के आकार में है। मैं अब उसी को पकडूँगा और पकड़ कर ऐसा मासँगा कि फिर वह सर न वठाने पाएगा। मेरा मनरूपी मोती अभी तक विधा नहीं है। अब इसको मैं आत्म-विचार रूपी वर्मे से बीधुँगा।

यह सोच कर राजा जनक ने अपने मनको सम्बोधन करके उसको समसाना आरम्भ किया। चित्त से जनक ने पूछा—हे चित्त, तू बता अब तक जिन-जिन पदार्थों की प्राप्ति की तूने इच्छा की है उनमें से कितने पदार्थ ऐसे हैं जिनको पाकर तुमे तृति हुई हो ? क्या तू समभता है कि भविष्य में भी तेरा वही हाल नहीं रहेगा जैसा कि भूतकाल में रहा है ? इसलिए तू अच्छी तरह समभ ले कि तेरा भोगों के पीछे दौड़ना बुथा है। इससे तुमे शान्ति कभी प्राप्त नहीं होगी।

इस प्रकार चित्त को बारबार सममाने से जनक का चित्त शान्त हुआ। भोगों की वासना मन से चली गई। आत्मा का प्रकाश होना आरम्भ हुआ। और धीरे-धीरे शान्ति और आनन्द का अनुभव हड़ होने लगा। इस प्रकार का अभ्यास बढ़ते-बढ़ते, और आत्मा का विचार करने से आत्मा में स्थिति होते-होते, जनक ने जीवन्मुक्ति की शाप्ति की। उनको न तो किसी वस्तु के प्राप्त करने की बाव्छा रही, और न त्याग करने की। किसी से न द्वेष रहा, न राग। न राज-पाट को बुरा समक कर उसको त्याग करने की इच्छा हुई, और न उसके सुखाँ के भोग करने की वासना मन में रही। जिस स्थिति में वे थे उसके ही अनुसार वे अपने सारे कार्य करते रहे। मन की संकल्प वृत्ति का ज्ञय हो गया। वे राज्य का सब कार्य यथोचित रूप से करते रहे और किसी कार्य के करने में भी उन्हें किसी प्रकार के हर्ष और विषाद का अनुभव नहीं हुआ। उनका जीवन यंत्रवत् हो गया। न उनको भूत का परचात्ताप था और न भविष्यत् की चिन्ता। केवल वर्त्तमान काल के यथायोग्य कार्यों का निरपेद्म और निरहंभाव से वे सम्पादन करते थे। किसी वस्तु के प्रांत भी उनका संग नहीं था। ऐसे राजा जनक राजा होते हुए भी ब्रह्मज्ञानियों में श्रेष्ट समके जाते थे।

## १९-पुण्य और पावन की कथा

संसार के जितने सम्बन्ध हैं वे सब अस्थायी हैं, एक न एक दिन अवस्य ही दूटेंगे। जिनके साथ पूर्व कर्म और वासनानुसार हमारा इस जन्म में संग हुआ है अवस्य ही उनसे वियोग होना है। यह बात जानते हुए भी जो मनुष्य किसी सम्बन्धी की मृत्यु होने पर, अयवा उससे किसी और कारण से वियोग होने पर रोता और शोक करता है वह मूर्ख है। प्रत्येक प्राणी के अनन्तजन्म हो चुके हैं, उन जन्मों में उसका अनन्त जीवों के साथ सम्बन्ध हुआ है और यथा समय सबसे वियोग हुआ है। जबतक जीव को निर्वाणपद की प्राप्त नहीं होगी, तबतक यही दशा बराबर रहेगी। यह समभते हुए किसी प्राणी को किसी सम्बन्धी से वियोग होने पर शोक नहीं करना चाहिए—इस विपय पर वसिष्ठजी ने रामचन्द्रजी को पुष्य और पावन का वृत्तान्त सुनाया, जो इस प्रकार है:—

जम्बुद्वीप के किसी स्थान पर महेन्द्र नाम का एक पर्वत है।

वहाँ पर गङ्गा के तट पर दीर्घतपस नाम का एक ब्राह्मण अपनी पत्नी सिंहत वास करता था। उसके दो बड़े थोग्य और सुन्दर पुत्र थे, जिनके नाम पुष्य और पावन थे। पुष्य बड़ा और पावन छोटा था। दोनों ने अपने माता पिता की शिचा के अनुसार तप और ब्रह्म विचार करना आरम्भ कर दिया। पुष्य तो थोड़े ही काल में ज्ञानवान हो गया और ब्राह्मपद में स्थित रहने लगा; पावन को ज्ञानपाप्ति नहीं हुई। इसी बीच में उनके पिता का शरीर छूट गया—माता ने भी उसी समय अपना शरीर छोड़ दिया। पुष्य तो जीवन्मुक्त हो चुका था। इसके अपने माता-पिता के मरने का कुछ शोक नहीं हुआ। इसने यथाविधि अपने माता-पिता के मृतक देहों का संस्कार किया और फिर अपने यथोचित कार्य में लग गया। पावन को माता-पिता के मरने का बहुत शोक हुआ, और वह रात दिन उनको याद कर करके रोने लगा। पुष्य को उसकी दशा पर बहुत करणा आई। एक दिन

उसने पावन का बुलाकर इस प्रकार समभाया:-

भाई पावन ! तुम किस लिये इतना शोक करते हो। पिता-माता तो ज्ञानी थे-वे तो उस परमपद को प्राप्त हो गए जो सब जीवों का ध्येय है। तुमसे उनको अवश्य ही जुदा होना था-यह संसार का श्रटल नियम है जो कि तुम्हारे रोने-धोने से नहीं बदल सकता। इस शरीर का सम्बन्ध जीव से तभी तक है जब तक वह उसकी वासनाओं की सिद्धि करता है। जब वह जीव के काम का नहीं रहता तो जीव उसको फटे-पुराने वस्त्र की नाई फेंक कर दूसरे शरीर में प्रवेश कर लेता है। तेरे जीवन के दीर्घ इतिहास में केवल वे ही तेरे माता पिता नहीं हुए। अनेक माता पिता और अनेक स्नी-पुत्रों से तेरा नाता जुड़ चुका है, और उनसे विद्योह हो चुका है। उनको तू नहीं जानता, क्योंकि तेरी ज्ञान-इष्टि संकुचित है। मैं तेरे पूर्व जनमों को जानता हूँ। तूजन मृग योनि में था तो बहुत से मृग और मृगा तेरे बन्धु थे। उनका अब तू क्यों शोक नहीं करता ? तू जब ईस योनि में था तो अपने हंस वन्धुक्षों से वियोग का शोक क्यों नहीं करता ? तू बूज योनि में रहा और दृज्ञ तेरे दन्धु हुए। तृसिंह हुआ और सिंह जाति के तेरे अनेक बन्धु हुए। तु मत्स्य यौनि में रहा, मत्स्य तेरे बन्धु हुए। दशार्णव देश में तू काक और वानर हुआ था। तुषार देश में तू राजपुत्र हुआ। पुरह देश में तू वनका काक हुआ।

हैहय देश में हाथी; त्रिगत देश में गधा; शल्व देश में कुता; साल के वन में पत्ती ; विन्ध्याचल में पीपल का बृत्त, वट के बृत्त में घुन ; मन्द्राचल में मुर्गा. कोशल देश में बाह्मण; बङ्ग देश में तीतर; तुपार देश में घोड़ा हा कर ; ताल को जड़ में कीड़ा, गूलर के वृत्त में मच्छर ; विन्थाचल में वगुला ; हिमालय पर भोजपत्र की छाल में चींटी ; एक गाँव में गोवर के सुखे ढेर में विच्छू ; एक समय चाएडाली पुत्र - आदि अनेक योनियों में तुम पैदा हुए और उन योनियों में तुम्हारे अनेक माता-पिता और वन्धुजन हुए। ये सब योनियाँ तुमको तुम्हारे कर्म और वासनाकों के कारण मिलीं। मैं भी आज जो तुम्हारा वन्धु बना हुआ हूँ अनेक योनियों में जीवन विता चुका हूँ। त्रिगर्त देश में मेडक ; एक वन में छोटा सा पत्ती ; विन्ध्याचल में चाएडाल ; वंग देश में बृच ; विन्ध्याचल में ऊँट ; हिमालय में चातक ; पीरडू देश में राजा ; एक वन में ब्याच ; दो वर्ष तक गोध ; पाँच मास तक ब्राह ; १०० वर्ष तक सिंह; आँध्र देश में चकीर; तुपार देश में राजा; शैला चार्य का पुत्र इत्यादि श्रमेक रूप में मैंने जन्म लिया है। इस योनि में मैं तुन्हारा भाई हूँ ; यह सम्बन्ध स्थायी नहीं है। इसिवये हे भाई माता-पिता का वियोग होने पर तुमको किसी प्रकार का शोक नहीं करना चाहिए। बब इस प्रकार पुष्य ने पावन को चेतावनी दी तो पावन को बोघ हुआ। अपने भाई पुश्य की नाई वह भी जीवन्मुक्त होकर जीवन विताने लगा।

२०—विल की कथा
संसार के भोगों से चित्त को शान्ति नहीं मिलती। जिन मोगों
को एक बार भोग लिया जाता है और यह भी अनुभव कर लिया
जाता है कि जिस तृप्ति और आनन्द्रप्राप्ति की उनसे आशा की थी
वह उनके द्वारा नहीं मिली मनुष्य फिर भी बार-बार उन्हों की इच्छा
करता रहता है। इससे अधिक और क्या मूखता हो सकती है? यह
विचार हृद्य में आने पर राजा बिल को संसार से विरक्ति और
उस विरक्ति के कारण उनको आत्मपद की प्राप्ति हुई थी। बिल की

कथा इस प्रकार है :-

इस जगत् के नीचे पाताल लोक है। वहाँ पर किसी समय विरोचन का पुत्र राजा विल राज्य करता था। वह महाप्रतापी राजा था। उसने अपने बाहुबल से देवताओं और दानवीं को परास्त करके अपना साम्राज्य चारों और फैला लिया था। जब उसको राज्य

करते करते बहुत वर्ष बीत गए तो एक दिन उसके मन में इस प्रकार का विचार उदय हुआ :-मैं चिरकाल से त्रिलोकी का राज्य भोग रहा हूँ, किन्तु कभी चित्त को शान्ति नहीं मिली। बार-बार वे ही भोग भोगता हूँ, लेकिन कभी इनसे परम दृप्ति नहीं हुई। दिन प्रति दिन वहीं काम करता रहता हूँ जिनकों करने से आत्मा का कुछ भी कल्याण होता नहीं दीखता। सारा जीवन इन्हीं भोगों को भोगते हए, व्यतीत हो गया, लेकिन हाथ कुछ न आया। सब जीवों की क्रियाएँ उत्मत्त की चेष्टाओं के तुल्य हैं। मेरे पिता विरोचन आत्मज्ञानी थे। वे कहा करते थे कि जीव को उस स्थिति को प्राप्त करने का यत्न करना चाहिए, जिसमें परम श्रानन्द श्रीर परम तृप्ति स्वभावसिद्ध है, जिसका आनन्द रूप विषय भोगों के द्वारा प्राप्त सुखों से कई इसम है, और जिसको प्राप्त करने से विषयों के भोग की वासना नहीं रह जाती। जब वे ऐसी बातें कहा करते थे तब मुक्ते उनके समकने की शक्ति नहीं थी। लेकिन अब मुक्ते ज्ञात हो गया है कि जब तक उस पद की प्राप्ति नहीं होगी सुके शान्ति नहीं मिलेगी। मैंने अच्छी तरह देख लिया है कि संसार के समस्त भोगों को अनन्त काल तक भोग कर लेने पर भी चित्त में शान्ति का अनुभव और परमानन्द की प्राप्ति नहीं होती। भोगों के द्वारा जो सुख प्राप्त होता है वह चिएक स्रोर तरन्त ही दुःख में परिएत होने वाला है।

इस प्रकार का विचार मन में उदय होने पर बिल अपने गुरु शुक्राचाय के पास गए. और इनको प्रणाम करके उनसे उस परमपद की प्राप्त का उपाय पूछा जिसका वर्णन उसके पिता विरोचन किया करते थे। शुक्र ने बिल से कहा:— मुक्ते इस समय बहुत कुछ कहने का अवकारा नहीं है, कार्यवरा कहीं जाना है। केवल एक बात तुमको बतलाए देता हूँ, तुम उसका ही चिन्तन करते रहो। चिन्तन करते करते तुमको निर्विकत्प समाधि लग जायगी और परम आनन्द का अनुभव हो जायगा। वह बात यह है कि जो कुछ संसार में है तुम, में और जगत् के सब पदार्थ—बह सब एक ही अवलड, शुद्ध, निर्विकार चित् तत्त्व है। उसके अतिरिक्त संसार में और कुछ है ही नहीं। उस पद में अपने आपको विचार द्वारा स्थित करना और अपने आपको विचार द्वारा स्थित करना और अपने आपको वही समम लेना ही मनुष्य-जीवन का क्येय है। यह कहकर शुक्र चले गए।

बिल ने घर आकर विचार करना आरम्भ किया और विचार करते करते उसकी यह इद निश्चय हो गया कि संसार में जो कुछ है वह सब चित् तत्त्व ही है; इसके अतिरिक्त यहाँ पर कुछ भी नहीं है। ऐसा सोचते सोचते उसको निर्विकल्प समाधि लग गई, और उस समाधि में उसको अनुपाधि और शुद्ध परमानन्द का अनुभव हुआ। वह आनन्द ऐसा था कि जिसके मुकाबले में उसके सारे जीवन के भोगों का मुख लेशमात्र भी नहीं था। बहुत दिनों तक समाधि में बैठा रहा तो राज्य के कामों में विघन पड़ने लगे। यह देख कर शुकाचार्य वहाँपर आए और बिल को समाधि से जगा कर उसको अपने राज्य-कार्यों के देखने का उपदेश किया। बिल को जीवन्मुक्त पद की प्राप्ति हो चुकी थी, और वह आनन्द जिसका उनको समाधि में अनुभव हुआ था उनका सदा का स्वरूप हो गया था। उस आत्मस्वरूप में स्थित होकर बिल ने बहुत दिनों तक राज्य किया और शरीरान्त होने पर निर्वाण पद की प्राप्ति की।

### २१- प्रहाद की कथा।

प्रह्लाद की कथा योगवासिष्ठ की सर्वश्रेष्ठ कथाओं में से है। इसके द्वारा वसिष्ठजी ने रामचन्द्रजी को भक्ति के सबे और उत्तम स्वरूप और ज्ञानप्राप्ति के सर्वश्रेष्ठ साधना का उपदेश दिया है। कथा इस प्रकार है:—

एक समय पाताल देश का राजा, जहाँ पर दानव लोग रहते थे, हिरएयकशिपु था। उसने देवताओं से बोर संग्राम किया और उनको उससे इतना भय हुआ कि उन्होंने विष्णु भगवान् से अपनी रत्ता के लिए प्रार्थना की। विष्णु भगवान् ने अपने सुदर्शन चक्र द्वारा उसे

मार कर देवताओं को भय से मुक्त किया।

हिरएयकशिपु के विध्यु भगवान् द्वारा मारे जाने पर उसके पुत्र महाद को यह विचार हुआ कि विद्यु से वैर रखने से कोई लाभ नहीं है। वे तो इतने बलवान् हैं, कि उन्होंने उसके अत्यन्त बलशाली पिता को सहज ही में मार डाला। इसलिए ऐसे शक्तिशाली देव की भक्ति करने से जिस लाभ की संभावना है वह उनसे वैर करने पर प्राप्त नहीं हो सकता। यह सोचकर प्रह्लाद ने विद्यु भगवान् की भक्ति करनी आरम्भ कर दी।

प्रहाद अपने मन में विद्या भगवान की दिव्य मूर्ति को स्थापित

करके मानसिक साधनों द्वारा ही उनकी पूजा करने लगा। धीरे धीरे उसने अपने अन्दर से सब असुर वृत्तियों को निकाल कर अपने आपको विष्णु की कृपा योग्य, शुद्ध चित्त वाला, अनन्य भक्त बना लिया। विष्णु भगवान् के अतिरिक्त उसके मन में और कोई वस्तु नहीं आती थी। सदा ही वह उनके ध्यान में रहता था। इस प्रकार के अनन्य प्रेम के वशीभूत होकर विष्णु भगवान् प्रह्लाद के सामने प्रत्यक् रूप से आकर उपस्थित हुए और उससे मन चाहा वर माँगने को कहा। प्रहाद ने विष्णु भगवान् से यह प्रार्थना की कि उसको वह आत्मज्ञान प्राप्त हो जाय जिसको पाकर उसे उस पद की प्राप्ति हो, जिसमें परमानन्द और परम शान्ति का अनुसव होता है। विष्णु भगवान ने प्रहाद से कहा-संसार के जितने उत्तम पदार्थ हैं वे मैं सब तुमको दे सकता हूँ, लेकिन आत्मज्ञान देना मेरी शक्ति से बाहर है। बात्मज्ञान किसी को किसी दूसरे से नहीं मिल सकता। गुरु और देवता केवल आत्मज्ञान का साधन ही बता सकते हैं, आत्मज्ञान नहीं प्रदान कर सकते। आत्मज्ञान केवल स्वयं विचार करने से उदय होता है। इसिलये तुम भी अपने आप आत्म-विचार करना आरम्भ करो। शुद्ध चित्त और स्थिर बुद्धि द्वारा विचार करते-करते तुमको शीघ ही आत्मज्ञान प्राप्त हो जाएगा-यह कह कर भगवान् विष्णु प्रह्लाद की दृष्टि से श्रोमज हो गए।

प्रह्लाद् के मन में आत्मज्ञान प्राप्ति की बहुत तीत्र जिज्ञासा जदय हो गई। उसने विचार करना आरम्भ किया कि आत्मा क्या वस्तु है। विचार करते करते वे पहिले तो इस निर्ण्य पर आए कि कोई भी हर्य पदार्थ आत्मा नहीं कहा जा सकता. क्योंकि आत्मा तो सब हर्य पदार्थों का साची हृष्टा है। किसी भी हर्य पदार्थ को आत्मा समम्बना मृत है। इसिलए, इन्द्रियों, रारीर, प्राण, मन, बुद्धि आदि वस्तुए, जिन सब का ज्ञान आत्मा की होता है, कभी आत्मा नहीं हो सकती। आत्मा इन सब हर्य पदार्थों से परे, इनसे स्द्भ, वह तस्व है जो स्वयं-संवेद्य है, और जिसका अनुभव हमको उस अवस्था में होता है जब कि हमारे ज्ञान का विषय कोई भी विषय न हो। प्रह्लाद ने उस अनुभव में स्थित होने का प्रयत्न किया। उस अवस्था में स्थित होकर उसको अलाँकिक आनन्द और शान्ति का अनुभव होने लगा। ऐसा

अभ्यास करते-करते निर्विकल्प समाधि लग गई।

प्रह्वाद को समाधि में बैठे-बैठे बहुत काल ब्यतीत हो गया।
राज्य में हलचल मच गई। चारों झोर अत्याचार होने लगे। न कोई
व्यवस्था रही, और न कहीं न्याय रहा। पाताल लोक की प्रजा
निरंकुरा होकर दूसरे लोकों के निवासियों पर अत्याचार करने लगी।
देवताझों और दानवों में युद्ध भी अब अनियमित रूप से होने लगा।
यह दशा देखकर विष्णु भगवान् अपने लोक से पाता ब लोक में गए और
प्रह्वाद को उन्होंने निविकत्य समाधि से जगाकर यह उपदेश दिया:—

प्रह्वाद ! जिस ज्यानन्द ज्योर शान्ति का अनुभव तुम निर्विकरप समाधि में कर रहे हो वही शान्ति और आनन्द सचे आस्मज्ञानी की संसार में अपने स्थानोचित धम्मों का पालन करते हुए अनुभव में आते हैं। आत्मानुभव नष्ट या तबदील होनेवाली वस्तु नहीं है। न वह किसी अवस्था विशेष का ही नाम है। जिसको एक बार आत्मदर्शन हो गया है वह सदा ही उस पद पर स्थित रहता है जो पूर्ण है, शान्त है, अनन्त है और अवश्ड है। विषय देह, इन्द्रियां मन आदि सब ही आत्मतत्व के नाना नाम और रूप हैं। जगत में कोई वस्तु ऐसी नहीं जो आत्मा से अतिरिक्त हो। यह सारा जगत् आत्मा का ही प्रकाश है, और आहमा के भीतर है, इसमें अनात्म कुछ भी नहीं है। इसिलये ज्ञानी पुरुष को संसार को छोड़कर कहीं भागना नहीं चाहिए। संसार में ही रहते हुए, जीवन्मुक बनकर, अपने धर्मों का, जो कि शरीर, इन्द्रिय, सन आदि से सम्बद्ध हैं, पालन करते रहना चाहिए। जो जीवन्मुक्त अपने शरीर, इन्द्रिय, मन और बुद्धि द्वारा उनके करने योग्य कर्मों को होने देता है, उसका जीवन ही सुन्दर जीवन होता है। निर्विकल्प समाधि द्वारा प्राप्त स्थिति में ही नित्य स्थित रहते हुए, संसार में रहने और अपने स्थानोंचित धर्मों का पालन करते रहने का ही नाम जीवन्मुक्ति है। इसितिये हे प्रह्लाद ! अपने राज्य के कामों को देखो, और राजीचित धर्मों का पालन करो।

प्रह्वाद की समम में विष्णु भगवान की बात आ गई। उन्होंने जीवनमुक्त होकर बहुत समय तक दैत्यलोक का राज्य किया और

शरीरान्त होने पर निर्वाण पद को प्राप्त हुए।

#### २२ - गाधी की कथा

गाधी की कथा योगवासिष्ठ के सर्वश्रेष्ठ उपाल्यानीं में से है।

इसके द्वारा विसष्टजी ने रामचन्द्रजी की माया के स्वरूप का उपदेश किया है। इस उपाख्यान का वही तारपर्य है जो कि इन्द्रजाली के उपाख्यान का था—जो घटनाएँ बाह्य जगत् में बरसों में होती हैं वे ही मन के भीतर उसी रूप से एक चएा में घटित हो सकती हैं। कोई बस्तु ऐसी नहीं है जिसकी रचना मन के भीतर न हो सकती हो। कथा इस प्रकार है:—

कोशल देश में एक बहुत हुद्ध आचार और विचार वाला गाधी नाम का ब्राह्मण रहता था। उसके मन में एक समय भगवान की माया का दर्शन करने की इच्छा हुई। अतएव उसने विष्णु भगवान की भक्ति करना आरम्भ कर दिया। उनके ध्यान के सिवाय उसके मन में और छुद्ध न आता था। भगवान प्रसन्न हुए और गाधी के सामने प्रकट होकर उससे बोले कि जो चाहो वर माँगो। गाधी ने कहा, भगवन! में माया का स्वरूप देखना चाहता हूँ। भगवान यह कहकर कि किसी समय ऐसा ही होगा, अन्तर्धान हो गए।

कुछ दिन पीछे गाथी गङ्गास्तान को गया। कपड़े निकाल कर गङ्गा तट पर रख दिए और जल में प्रवेश करके एक गोता लगाया। गोता लगते ही उसको एक विचित्र स्थिति का अनुभव हुआ जो इस प्रकार की थी:—

गाधी अपने घर पर है। बीमार है, और बीमारी इतनी बड़ी कि वह मर रहा है। मरने की अवस्था का उसकी अनुभव हो रहा है। उसकी मृत शरीर को छोड़ कर लोकान्तरों में जाने का अनुभव होता है. और वहाँ पर अपने जीवन की उत्कट और अपूर्ण वासनाओं के अनुसार उसको भोग और दरड मिल रहे हैं। इसके पीछे वह फिर इस लोक में आता है, और एक चारडाली के गर्भ में प्रवेश करता है। समय पूरा होने पर वह चारडाल-शिशु होकर उत्पन्न होता है, बड़ा होता है और एक चारडाल-कन्या से जो कि ऐसी ही कुरूपा है जैसा कि वह स्वयं है, विवाह कर लेता है। उसके साथ गृहस्थी का मुख मोगता है, और चारडाल-कृति द्वारा घनोपार्जन करके अपना निर्वाह करता है। उसकी पत्नी द्वारा उसके घर में कई पुत्र और कन्याएँ उत्पन्न होकर बड़ी होती हैं। वह स्वयं बुद्ध हो जाता है। एक समय उस किरात देश में, जहाँ पर कि वह चारडाल रहता है, बहुत अकाल पढ़ता है। अन न होने के कारण उसके कई लड़के और लड़कियाँ

मर जाती हैं। पत्नी का भी देहान्त हो जाता है। वह बहुत रोता है और शीकातुर होकर अपना पेट पालने के वास्ते दूसरे देश की चला जाता है। रास्ते में उसको अचानक ही एक हाथी अपनी सँड में उठाकर अपनी पीठ पर बैठा लेता है। यह हाथी एक राज्य का हाथी है जो कि उस राज्य के राजा की मृत्यु हो जाने पर इसिलये छोड़ा गया है कि जिसे वह उठा लेगा वही राजा बनाया जाएगा। हाथी के पीछे-पीछे राज्य के मंत्री और अन्य कर्मचारी हैं। उन्होंने उस चाएडाल को प्रणाम किया और हाथी पर से उतारकर उसको स्नान कराया और नुपोचित शृङ्गार कराकर अपने राज्य स्थान पर ते जाकर गही पर बैठा दिया। अब वह चारहाल राजा होकर सब प्रकार के भोगों का उपभोग करने लगा। उसके राज्य में किसी बात की कमी नहीं है। धन-धान्य अतल है। अन्तःपुर में एक से एक उत्तम और सुन्दर स्त्री उसकी सेवा के लिये मौजूद हैं। पूरे बाठ वर्ष इसने सब प्रकार के कुख भोगे स्रीर बड़ी अच्छी तरह से राज्य किया। दुर्भाग्यवश एक दिन वहाँ पर उसके यौवन के मित्र और सङ्गी कुछ चाएडाल आ निकले। उनके सामने से राजा साहब की सवारी निकली तो उन चार्व्हालों ने अपने पुराने मित्र कटख चारडाल को राजा के रूप में देखकर पहचान लिया और वे प्रसन्न होकर चिल्लाए और उससे मिलने के लिये दीड़े। सिपाहियों के रोकने पर भी न रुके, क्योंकि जिनका मित्र राजा हो उन्हें सिपाहियों का क्या डर । यह रहस्य प्रजा को माल्म हो जाता है और सारे नगर में इस बात की खबर फैल जाती है कि वहाँ का राजा चाएडाल है। रानियों को और नगर के द्विजों को इस खबर के पाते ही इतना दुःस और पश्चात्ताप हुआ कि नगर के लोगों ने शायश्चित करने के लिये एक स्थान पर बहु विस्तृत अग्निकुएड बनाकर अग्नि में प्रवेश किया। राजा को यह सब दृश्य असहा हो गया और उसने भी उसी अग्निकुरह में भवेश कर लिया। जब उसका शरीर अग्नि से जलने लगा तो वह अचेत हो गया । जब उसे चेतना आती है तो वह अपने आपको गाधी के रूप में गंगा में ग़ोता लगाकर ऊपर को सर बठाता हुआ पाता है। उसकी बुद्धि में हो नहीं आता कि क्या मामला है। तट की और जो देखा तो उसके कपड़े वहाँ पर मौजूद हैं, और चाराँ और की स्थिति पर गौर करने से यही माल्म हुआ कि उसने यह सब अनुभव उतने ही समय में कर लिया जितना कि उसको गंगा में एक गोता लगाने में हुआ था।

कुछ दिन पीछे उसके घर पर एक मुसाफिर अतिथि होकर आता है। रात को उसको भोजन कराकर और आराम के लिये योग्य आसन देकर गाधी ने उस यात्री से अपनी यात्रा का वृत्तान्त सुनाने की प्रार्थना की। यात्री ने कहा— हे ब्राह्मण, मैंने बहुत देश में अमण किया है पर एक देश में मैंने इतना इदय-विदारक दृश्य देखा है कि उसका ध्यान करते ही रॉगटे खड़े हो जाते हैं और रोना आता है। यहाँ से बहुत दूर उत्तर दिशा में एक देश है। वहाँ सारी दिज-प्रजा और सारी रानियाँ इस कारण अग्नि में प्रवेश कर गई कि उनको आठ वर्ष तक अज्ञातस्या एक चाएडाल के राज्य में जीवन वितासा पड़ा। चाएडाल राजा भी दुखी होकर उसी अग्नि में प्रविष्ट होकर नष्ट हो गया। वह दश्य मैंने इन्हीं आँखों से देखा है। वहाँ से मैं प्रयाग गया और त्रिवेणी में स्नान करके सीधा थहाँ आ रहा हूँ।

गार्था को यह बात सुनकर बहुत आश्चर्य हुआ और उस घटना-स्थान को देखने की प्रवल इच्छा हुई। यात्री को साथ लेकर वे उस राज्य में गए और वहाँ सब बात उसी प्रकार पाई जैसे कि उन्होंने खनुभव की थीं। फिर दें किरात देश में गए और वे सब बातें देखीं

जो उन्होंने अपने चाएडाल जीवन में श्रतुभव की थीं।

इन सब बातों पर विचार करने से उसे ज्ञान हुआ वहीं माया का स्वरूप है।

#### २३-उदालक की कथा

मनुष्य को शान्ति और आनन्द का अनुमव तभी हो सकता है जब कि वह अपने आपको सत्ता-सामान्य में निधत कर लेता है। जब तक मनुष्य विकारवान् नाना पदार्थों में अपना अहंभाव रखता है तब तक उसे शान्ति और परमानन्द की प्राप्ति नहीं हो सकती। इस विषय पर वसिष्ठजी ने रामचन्द्रजी को उदालक मुनि का उपाख्यान सुनाया जो इस प्रकार है:—

गन्धमादन पर्वत पर उद्दालक नाम का एक युवा सुनि वास करता था। एक समय उसके मन में यह विचार उत्पन्न हुआ कि अभी तक उसको शान्ति और आनन्द का अनुभव नहीं हुआ; उसके ब्रिये प्रयत्न करना चाहिए, क्योंकि मनुष्य-जीवन का परम उद्देश्य बही है। इन्द्रियों के भोग भोगने से मनुष्य को कभी तृप्ति नहीं हो सकती। मनुष्य को तो वह वस्तु प्राप्त करनी चाहिए जिसको प्राप्त कर लेने पर और कुछ प्राप्त करना ही नहीं रहता। मनुष्य का ध्येय तो वह स्थिति है जिसमें अनन्त आनन्द और परम शान्ति का अनुभव हो, और दुःख, शोक और मोह का लेश भी न हो।

यह सीच कर उदालक ने निष्काम तप करना आरम्भ किया। कुछ दिन तक तप करने और यम और नियम में स्थित रहने से उसका मन शुद्ध और विवेकवान् हो गया। अब उसने मन को सम्बोधित करके यह पूछना आरम्भ किया :- हे मन ! तू यह बता कि विषयों के पीछे दौड़ने में तुमे क्या मुख मिलता है। यदि तू विचार करके देखे, तो तुमको यह स्पष्ट हो जायगा कि विषयों द्वारा सुख की आशा करना ऐसा ही है जैसा कि किसी प्यासे मनुष्य का मृग-रुणा के पीछे दौड़ना। जिन विषयों को तू सुखदाई समक्त कर उनके पोछे दोइता है वे सब दुखदाई ही सिद्ध होते हैं। किसी विषय को प्राप्त कर लेने पर ऐसी तृप्ति नहीं होती कि फिर और किसी विषय की इच्छा न हो। जिस विषय को तूपाप्त कर लेता है, उसीसे तुमे थोड़े ही काल पीछे घृणा हो जाती है। यदि वह विषय मुखदाई होता तो उससे घुणा क्यों होती ? अतएव किसी विषय को सुखदाई सममाना तेरा भ्रम है। इसलिए विषयों के लिए वासना छोड़ कर उस आतम-पद में स्थित होने का प्रयत्न कर, जिसमें स्थित हो जाने पर अनुल, अन्य और अनन्त आनन्द की प्राप्ति होती है।

इस प्रकार के विचारों द्वारा जब उसका मन शान्त हुआ तो उदालक ने आत्म-विचार आरम्भ किया और अपने से यह प्रश्न पूड़ा कि मैं क्या हूँ ? क्या में इन्द्रियों के विषय हूँ ? नहीं। क्योंकि मेरा आत्म-भाव तो सदा एक रूप है, स्थिर है, और प्रकाश रूप है। विषय नाना हैं, विकारवान हैं, और जड़ हैं। इन्द्रियों भी मेरा आत्मस्वरूप नहीं हैं, क्योंकि इन्द्रियों भी नाना हैं, विकारवान हैं, और मेरे झान का विषय हैं। झाता और झान के विषय कैसे एक हो सकते हैं ? झाता तो विषय से सदा ही भिन्न होगा। शरीर भी में नहीं हूँ क्योंकि यह भी मेरे झान का विषय है। मैं इसको अपना कहता हूँ, यह विकारवान है, और उत्पत्ति और नाश को प्राप्त होता है। आत्मा में न तो विकार है, और क्यित और नाश हैं। आत्मा किसी दूसरे झान का विषय भी नहीं है। स्व-संवेदा है। आत्मा के अनुभव में कभी भी विच्छेद नहीं होता; शरीर का अनुभव तो सुष्टि अवस्था में होता ही नहीं। क्या में

मन हूँ । यह भी कहना ठीक नहीं है । मन भी आत्मा का विषय है. विकारवान है, और मन का अनुभव भी अविचिक्ठनन रूप से नहीं होता । सुपृत्रि अवस्था में मन का अनुभव नहीं रहता किन्तु आत्मा का अनुभव तो सब अवस्थाओं में होता रहता है । इन सब विचारों से यह निश्चय हुआ कि विषय, इन्द्रियाँ, शरीर, भन आदि जितने पदार्थ हैं कदापि आत्मा नहीं हो सकते । आत्मा इन सब का द्रष्टा, इन सबसे अधिक स्थायी और स्वयं प्रकाश तत्व है । उसका न कोई आदि है और न अन्त । वह सदा हो अपनी सत्ता में स्थित है । उसका अनुभव तभी हो सकता है जब कि सब विषयों से आत्म-भाव हटा कर आत्मसत्ता में अपने आप को स्थित कर लिया जाए।

यह सोचकर उदालक ने योग द्वारा मन का निरोध करना आरम्म किया। प्राणायाम द्वारा प्राणों का निरोध करके उसने उज्जडितनी शक्ति को जागृत किया, और उसको ब्रह्मस्थान पर ले जाकर ब्रह्म में स्थित किया। ऐसा करने से उसको निर्विकल्प समाधि लग गई। इस स्थिति में उसने परम शान्ति और परम आनन्द का अनुभव किया।

कुछ काल पीछे तिर्विकल्प समाधि दृदी और वह जामत अवस्था में आया। अब उसकी दृष्टि दूसरी ही हो गई। उसके चित्त में वही शान्ति और वही आनन्द था जो कि उसने समाधि की अवस्था में अनुभव किया था। अब उसकी स्थिति उस सत्ता-सामान्य में थी जो कि सदा और सर्वत्र एक रूप में स्थित उस सत्ता-सामान्य में थी जो कि सदा और सर्वत्र एक रूप में स्थित है, जो सब ही वस्तुओं का परम स्वरूप है और जिसमें आनन्द और शान्ति अविक्डिन्त रूप से वर्तमान हैं। इस अवस्था को चारो अवस्थाओं जामत, स्वरूप, सुपृप्ति, समाधि—से परे की अवस्था, अर्थात् तुर्थातीत अवस्था कडते हैं। इस अवस्था में स्थित हो जाने पर मनुष्य को और किसी स्थिति के प्राप्त करने की इच्छा नहीं रहती। उदालक ने इस प्रकार अपने को सत्ता-सामान्य में, जे। कि चारो अवस्थाओं का आधार है, स्थित करके जीवन्मुक्त रूप से अपना शेप जीवन विताया।

## २४ — सुरघु की कथा

उदालक मुनिकी नाई किरातराज सुरवु ने भी अपने विचार द्वारा परम शान्ति का अनुमव किया था। उसकी कथा इस प्रकार है— हिमालय पर्वतों में कैलाश के पास एक देश था जहाँ पर हेमजटा (सोने जैसे बालोंवाली) नामक एक जङ्गली जाति रहती थी। इस जाति के लोग किरात भी कहलाते थे। इन किरातों के राजा का नाम सुरघु था। सुरघु महा प्रतापी और युद्धिमान राजा था। वह बहुत न्यायपूर्वक राज्य करता था। एक समय उसको इस प्रकार की बेदना हुई कि राज्य के कार्य न्यायपूर्वक करने से भी उसके हाथों से बहुत से लोगों (अपराधियों) को दुःख पहुँचता है, और इस दुःख को देख कर उसका चित्त बहुत ही अनुदुखित होता है। यदि इस दुःख से बचने के लिए वह राज्य छोड़ दे तो उसकी प्रजा अराजकता के कारण नष्ट-अष्ट हो जायगो। यदि न्याय न किया जाए तो भी दुराचारी लोगों के हाथ से सज्जतों को कष्ट पहुँचेगा। इस प्रकार के असमञ्जस में पड़कर राजा सुरघु बहुत दुःखित हुए।

इस अवसर पर मारडन्य नामक मुनि उधर को आ निकले।
सुरधु ने मुनि को अणाम करके उनसे अपनी मनोवेदना की चिकित्सा
पृक्षी। मारडन्य मुनि ने कहा—हे राजन्! तुम्हारी यह वेदना तब तक
शान्त नहीं होगी जब तक तुम आत्मज्ञानी होकर निष्ठाम भाव से
राज्य नहीं करोगे। सांसारिक आधि और ज्याधि मनुष्य को उस
समय तक कष्ट देती है जब तक कि वह जीवन्मुक्त नहीं होता।
जीवन्मुक्त हो जाने पर मनुष्य हर स्थिति में आनन्द और शान्ति का
अनुभव करता है।

यह कह कर माग्डव्य मुनि अपने स्थान पर चले गये, और पुरचु ने यह विचार करना आरम्भ किया कि आत्मा क्या है। विचार करने करते कर ते वह इस निश्चय पर पहुँचे कि शरीर, इन्द्रिय और मन आदि में से कोई भी आत्मा नहीं हो सकता, क्योंकि ये सब आत्मा के विषय हैं, विकारवान हैं और सदा अनुभव में आने वाले नहीं हैं। आत्मा का अनुभव सदा अविच्छित्र रूप से एकरस रहने वाला है। आत्मा का अभाव कोई भी कभी अनुभव नहीं करता, लेकिन इन सब वस्तुओं के अभाव का कभी न कभी अनुभव होता ही रहता है। इसलिये सदा स्व संवेश आत्मा का कभी न कभी अनुभव होता ही रहता है। इसलिये सदा स्व संवेश आत्मा का कभी कभी अनुभव में आने वाले विषय शारीर, इन्द्रियाँ और मन के साथ अहंभाव होना अममात्र है। शारीर, इन्द्रियाँ और मन आदि तो परिच्छित्र वस्तुएँ हैं। किन्तु आत्मा, जो कि चिन्मात्र है, अनन्त और सर्वव्यापक है। कोई बस्तु, देश काल

श्रीर लोक-लोकान्तर ऐसा नहीं है जो श्रात्मा से बाहर हो। श्रात्मा सब में है और सब पदार्थ श्रात्मा में हैं। सब वस्तुएँ श्रात्मा का प्रकाश हैं। इस प्रकार सोचते २ सुरघु को श्रात्मानुभव होने लगा। उसको सब राज्यकार्य करते रहने पर भी श्रानन्द और शान्ति का भान होने लगा, और सब स्थितियों में समान रहने का अभ्यास हो गया। वह जो कुछ भी करता था निष्काम भाव से अपना धर्म समक्त के करता था। हानि और लाभ, यश और अपयश, मोह और शोक उसको किसी प्रकार भी स्पर्श नहीं करते थे। राज्य के सब कार्य यथास्थिति और आवश्यकतानुसार करते रहने पर भी उसके चित्त में पूर्ण शान्ति रहती थी।

एक समय उसके यहाँ उसका मित्र परिध नामक एक पारसी राजा भ्रमण करता हुआ आ पहुँचा। पारसी नरेश परिघ भी आत्मज्ञानी था। दोनों मित्रों में बड़े प्रेम से आहम-चर्चा हुई। सबसे उत्तम बात जो सुरघु ने परिष से कही वह थी समाधि का स्वरूप। राजा परिष ने सरघ से पूछा कि क्या आप को कभी समाधि का अनुभव हुआ है। सुरघु ने उत्तर दिया कि कभी क्या उसको हर समय ही समाधि का अनुभव होता है। आत्मज्ञानी जन तो संसार के सब कार्य करते रहने पर भी समाधि में ही रहते हैं. क्योंकि उनकी स्थिति सदा ही आत्मपर में है। उनको सारा जगत् आत्मरूप ही दिखाई पड़ता है, जगत् की कोई घटना उनको आत्मपद से च्युत नहीं कर सकती। सारा जगत उनको आत्मा का ही प्रकाश जान पड़ता है। कोई वस्तु ऐसी नहीं दिखाई पड़ती जो हेय अथवा उपादेय हो । वे जगत् में रहकर सब काम करते हुए भी आत्मपद पर स्थित रहते हैं। यह ही सर्वोत्तम समाधि है। अज्ञानी का मन किसी अवस्था में भी शान्त नहीं होता, ज्ञानी का मन सदा ही और सब प्रकार के कामों में लगे रहने पर भी शान्त और समाहित रहता है। निष्काम कर्म करने, शोक और मोह से रहित रह कर संसार में विचरने और आत्मर्राष्ट्र से सब वस्तुओं की देखने का नाम समाधि है। अतः ज्ञानी सदा ही समाहित रहता है।

### २५ -- भास और विलास का संवाद

जीव का परम उद्देश्य, जीवन का अन्तिम प्राप्य स्थान, मनुष्य का सर्वोत्तम ध्येय, आत्मानुभव-स्वरूप परमानन्दमय मुक्ति है। उसको न

जानेता हुआ। भी प्रत्येक जीव उसी की तलाश में है। जब तक इसकी प्राप्ति नहीं होती तभी तक संसार-समुद्र में गोते खाने पड़ते हैं। अज्ञान-वरा जीव अनात्म पदार्थों को आत्मा समकता है, जहाँ आनन्द नहीं है वहाँ पर आनन्द की कल्पना करता है, और यह समसता रहता है कि अमुक वस्तु को प्राप्ति से उसे परमानन्द की प्राप्ति हो जाएगी, किन्तु उस वस्तु के प्राप्त कर लेने पर ही उसे यह मालूम हो जाता है कि ऐसा सममाना उसकी आन्ति थी। इस्स भर पीछे ही उसकी फिर वही दशा होती है-किसी दूसरी अप्राप्य वस्तु की ओर उसका मन दौड़ जाता है और वह उसको प्राप्त करने में खनसर हो जाता है। प्राप्त हो जाने पर फिर उसे यही माल्म होता है कि उसका विचार ठीक नहीं था। जब तक उसको परमानन्द के यथार्थ स्वरूप का पता नहीं लग जाता खाँर वह उसका खनुभव नहीं कर लेता, तब तक इस प्रकार की भ्रान्तियाँ बराबर होती रहती हैं। इस भ्रान्तिमय जीवन में कभी चैन नहीं मिलती—सदा ही अशान्ति रहती है। इस सम्बन्ध में वसिष्ठ-जी ने रामचन्द्रजी को भास और विलास का उपास्थान सुनाया जो इस प्रकार है।

सह्याचल पर्वत पर अत्रि मुनि के आश्रम के समीप दो मुनि रहते थे। उनके दो पुत्र भास धौर विलास नामक थे। उनमें एक दूसरे के प्रति घतिष्ठ प्रेम था। एक दूसरे से कभी भी जुदा नहीं होता था। दोनों का रहना, खाना, पीना और सोना एक साथ होता था। इस प्रकार रहते रहते उन दोनों के माता पिताओं की मृत्यु हो गई। दोनों ने मिलकर मृतक-संस्कार किया। कुछ समय के पीछे दोनों देश-रेशान्तर में घूमने के लिए निकले। दोनों भिन्न दिशाओं में गए और संसार में खुव यूमे, और नाना प्रकार के अनुभव प्राप्त किये। इन्द्र काल पीछे वे अकस्मात् एक ही स्थान पर आ मिले। एक दूसरे को देसकर उनको बहुउ ही आनन्द हुआ। विलास ने भास से पूछा—भाई भास, आज आप बहुत दिन में मिले हो। आप को देखकर मुके बहुत ही ख़ुशी हुई है। कहां इतने दिनों तक कुशल से तो रहे ? भास ने उत्तर दिया—भाई विलास! इस संसार में कीन कुराल से है ? सदा ही किसी न किसी प्रकार का दुःख लगा रहता है। जब तक मनुष्य को आत्मज्ञान की प्राप्ति नहीं होती तब तक कुराल कहाँ ? जब तक पर-मानन्द् की प्राप्ति नहीं होती तब तक कुराल कहाँ ? जब तक मनुष्य

इन्द्रियों के विषयों के पीछे मुख की तलाश में दौड़ता रहता है, तब वक कुशल कहाँ ? जब तक मन में विषयों के मुखों की वासना रहती है तब तक कुशल कैसी ? जब तक बुद्धि सांसारिक रहती और आत्मिविचार नहीं करता तब तक कुशल कहाँ ? जब तक मनुष्य जीवन्मुक्त होंकर नहीं विचरता तब तक कुशल कैसी ? जब तक मनुष्य संसार में निष्काम भाव से अपनी स्थिति-अनुसार धर्म का पालन नहीं करता तब तक कुशल कैसी ? जब तक अहंभाव है तब तक कुशल कैसे हो सकती है ? जब तक जीव ब्रह्मभाव को प्राप्त नहीं कर लेता तब तक कुशल कैसी ? भास को विलास की बात ठीक जान पड़ी और दोनों भाइयों ने मिलकर आत्म विचार करना आरम्भ किया।

#### २६ —वीतहब्य का वृत्तान्त

स्वयं विचार करने से चित्त किस प्रकार शान्त हो जाता है यह बात वसिष्ठजी ने रामचन्द्रजी को वीतहब्य की कथा द्वारा समझाई

जो इस प्रकार है :-

विन्ध्याचल की कन्दरा में वीतहब्य नामक एक तपस्वी रहता था। उसके मन में सांसारिक विषय-भोगों की बड़ी तीब कामना थी इसिल्चिय उसने नाना प्रकार के काम्य कर्म किए और उनके फल भोगे, किन्तु उसके मन में किसी प्रकार रहिन न हुई। इमेशा ही किसी न किसी विषय के भोग करने की वासना उसके मन में रहती थी। अपनी इस स्थिति पर विचार करने पर उसे बहुत विषाद हुआ। उसने यह निश्चय किया कि पूर्ण रहिन और शान्ति प्राप्त करने का उपाय केवल निर्विकल्प समाधि का अनुभव कर लेना है। यह अनुभव प्राप्त करने के लिये उसने एक पत्तों की कुटी बनाई और उसके भीतर पद्मासन लगाकर बैठ गया, और इस प्रकार विचार करने लगा: —

में विषयों के पीछे क्यों दौहता हूँ ? इसिलये कि में सममता हूँ कि अमुक विषय के भोग करने पर मुक्ते बहुत आनन्द मिलेगा। अनेक प्रयत्न करने पर जब किसी प्रकार वह विषय प्राप्त हो जाता है और उसको भोग किया जाता है तो थोड़े ही काल पीछे यह अनुभव होने लगता है कि हमारा यह स्थाल राजत वा कि उस विषय का भोग कर लेने पर हमको परम आनन्द का अनुभव और परम तृति की प्राप्ति होगी। थोड़े ही समय पीछे हमको

इस विषय से घृणा होने लगती है और इम उसका त्याग करना बाहने लगते हैं। यदि इस समय वह विषय हमसे दूर नहीं होता तो उसका सामीप्य ही हमको दुःखदायी प्रतीत होने लगता है। कितने आधर्य की बात है कि जो विषय कुछ काल पहले हमको परम आनन्द का उद्गम दिखाई पड़ता था और जिसको प्राप्त कर लेना इन अपने जीवन का ध्येय और सौमाग्य सम-मते थे, वहीं विषय प्राप्त हो जाने पर और भोग लेने पर आनन्द रहित श्रोर दुखदायी प्रतीत होने लगता है। इस श्रनुभव से यह साफ जाहिर है कि कोई भी विषय स्वयं आनन्द अथवा दुःख गुणवाला नहीं है, ऐसा समस्तना हमारा भ्रम है। किसी विषय में यदि आनन्द होता तो इसके भोग करने पर अथवा प्राप्त कर लेने पर इमको सदा ही आनन्द-का अनुभव हुआ करता। किन्तु ऐसा कहीं पर भी देखने में नहीं आता। देखने में तो यह आता है कि जो जो भोग जिस मनुष्य को श्चुरता से प्राप्त हैं उनमें उसे कोई आनन्द महसुस नहीं होता। वह सदा ही उन विषयों के लिये वरसवा रहता है कि जी दूसरों को प्राप्त हैं और उसके पास नहीं हैं। दूसरे लोग उन वस्तुओं को आनन्द-दायक सममते रहते हैं कि जो उसको मुलभतया शाप्त हैं. किन्तु दूसरों के पास नहीं हैं। इसी अम में पड़कर सब जीव संसार-समुद्र में सोते सा रहे हैं। आज यह प्राप्त करना है, कन्न की इससे पूणा है; कल को वह प्राप्त करना है, परसों उससे पीछा छुड़ाना है। आखिर इस बुवा क्योग से मिलता ही क्या है ? मनुष्य को इस अनुभव से अपने विचार द्वारा यही सीखना चाहिए कि आवन्द प्राप्ति के लिये विषयों के पीछे दौड़ना भूत है। आनन्द किसी विषय के भोग द्वारा शाप्त नहीं हो सकता।

ऐसा विचार करने पर वीतहृद्य के मन में विषयों के प्रति विरक्ति उत्पन्न हो गई। अब उसका मन किसी विषय की और नहीं दौड़ता था। यह श्यिति हो जाने पर उसने इन्द्रियों की और ध्यान दिया और विचार करना आरम्भ किया कि इन्द्रियों को आत्मा सम-सना और उनकी आवश्यकताओं को अपनी आवश्यकताएँ समम्भना, मनुष्य की चड़ी भारी भूल है। सब इन्द्रियों मन और प्राण के साथ सम्बद्ध हुए बिना निर्देक्तय और जड़ हैं। मन यदि इन्द्रियों के साथ सम्बद्ध होकर उनके विषय का भीग नहीं करता तो कोई भी इन्द्रिय किसी भी विषय का ज्ञान खोर भोग नहीं प्राप्त कर सकती। ऐसे ही इन्द्रियों की सारी कियाएँ प्राण्ण के आधार पर हैं। यदि किसी इन्द्रिय का प्राण्-शक्ति के साथ सम्बन्ध न रहे तो उस इन्द्रिय द्वारा कोई किया नहीं हो सकती। मन खौर प्राण्ण ही इन्द्रियों को चेतना और किया प्रदान करते हैं। स्वयं इन्द्रियों कुछ नहीं कर सकतीं। वे जड़ और खशक्त हैं किन्तु मनुष्य भूल से उनको अपना आत्मा मान बैठता है खौर उनकी आवश्यकताओं को अपनी आवश्यकताएँ सममने लगता है। इस प्रकार विचार करने पर वीतह्व्य को इन्द्रियों से छुट्टी मिली। अब वह इन्द्रियों और उनके विषयों के वश में न रहा। उसने अपने आत्मभाव को इनसे ऊँचे उठाकर आगे विचारना आरम्भ किया।

मन और प्राण भी कदापि आत्मा नहीं हो सकते। मन तो चल्राल है और प्राण जड़ है, किन्तु आस्मभाव तो सदा ही स्थिर और स्वयं-प्रकाश मालूम पड़ता है। क्या कभी ऐसा हुआ है कि आत्मा के अनुभव में किसी प्रकार का भी विकार मालूम पड़े? जितना विकार है वह सब आत्मा के विषयों में ही होता है। आत्मा जो सब विपयों का साची है सदा ही एक रूप और निर्विकार प्रतीत होता है। यदि वह मन होता तो मन का उसको ज्ञान न होता और उसको यह भी न माल्म पड़ता कि मन विकारवान श्रीर चन्नल है। विकारों का ज्ञान तभी हो सकता है जब कि कोई निर्विकार द्रष्टा उनका निरीच्या करता हो। प्राया जड़ है। वह न अपने आप का अनुभव करता है और न किसी दूसरे विषय का। आत्मा की प्राण का अनुभव होत। है और प्राण की शक्ति भी आत्मा के अधीन है। इस प्रकार विचार करने पर वीतहब्य को यह अनुभव होने लगा कि मन और प्राण से परे और इनका द्रष्टा तथा संचालक आत्मतत्त्व है; इसमें ही स्थित होना ठीक है। बुद्धि भी, जो कि मन से कुछ अधिक स्थिर जान पड़ती है, आत्मा नहीं हो सकती क्योंकि बुद्धि में भी विकार होते हैं और आत्मा को बुद्धि का ज्ञान होता है। मन और बुद्धि दोनों हो गहरी निद्रा में शान्त हो जाते हैं, किन्तु आत्मा का अनुभव वहाँ पर भी होता है। इसिलये आत्मा बुद्धि से सधिक स्थायी, बुद्धि का द्रष्टा, और गहनतम तत्त्व है। उसमें स्थिति प्राप्त कर लेने पर ही शान्ति का अनुभव हो सकता है।

इस प्रकार विचार करते करते और आस्मतत्त्व का ध्यान करते

करते वीतह्वय को समाधि लग गई। उसकी बुद्धि, मन, प्राण, इन्द्रिय और शरीर सभी स्थिर हो गए और वह इस स्थिति में बहुत काल तक शिलावत् बैठा रहा। समाधि खुलने पर जब उसकी चेतना जापत् अवस्था में लौटी तो उसको यह मालूम हुआ कि उसके शरीर के अपर एक बड़ी भारी बाँबी रची गई है और उसके शरीर और इन्द्रियाँ में इतनो जड़ता आ गई है कि वह उसको तिनक भी नहीं चला सकता। तब उसकी चेतना भीतर को लोटी और उसने अपने सूदम शरीर द्वारा अपने पूर्व जीवन और लोकों का अनुभव किया। १०० वर्ष तक वह कैलाश पर्वंत पर एक तपस्ती, १०० वर्ष तक एक विद्याधर, पद्धायुगों

तक इन्द्र और फिर बहुत काल तक गऐश रहा था।

वीतह्य ने अब यह सोचा कि उसका जड़ और मिट्टी से द्वा हुआ शरीर चेतन होकर मिट्टी से स्वतन्त्र हो जाए। इसलिये उसने अपने सूच्म शरीर को सूर्यमण्डल में भेजा और वहाँ से पिङ्गला नामक सूर्य की कला को साथ लाकर उसके द्वारा मिट्टी साफ कराई, और शरीर और इन्द्रियों में पुनः चेतनता और संचलन की उत्पत्ति कराई। अब उसका शरीर पूर्व की नाई स्वस्थ और चेतन हो गया। जो अनुभव उसने निर्विकल्प समाधि में प्राप्त किया या उसमें अपनी स्थिति करके जामन् अवस्था में ही आत्मभाव से रहने लगा। अब उसका जीवन एक जीवन्मुक्त का जीवन था। न कुछ उसके लिये उपादेय था और न हेय। न किसी वस्तु के प्रति इसकी राग था, न वृणा। इन्द्रियों द्वारा इन्द्रियोचित श्रीर शरीर स्रीर मन द्वारा शरीर थीर मन के करने योग्य कर्म वह शान्त रहकर करता था। उसकी हर बक्त परमानन्द का अनुभव होता रहता था। इस प्रकार जीवन्मुक वबश्या में बहुत समय तक रहकर वीतहरुय के मन में विदेह-मुक्ति की कैवल्य अवस्था में प्रवेश करने का विचार हुआ। यह सोचकर उसने विचार करना आरम्भ किया। अपने संसार और जीवन की एक-एक वस्तु को सम्बोधन करके असने उनको बिदा किया और अपने आपको सबसे निर्मुक करके परम शान्त, सत्तासामान्य, तुर्यावीत निर्वाण स्थिति में स्थित करके सदा के लिये शान्त हो गया।

२७-काकम्रुगुण्ड की कथा

संसार से मुक्त होने के उपाय का नाम योग है। वह दो प्रकार का

है। एक चित्तोपशम और दूसरा प्राश्तिरोध। प्राश्तिरोध द्वारा चित्त का निरोध हो जाता है। और चित्त के शान्त होने पर प्राश् का निरोध हो जाता है। चित्तोपशम होने पर आत्मानुभव का उदय हो जाता है। कुछ लोग प्राश्तिरोध के मार्ग पर चलकर आत्मानुभव प्राप्त करते और कुछ मनोनिरोध के मार्ग पर। पहिले साधकों को योगी और दूसरों को ज्ञानी कहते हैं। योगियों का वर्शन करते हुए, बिछजी ने रामचन्द्रजी को महायोगी काकभुशुरुडजी की कथा सुनाई जो

इस प्रकार है :-वसिष्ठजी ने कहा-एक समय मैं सुदम शरीर द्वारा इन्द्र की सभा में गया। वहाँ पर बड़े २ ऋषि और मुनि वैठे थे और नाना प्रकार का वार्तालाप हो रहा था। होते-होते चिरखीवी पुरुषों का वृत्तान्त छिड़ गया। शातातप नाम के मुनि ने कहा - संसार में सब से अधिक चिरञ्जीवी काकभुशुण्ड मुनि हैं। सब ने उत्सुकता से पूछा-वे कौन हैं ब्यौर कहाँ रहते हैं ? शातातप मुनि बोले :- मुमेरु पर्वत की पद्मराग नाम वानी कन्दरा के शिखर पर एक कल्पवृत्त है। इस वृत्त की द्विण दिशा की डाल पर बहुत से पद्मी रहते हैं। उन पित्तयों में एक महा श्रीमान् कीवा रहता है। उसका नाम भुशुरु है। वह बोतराग और महा बुद्धिमान है। जितने काल से वह जीवित है उतने काल से कोई भी जीवित नहीं है। वह शान्त और जीवन्मुक है, उसके साव बातचीत करने से परम आनन्द का अनुभव होता है और चित्त शान्त हो जाता है। यह बात सुनकर मेरे (विसष्ट के) वित्तमें काकभुशुएड के दर्शन करने की महती उत्करठा हुई। इन्द्रसमा से उठकर मैं सीधा सुमेर पर्वत की ओर चल दिया। सुमेर पहाड़ की पदारागनाम्ती कन्द्रा के शिखर पर पहुंचते ही मुक्ते कल्पवृत्त दिखाई पड़ा। इस महा मुन्दर और सब ऋतुओं के फल फूल युक्त बुक्त के ऊपर नाना प्रकार के पत्नी बैठे आनन्द के राग अलाप रहे थे। आगे बढ़कर मैंने देखा कि उस वृत्त के एक टहने पर अनेक काँवे बैठे हैं। वे सब के सब अचल और शान्त भाव से बैठे थे और उनके मध्य में एक महा श्रीमान् और कान्तिमान् ऊँची गर्दन किए हुए वह कौवा विराजमान था जो जगत् में सब जीवों से अधिक चिरञ्जीवी है, जिसने अनेक कल्प देखे हैं और जो सदा ही आत्मभाव में स्थित रहता है। मैं आकाश से नीचे उतरा। मुक्ते देखते ही सब कौवों में खलवली मच गई। यदापि काक

भुशुरहजी ने मुक्ते कभी नहीं देखा था तो भी वे अपने आप ही अपनी सर्वज्ञता के कारण समक गए कि में विसिष्ठ हूँ छोर कुतृहलवश उनके दर्शन करने आया हूं। इन्होंने उठकर मुक्ते प्रशाम किया और मेरा स्वागत किया। सङ्कल्प द्वारा उन्होंने हाथों की रचना करके युक्त के पत्र तोड़ कर मेरे लिये आसन बनाकर मुक्त से बैठने की प्रार्थना की। यदापि वे सब कुछ समक गए ये और जानते थे कि मैं किस निर्मित्त वहाँ पर गया था तो भी मुक्त से बोले - हे भगवन ! आपने इम सब को दर्शन देकर इतार्थ किया। आप इपा करके आज्ञा दीजिये कि आप की इस क्या सेवा करें? मैंने कहा कि इन्द्र की सभा में चिरञ्जीवियों का वृत्तान्त चलने पर मैंने सुना था कि आप सबसे अधिक चिरञ्जीकी हैं। इसलिए आप कृषया अपने जीवन का वृत्तान्त

स्वाइये ।

काकभुशुएडजी बोले-भगवान् शिव के अधिष्ठातृत्व में अनेक नस और शक्तियाँ हैं उनके अनेक नाम और रूप हैं। उन शक्तियाँ में से एक का नाम अलम्बुसा है। उसका वाहन चरुड नामक काक है। और शक्तियों की वाहन इंसनियाँ हैं। एक समय सब शांकयों ने मिल कर उत्सव मनाया। उनके वाहनों ने भी उत्सव मनाया। और मत्त होकर नाच और गाना किया। नाना प्रकार की कीड़ा करते करते यहाँ तक हुआ कि वे सब इंसनियाँ चएड काक द्वारा, जो कि अल-म्बुसा का बाहन था, गर्भवती हो गईं। मेरी माता ब्रह्मी शक्ति का बाइन थीं। जब शक्तियों को यह पता पता कि उनकी वाहन-इंस-नियाँ गर्भवती हो गई हैं तो उन्होंने उनको कुछ दिन के किये छुटी दे दी और अपने आप समाधि में स्थित हो गईं। समय आने पर प्रत्येक इंसनी ने तीन तीन अरडे दिए। जब उनमें से बन्ने निक्ले तो हमारे पिता चएड हम सबको लेकर त्राझी शक्ति के पास गए और उससे हमको आशीर्वाद दिलाया। उसने इमको आशीर्वाद दिया कि हम लोग कभी भी संसार के चक्र में नहीं पहेंगे; सदा आत्मभाव में स्थित रहकर जीवन्युक्त रहेंगे; कभी मी अज्ञान के वहा में नहीं होंगे। यह कहकर उस देवी ने हमको इस कल्पवृत्र पर एकान्त वास करने की सलाह दी। इस लोग यहाँ आकर वास करने लगे। यहाँ पर हम लोग बहुत काल तक वास करने रहे। मेरे और सब भाई अपने सङ्खल्य के कारण विदेहमुक्तता को प्राप्त हो

गए! मैं ही अकेला अभी तक जीवित हूँ। मुके यहाँ पर रहते-रहते अनेक कल्प बीत गए। समय समय पर प्रलय आता है और फिर सृष्टि की रचना होने लगती है। प्रलय के समय में अपता यह पांसला छोड़ कर पारणा द्वारा अति सृदम वन जाता हूँ। प्रलयकाल में जब कि १२ सूर्य तप कर भूमरहल को जलाने लगते हैं, मैं पानी की धारणा करके ऊपर आकाश में चला जाता हूँ। जब बहुत जोर क आंधी चलती है और वृष्टि होती है तो मैं यगिन की धारणा करके आकाश में स्थित रहता हूँ। जब कि सारी पृथ्वी जलमय हो जाती है तो मैं बायु की धारणा करके जल के अपर तरता हूं। जब सारा ब्रह्मारह लय हो जाता है तो मैं सुपुत्त अवस्था में बहु में प्रवेश कर जाता हूं, और ब्रह्मारह की पुन: सृष्टि तक मैं उसी अवस्था में रहता हूँ। सृष्टि हो जाने पर मैं फिर अपने इसी घांसले में आकर वास करने लगता हूँ। मेरे संकल्प के कारण यह कल्पवृत्त प्रत्वेक सृष्टि में वदय हो जाता है।

विसष्टजी ने बड़ी उत्सुकता से पूछा-आपने इतने बड़े जीवन में

क्या-क्या देखा ?

भुशुरहजी बोले-मैंने अनेक आश्चर्य देखे हैं, उनमें से कुछ आप को सुनाता हूँ। एक समय पृथ्वी पर तृश् और वृत्त ही थे, और कुछ न था। एक समय ११ हजार वर्ष तक पृथ्वी पर मस्म के सिवाय कुछ न था। वृत्त और तृता सब जल गए थे। एक समय ऐसी सब्टि हुई कि जिसमें सूर्य और चन्द्रमा आदि प्रकाश बह नहीं उपने थे। केवन मुनेरु पर्वत पर श्वित कुछ रत्नों द्वारा हो प्रकाश होता था। उस समय दिन रात की गति कुछ नहीं जान पहती थी। एक समय ऐसा हुआ कि देवताओं और दैत्यों का युद्ध होकर दैत्य लोगों की विजय हुई और केवल बहा, विष्णु और शिव को छोड़कर सब देवता उनके अधीन हो गए और सारे संसार में बीस युग तक दैत्यों का ही अचल राज्य रहा। एक बार दो युग तक पृथ्वी पर कुर्जी के सिवाय कुछ न था। एक समय कई बुगों तक पृथ्वी पर पवतों के सिवाय कुछ न था। एक बार सारे पृथ्वीमण्डल पर जल के सिवाय कल नहीं था। महामेरु ही जल में खम्मे की नोई स्थित था। एक बार विन्ध्याचक पर्वत इतना बढ़ा कि सब पर्वतों से बड़ा हो गया और पृथ्वोमण्डल को दवाने लगा। एक समय सृष्टि में न मनुष्य थे छौर न देवता आदि। एक समय रुप्टि में बाह्यतों के आचरण खराव ही

गए थे। वे मद्यपान और दुराचार करते थे और शूद्र लोग राज्य करते थे। सूर्य, चन्द्रमा, नक्षत्र, इन्द्र, उपेन्द्र और लोकपाल मेरे सामने ही अनेक बार नष्ट हुए और उत्पन्न हुए। मैने भगवान् का हिरण्यकशिषु को मारना और देवताओं और दैत्यों द्वारा समुद्र का मन्यन अपनी आँखों से देखा है। मैंने ऐसी सृष्टियाँ देखी हैं जिनमें विष्णु का वाहन गरुड़, शिव का वाहन बैल और ब्रह्मा का बाहन हंस नहीं था। जब सृष्टि श्ल्पन हुई तो, हे बसिष्ट, आप, भरद्वाज, पुलस्त्य श्रादि ऋषि उपजे । फिर सुमेरु आदि पर्वत उपजे । आपके आठ जन्म मुमे याद हैं। कभी आप आकाश से उपजे, कभी जल से, कभी अप्रिसे, कमी पवन से । बारह बार मैंने समुद्र मन्धन देखा है। तीन बार हिरएयकशिषु का पृथ्वीको पाताल में ले जाना देखा। छः बार परशु-राम का जन्म देखा है। मैंने ऐसे ऐसे समय देखे हैं कि जब कि बेद और पुराणों के अर्थ दूसरी ही तरह लगाए जाते थे। प्रत्येक काल के उपास्य देवता और शास्त्र और शास्त्रप्रवर्त्तक मिन्न सिन्न हप के देखे। मुक्ते मालूम है कि वाल्मीकि जी ने १२ बार रामायण की रचना की है। ज्यासजीने मेरे सामने ही सात बार अवतार लिया और कई बार महाभारत की रचना की। मैंने विष्णु भगवान को भक्तों की रच्चा के हेतु अनेक बार अवतार लेते देखा है। मुक्ते ११ बार राम-चन्द्र रूप से उनका अवतार लेना और १६ बार कृष्ण रूप से मली माँति याद है। १०० बार मेरे सामने कलियुग में बुद्ध भगवान् का अवतार हुआ है। मेरी आखों के सामने ही दो बार दच्च प्रजापित का यज्ञ भङ्ग हुआ। इस प्रकार की अनेक घटनाएँ मैंने देखी हैं। उनका मैं आपसे कहाँ तक वर्णन कहाँ। सृष्टि अनेक बार मेरे सामने रची गई और लय हो गई। कभी और और प्रकार की सृष्टि होती है, कभी इसी प्रकार की जैसी कि अब है। कभी इसके सहश और इस भिन्न रूप की होती है। मेरे रहनेका स्थान कभी सुमेर होता है, कभी मंदराचल, कभी हिमालय, और कभी मालवपवंत। किसी किसी सृष्टि में युगों के नियम का भंग हो जाता है। किल्युग में सतयुग और सतयुग में कलियुग वर्तने लगता है। नाना सृष्टियों में देश, काल, किया, प्रजा, शास्त्र, राज्य, श्रीर धर्म नाना प्रकार के ही देखने में आते हैं। एक समय ऐसा हुआ कि ब्रह्मा अपनी आयु के दो दिन पर्यन्त समाधि-में रहे और दो कल्प तक सृष्टि की रचना ही नहीं हुई।

वशिष्ठजी को इस कथा को सुनकर वड़ा आनन्द हुआ। बहुत देर तक फिर काकभुशुण्डजी से उनका ज्ञान और योग सम्बन्धी वार्तीकाप हुआ जिसका वर्णन आगे सिद्धान्त खण्डमें किया जाएगा।

#### २८-ईइवरोपास्यान

इस उपाल्यान द्वारा बसिष्टजी ने रामचन्द्रजी को ईश्वर के सर्वोत्तम स्वरूप और उसकी सर्वश्रेष्ट पूजा की विधि का उपदेश किया है।

वसिष्ठजी ने कहा-हिमालय का एक शिखर कैलाश नाम का है, वहाँ पर चन्द्रकताधर सगवान् शिव वास करते हैं। मैंने वहाँ पर कुछ दिन वास करके तप और अध्ययन किया है। एक समय जब कि आवए बदी अष्टमी की आधी रात को मैं समाधि से जागा तो देखता हूँ कि दशों दिशाएँ मीन श्रीर शान्त हैं। महान् अन्धेरा संसार को घेरे हुए है और मन्द मन्द पंचन चल रहा है। उसी समय महा शीवल अमृतहपी किरणों से श्रोपियों को पुष्ट करता हुआ चन्द्रमा उदय हो आया। में अपनी कुटिया में बैठा हुआ प्रकृति की इस शोभा का धानन्द से निरीचण कर रहा था कि यकायक वड़ी तेज रोशनी हुई और सारी प्रकृति चमक उठी। मेरी समक में नहीं आया कि यह प्रकाश कहाँ से आरहा है। चारों ओर निरीक्षण करने पर पता चला कि भगवान् शिव पार्वतों के हाथ में हाथ डाले हुए मेरी कुटिया की ओर चले आ रहे हैं। मैंने दूर से ही मन ही मन में उनका स्वागत किया और अनको आदरपूर्वक प्रशास किया। उनके निकट आ जाने पर उठकर उनकी प्रणास किया और पाद और अर्थ दिया और उनके बैठने के लिए आसन विद्याया। महादेव ने बैठते ही मुक्तसे कुशल पृद्धी और मुक्ते आशीर्वाद दिया। मेरे मन में बड़ा आनन्द हुआ। मैंने भगवान् से पृद्धा - हे प्रभो, आप यदि मेरे ऊपर क्रपा रखते हैं तो मुक्ते बतलाइये कि भगवान का स्वरूप और उसकी सर्वोत्तम प्रकार की पूजा क्या है ? शिवजी बोले :-

हे बसिछ ! भगवान् का सर्वश्रेष्ठ रूप न विष्णु है, न शिव, न इन्द्र, न पवन, न मूर्य, न अग्नि। वह देव न देहवाला है और न चित्तरूप। असली देव अनादि और अनन्त संवित् है; आकारवान्, परिमित और परिद्वित्र कोई वस्तु नहीं है।

वह देव सब जगह सत्ता और असत्ता रूप से वर्त्तमान है। इसी का नाम शिव है। उसका ही तुम पूजन करो। आकार का पूजन तो उन लोगों के लिए है जो शिव तस्व की नहीं जानते। हदादि देवों को पूजने से परिच्छित्र और परिमित पदार्थों की ही प्राप्ति होती है, परन्तु अनादि और अनन्त आत्मरूप देव के पूजने से अलौकिक आनन्द की प्राप्ति होती है। जो लोग अलौकिक आनन्द को छोड़कर औपाधिक मुखों के पीछे पढ़ते हैं वे मन्दार-वन को छोड़कर करख़वन में प्रवेश करते हैं। वह ब्रह्म जो कि सारा विश्व है, देवों का देव है। उसी की पूजा करना श्रेष्ठ और श्रेयस्कर है। न वह दूर है और न दुष्त्राध्य। वह सबके भीतर मौजूद है। जो उसको जानते हुए आकारवाले देव की पूजा करते हैं वे वालोचित कीड़ा करते हैं। परमकारण भगवान् शिव प्रत्येक जीव के आत्मा हैं और उनके पूजने का तरीका केवल आत्मबोध है। पुष्प धूप दोप आदि वस्तुओं द्वारा भगवान की पूजा करना वाल-बुद्धिवाले पुरुषों को शोभा देता है, हे वशिष्ठ! आप जैसे ज्ञानी पुरुषों को शोभा नहीं देता। वह देव नित्य और सर्वत्र वर्तमान है, उसके पूजने के लिए आहान और मनत्र की आवस्यकता नहीं है। बोध के सिवाय उसको पूजने की और कोई विधि नहीं है। वह देव ध्यानद्वारा ही पूजा जाता है। ध्यान ही उसका अर्घ्य झौर ध्यान ही पाद्य ; ध्यान ही पुष्प है झौर ध्यान ही उपहार ! ध्यान से ही वह प्रतन्न होता है। सब काम करते हुए, सब भोगों के भोगते हुए, सब स्थितियों में रहते हुए आत्मा का ध्यान करते रहने से ही आत्मा प्रसन्न होता है। आत्मा की अर्चना प्रत्येक मनुष्य हर स्थिति में रहते हुए कर सकता है। अपने देह में स्थित परम शिव का सोते, जागते, चलते, फिरते उठते, बैठते, खाते, पीते, सब प्रकार के भोगों का भोग करते हुए सदा ही ध्वान करना चाहिए। ऐसा करने से ही जीव का परम कल्याण है।

इस प्रकार शिवजी ने विसष्टजी को देवपूजा का स्वरूप बताकर कहा कि अब में अपने स्थान पर जाना चाहता हूँ। तुम्हारा कल्याण हो—यह कहकर वे पार्वती को लेकर अपने स्थान पर चले गए और मेरे मन में सदा के लिए चाँदना कर गये। हे राम! तब से मैं इस प्रकार की।ही देवपूजा करता हूँ दूसरे और किसी प्रकार की नहीं।

#### २८-अर्जुनोपारूयान

रामचन्द्रजी की अनासक्त रहकर सब कमी की करने का उपदेश

देते हुए वसिष्ठजी ने कहा:-

है राम! भगवान् कृष्ण जिस असकता का अर्जुन को उपरेश देंगे उसी प्रकार की असकता को प्राप्त करके तुम भी संसार में अपना जीवन सुख से विवाओ। रामचन्द्रजी ने विसष्टजी से पृद्धा—वह अर्जुन कव उत्पन्न होगा और भगवान् उसकी किस प्रकार की असकता का उपरेश देंगे ? वशिष्ठजी बोले:—

भगवान् यम हर एक चतुर्युगी में कुछ काल के लिए तप किया करते हैं। उस अवस्था में वे ब्हासीन भाव से रहते हैं। अतः यह भूमएडल अधिक प्राणियों से व्याप्त हो जाता है और रहने योग्य नहीं रहता। उन दिनों पृथ्वी का भार दूर करने के लिए देवता लोग ही आवश्यकतानुसार प्राणियों को सारते हैं। इस समय पितरों का नायक वैवस्वत नामक यम है। इसको कुछ समय बीत जाने पर अपने पापनाश के निमित्त तथ करना होगा। उस समय पृथ्वी प्राण्या के भार से दबकर विष्णु भगवान् की शरण में जाएगी। पृथ्वी का भार उतारने के लिए विष्णु भगवान् दो शरीरों ( कृष्ण और अर्जुन ) में अवतार लेंगे। उनमें एक वसुरेव पुत्र वासुरेव और दूसरा पाण्ड-पुत्र अर्जुन के नाम से प्रसिद्ध होगा। पार्डु का एक और पुत्र धर्मपुत्र युधिष्टिर के नाम प्रसिद्ध होगा। उसके चचा का खड़का दुर्योधन होगा। इन दोनों में पृथ्वी को एक दूसरे से झीनने के लिये घोर युद्ध होगा जिसमें १८ अज़ीहिग्री सेना इकट्टो होगी। गारडीय धनुषधारी अर्जुन का रूप धारण करके विष्णु भगवान् उस सेना का नाश करके पृथ्वी का भार उतारेंगे। विष्णु भगवान् का अर्जुन-रूप युद्ध के आरम्भ में हर्ष शोकादि मानव स्वाभाविक दोषों से युक्त होगा और दोनों श्रोर से सेना में सन्मितित श्रपने बन्धुओं और सम्बन्धियों की देखकर उनको मारने के लिए अनुगत होकर अपना धनुष नीचे रख देगा, और अपने सारथी श्रीकृष्ण-रूपघारी विष्णु भगवान से अपने मन की दशा का वर्णन करेगा। श्रीकृष्ण उस समय अर्जुन को आत्मज्ञान का उपदेश देकर उसके मोह को दूर करेंगे और उसको असक होकर युद्ध करने की सलाह देंगे। श्रीकृष्ण द्वारा किए

हुए उपदेश से अर्जुन का मोह दूर हो जाएगा और वह युद्ध में अपने शबुओं को परास्त करेगा। उस घोर संप्राम में बहुत सी प्रजा कट जाएगी और पृथ्वी का भार हतका होगा।

#### ३०- शतरुद्रोपाख्यान

सारा जगत् कल्पनामय है। जीव भी श्रपनी कल्पना द्वारा ही एक शरीर से दूसरे शरीर में प्रवेश करता है और अपनी कल्पना द्वारा ही अपने इस बन्धन से मुक्त होता है। जो जैसी कल्पना करता है वैसा ही हो जाता है। वासना और कल्पना जगत् के प्रसार और जीव की भली बुरी गति के रहस्य हैं। इनके द्वारा ही सब कुछ होता है। इस विषय को समकाते हुए वसिष्ठजी ने श्रीरामचन्द्रजी को शतस्त्रोपाख्यान सुनाया जो इस प्रकार है :-

है रामचन्द्र ! प्राचीनकाल में एक बड़ा विचारशील और शुद्ध माचरण्याला तपस्वी रहता था। उसने अपने यत्न और अभ्यास इस्स समाधि में स्थित होने की शक्ति प्राप्त कर ली थी। वह अपना सारा समय प्रायः समाधि में ही विताता था। एक दिन, जब कि वह समाधि में बठा ही था, उसके मन में यह कल्पना उदय हुई कि वह एक विश्व की रचना करे। यह कल्पना मनमें आते ही उसके संकल्प से एक विख की रचना हो गई, और उस विख्य में वह जीवट नामका पुरुष हुआ। अब वह अपनी तपस्वीरूप-स्थिति को मूलकर अपने कल्पित विश्व में जीवट रूप से विचरने लगा। इस रूप में उसने खूब भोग मोगे; मरापान किया, और ब्राहाएं। की सेवा भी की। जीवट को एक दिन सोते समय स्वप्न आया और उस स्वप्नजगत् में उसे अपने शक्षण होने का भात हुआ। अब वह ब्राह्मण रूप में देद का अध्ययन भौर पाठ करने लगा। जब ब्राह्मण रूप में उसको कुछ काल बीत गया वो उसे स्वप्न हुआ कि वह एक राजा है और उसके पास बहुत सी मेना और बहुत से नौकर चाकर हैं। उस राजा को एक समय ऐसा स्वप्न हुआ कि वह एक महाप्रतापी चक्रवर्ती राजा है। बहुत काल तक वकवर्ती राजा के रूप में रहते हुए उसे एक दिन यह स्वप्न हुआ कि वह एक देवाङ्गना है और देवताओं के बात में अपने पसन्द किए हुए रेवताओं के साथ व्यानन्द से विहार कर रही है और खब प्रसन्न है। एक समय जब कि वह काम-कीडा से थककर गहरी निद्रा में लीन थी

तो उसे स्वप्न में यह अनुभव हुआ कि वह एक हरिए। है। हरिए। ह्रप से वह वन में विचरने लगी। हरिणी ने एक दिन स्वप्न में अपने आपको एक हरी और कोमल वेल के रूप में पाया। वल्ली के मन में यह कल्पना उदय हुई कि वह एक अमर है और अमर रूप से नाना प्रकार के पुष्पों और बेलों का रस पान कर रही है। अमर को एक समय स्वप्न आया कि वह कमिलनी है। एक समय एक हाथी ने उस कमलिनी को तोडकर खा लिया। उस कमलिनी के हृदय में उस समय यह कल्पना उदय हो बाई कि वह एक हाथी है। इस प्रकार नाना रूप धारण करते हुए वह ब्रह्मा का हंस बना। ब्रह्मा ने उसको उपदेश दिया जिसके द्वारा उसे आत्मज्ञान हुआ। एक समय वह इंस सुमेरु पर्वत पर उड़ा हुआ जाता था। वहाँ पर इसने रुट्रोंको देखा और उसके मन में यह कल्पना उदय हुई कि वह रुद्र बने। निदान वह एक रुद्र बन गया। रुद्र रूप में उसे ब्रह्मज्ञान हो गया और अपने पूर्ण ज्ञान के द्वारा उसको अपने पूर्व जन्मों का भी स्मरण हो आया। उसे यह जानकर बड़ा आश्चर्य हुआ कि वह अब भी तापस रूप से उसी स्थान पर बैठा हुआ अपने कल्पना जगत् का अनुभव कर रहा है। और इसी प्रकार वह अपने शत (सी) हवों में वर्त्तमान है। उसने सोचा कि अब वह अपने सब रूपों को, जो कि उसने नाना कल्पना जगतों में अहुण किए हैं, जगाए और उन सबकी तस्वज्ञानी बनाकर मुक्त कराए। यह सोचकर वह इस स्थान पर पहुँचा जहाँ कि वह तपस्त्री के रूप में अपने कल्पना जगत् की रचना कर रहा है। वहाँ पर पहुँचकर उसने तपस्त्री को जगाया। तपस्वी को जागने पर ज्ञान हुआ कि अभी उसके कल्पित विश्व में उसके अनेक रूप वर्तमान हैं। रुद्र और तपस्वी दोनों ने जीवट को सोते से जगाया। तीनों ने मिलकर बेदपाठी बाह्मण को। चारों ने मिलकर राजा को। पाँचों ने चकवत्ती राजा को। इस प्रकार होते होते ह्र के समस्त १०० रूप जाग गए। रुद्र को अपने १०० रूप में वर्तमान होकर बड़ा आश्चर्य हुआ। तब रुद्र ने अपने सब रूपों को कहा कि तुम सब अपने अपने स्थान को जाओ और जब तक वे सक शरीर हैं तब तक इन सब शरीरों के योग्य भोगों को वासना और कामनारहित होकर भोगो। शरीर-पात होने पर तुम मन रद्र रूप में आ जाओगे। उन सब शरीरों का अन्त होने पर सब जीव रुद्र बने और कल्प का अन्त होनेपर सब को विदेह मोच की

प्राप्ति हुई।

रामचन्द्रजी ने पूछा- हे भगवन् ! यह आश्रय-मय घटना कैसे हुई ? वसिष्ठजी ने कहा—हे राम ! मन में जो संकल्प होता है वही वया समय सत्यरूप से प्रतीत होने लगता है। और मन जितना शुद्ध और पवित्र होता है उतना ही जल्द और उतनी तीव्रता से संकल्प धनी-भूत हो जाता है। शुद्ध मन जैसा संकल्प करता है तुरन्त वैसा ही हो जाता है। इस जगत् में संकल्प के सिवाय और कुछ है ही नहीं। जितने नाम और रूप हैं वे सब संकल्प की ही रचनाएँ हैं। कल्पित पदार्थ भी संकल्प करने लगते हैं। अज्ञानियों का संकल्प बाह्य वस्तुओं द्वारा नियमित होता है, ज्ञानियों का अपने विचार द्वारा। इस कथा में ब्राह्मण ने राजा का रूप इस लिये धारण किया या कि वह राज-भोगों की इच्छा करने लगा था। राजा चक्रवर्ती राजा इसिंतये बना कि उसने उस रूप में ज्यादा आनन्द समझा था। चक्रवर्ती राजा को सुन्दर खियों के भोग की कामना रहती थी, इसलिये वह देवाङ्गना वना। देवाङ्गना हरिए। इस वास्ते बनी कि उस में हरिए। की जैसी श्राँखों की वासना थी। हरिएी वेल इसलिये बनी कि उसकी सदा उसी को चाइना थी। वेल इस कारण भ्रमर बनो कि उस की वृत्ति भ्रमर रूप पर स्विर हो गई थी। अमर कमिलनी इस वास्ते बना कि उसके मन में सदा ही कमलिनी का ध्यान रहता था। कमलिनी दाथी इसलिये वनी कि हाथी ने जब उस को तोड़ा तो उसकी वृत्ति में हाथी का ही हर स्थिर था। इसी प्रकार, हे राम, जो जिस हम का ध्यान करता है वह उसी रूप को घारण करेगा। यह अटल नियम है। जो जिस वसु को निरन्तर चाहता है, या जिस वस्तु का जिस को ध्यान रहता है, वह अवस्य ही वही हो जाता है। योगियों और शुद्ध मन वालों का संकल्प शीघ्र ही सिद्ध होता है। योगी लोग अपने आप अपनी अवस्था में स्थित रहते हुए भी अनेक रूप भारण कर लेते हैं। विष्णु भगवान् जीर समुद्र में रहते हुए ही पृथ्वी मंडल पर अवतार लेकर मूमि का भार उतारते हैं। सहस्रवाहु ने घर पर बैठे-बैठे यह कल्पना की कि वह मेघ होकर बरसे। वहाँ पर तो वह राजा के रूप में रहा और दूसरी जगह मेघ रूप से बरसने लगा। वह अपने घर बैठा हुआ अपने राज्य में चोरादि। दुष्टजनों को पकड़ कर उनको दख्ड दे देता था।

योगिनीजन स्वर्ग लोक में रहती हैं तो भी पृथ्वी पर दिखाई पड़ती हैं। इन्द्र स्वर्ग के आसन पर स्थित रहते हुए भी पृथ्वी पर यज्ञ का भाग लेने के लिये आते हुए दिखाई देते हैं। कृष्ण भगवान् सहस्रों रूप से अपनी सहस्रों रानियों को प्रसन्न किया करते हैं।

रामचन्द्रजी ने पूछा - हे भगवन् ! क्या और कोई पुरुष भी ऐसा है जो इस समय ही अनेक रूपों में वर्त्तमान हो। विखिष्ठजी बोले-आज रात को मैं समाधि में बैठकर देखूँगा कि इस समय शतरह की नाई किसी पुरुष का अनुभव है अथवा नहीं। कल तुम को बतलाऊँगा। अगले दिन वसिष्ठजी ने कहा कि उत्तर दिशा में यहाँ से बहुत दूर जिन नामक एक देश है। वहाँ पर दीर्घटक नाम का एक तपस्वी है। आज उसे २१ दिन समाधि में बैठे हो गए हैं। उसने इतने समय में सहस्रों जन्मों का अनुभव कर लिया है और वे सब जन्म उसकी एक साथ ही प्रत्यक्त हो रहे हैं, और वह उन सब जन्मों में इस समय विचरण कर रहा है। इतना सुनकर राजा दशस्य ने कहा कि यदि ऐसा है तो में अपने दूत भेजकर उस देश में उस योगी का पता चलवा कर उस को जगवाऊँ। वसिष्ठती बोले—हे राजन्! इस समय वह योगी ब्रह्मा का हंस बनकर जीवन्युक्त हो गया है अपीर उसका भौतिक देह मृतक हो गया है। यह बात उसके शिष्यों को भी अभी माल्म नहीं है। इसलिये अब उसकी जगाया नहीं जा सकता। कुछ दिन बाद उसके शिष्य उसका द्वार खोलेंगे तो उसको मरा हुआ पाएँगे। रामचन्द्रजी को यह सब सुनकर वड़ा आश्चर्य हुआ।

## ३१ वेतालोपाच्यान

आत्मज्ञानी को संसार में कोई भी हानि नहीं पहुँचा सकता— इस बात को समकाते हुए वसिष्ठजी ने श्री रामचन्द्रजी को वेतालोपा-स्थान सुनाया जो इस प्रकार है:—

दिशा में मन्दराचल पर्वत की एक कन्दरा में महा भयानक आकार वाला एक वेताल रहता था। यह मनुष्यों को ला कर अपना पेट भरता था। एक समय उसके सामने एक साधु आ गया। उसको भी उसने मार कर खाना चाहा, किन्तु साधु ने उसे यह समकाया कि मनुष्यों को मार कर पेट भरना वड़ा भारी पाप है जिसका बुरा और दु:खदायी परिग्णाम उस को भुगतना पड़ेगा। वेताल की समक्त में साधु की बात आ गई। उसने सोचा कि मनुष्य यदि सचमुच में मनुष्य अर्थात् मननशील और झानवान् जीव है, तो अवस्य ही उसे मारना उचित नहीं है, क्योंकि ऐसे मनुष्य से किसी दूसरों को दानि नहीं पहुँचती, बल्क उपकार होता है। लेकिन मूर्ख मनुष्य से तो पशु ही कहीं भले - क्योंकि उतसे दूसरे जीवां को इतनी हानि नहीं पहुँचती जितनी कि मूर्ख मनुष्यों से । इसिलये वेताल ने यह सोचा कि अब वह अज्ञानी मनुष्यों का ही भन्नण करेगा ज्ञानी मनुष्यों का नहीं। कौन ज्ञानी है कौन अज्ञानी - इस बात को जानने के लिये उसने एक प्रश्नावली तच्यार की। एक समय कई दिन का भूखा वेताल अपना पेट भरने के लिये रात्रि में बाहर निकला। उसकी इस देश के राजा से भेंट हो गई जो कि रात्रि को अपने राज्य में वीर-यात्रा कर रहा था। वेताल ने राजा से ब्रह्मझान सम्बन्धी कई प्रश्न इस बात की जाँच करने के लिये पूछे कि वह अज्ञानी है या ज्ञानी। राजा प्रहाज्ञानी था - उसने वेताल के सब प्रश्नों का तृप्तिजनक उत्तर दे दिया। वेताल को वड़ा आनन्द हुआ और वह एकान्त में जाकर समाधि में स्थित हुआ, और आत्म-पद की प्राप्त करके वेताल शरीर की त्यागकर मुक्त हो गया। इस प्रकार ज्ञानीजन अपनी रचा और दूसरों का उद्धार करते हैं।

३२--भगीरचोपाख्यान

संसार में किस प्रकार निर्मम, निर्पेत्त और अनासक भाव से मुक्त जीवन विद्याना और यथास्थिति संसार के सभी काम करना चाहिए— इस सम्बन्ध में श्री वसिष्ठजी ने श्री रामचन्द्रजी को मगोरथ की कथा

सुनाई जो इस प्रकार है:-

राजा भगीरथ की जब युवा अवस्था थी इसके मन में यह विचार वृदय हुआ कि यह जीवन सर्वथा ही असार है। दिन पर दिन वे ही भोग भोगे जाते हैं किन्तु कभी तृप्ति नहीं होती। कोई ऐसा मुख नहीं है जो दु:खरहित हो। कोई ऐसा भोग का विषय नहीं है जो भोगने पर उतना ही अच्छा जान पड़े जितना कि वह प्राप्त होने से पूर्व प्रतीत होता है। संसार में कोई वस्तु भी सार नहीं दिखाई पड़ती। धन, दारा और पुत्र, जिनमें हमारो इतनी अधिक ममता है, कोई भी ऐसा पदार्थ नहीं है जिसको प्राप्त कर लेने पर हमारे मन में शान्ति और

मुख का अनुभव होता हो। तब फिर किस तिये हमलोग इन वस्तुष्ठों के पीछे पड़े रहते हैं ? क्यों इनकी प्राप्ति में ही अपने जीवन की सब राक्ति लगाते हैं ? इसितये कि हमने कभी इनकी असारता पर विचार ही नहीं किया है। विचार उदय हो जाने पर ये सब वस्तुएँ असार और विषवत् जान पड़ती हैं। भोगों में मुख और शान्ति—जिनकी हम सबको चाह है—तलाश करना ऐसा ही है जैसा कि मृगतुष्णा के जब से प्यास बुका लेने की आशा।

इस प्रकार विचार करते करते राजा को संसार के भोगों के प्रति घुणा हो गई और अपना परम और सत्य ध्येय जानने की इच्छा हुई। इस अवस्था में वे अपने गुरु त्रितुल ऋषि के आश्रम पर गए। अपने मन के विचारों को भगीरथ ने गुरु के समझ रक्खा। त्रितुल भगीरथ के विवेक और वैराग्य को देखकर अत्यन्त प्रसन्न हुए और वोले-परम आनन्द और परम शान्ति, जो कि सनुष्य-जीवन के उद्देश्य हैं, विषय भोगों के द्वारा प्राप्त नहीं हो सकते। उनके प्राप्त करने के लिये सव विषयों का और उनके भोगों का त्याग करना चाहिये। देह और इन्द्रियों में आत्मामिमान, स्त्री-पुत्रादिक में सङ्ग, इष्ट की इच्छा और अनिष्ट से द्वेप-ये सब त्यागकर आत्मचिन्तन, आत्मध्यान और आत्मपद में स्थिति के लिये प्रयत्न करने से ही परमानन्द और परम शान्ति की सिद्धि होती है। जो जिस वस्तु की तीन वासना करता है वह उसी को प्राप्त करता है—इसिलये भोगों के विषयों की वासना का त्याग करके आत्म-पद के प्राप्त करने की वासना करो। उस पद को प्राप्त कर तेने पर फिर बुद्ध प्राप्त करना नहीं रहता। उस पद में स्थित होने पर कोई दु:ख नहीं रहता। उस पद में स्थित होने पर उस अज़य अरि अनन्त आनन्द का अनुभव होता है जिसके आगे संसार के सब सुख कुछ भी नहीं। च्या भर भी उस आनन्द का अनुभव कर लेने पर मनुष्य संसार के सब सुखों को - जिनका परिणाम सदा ही दुःस है-भूल जाता है।

त्रितुल ऋषि की यह बातें सुनकर भगीरथ ने आस्मपद प्राप्त करने का पक्का इरादा कर लिया। घर आकर सब और से ध्यान हटाकर आत्मचिन्तन करने लगा और धीरे-धीरे सब वस्तुओं का त्याग करने लगा। थोड़े ही समय में उसने अपने सब धन, और राज्यपाट का त्याग कर दिया। केवल एक धोती और अंगोझा लेकर घर से निकलकर वन में विवरने लगा। वहाँ पर विवरते विवरते आत्म-चिन्तन और आत्मध्यान करते करते उसको आत्मज्ञान हो गया, और परम आनन्द और परम शान्त आस्मपद में उसकी अविचलित रूप से स्थिति हो गई। अब उसको न किसी वस्तु की इच्छा थी, और न किसी से द्वेष था। सारे जगत् को वह आत्ममय ही देखता था। किसी के प्रति न उसे मोह था और न घृणा। सबसे समता और प्रेम का व्यवहार था। अब उसको संसार में और वन में रहना एक सा ही था। उसने देश देशान्तर में भ्रमण करना भारम्भ किया। एक समय वह भ्रमण करता हुआ उस देश में गया जहाँ का वह कभी राजा था। वहाँ उसने भिज्ञा मौंगी, और ऐसा करने पर उसके मन में किसी प्रकार का भी विकार नहीं आया। लोगों के बहुत कहने पर भी इसने राज्य करने की जुरा भी इच्छान की। अभगा करते करते उसकी अपने गुरु त्रितुल से भेंट हो गई और दुख कालतक खुव श्रात्म-चर्चा हुई। स्वर्गलोक से सिद्धों ने आकर उसकी पूजा की और देवताओं ने सब प्रकार के ऐश्वर्य उसको देना चाहा किन्तु उसने किसी की भो इच्छा न की। बहुत सी अप्सराएँ उसके सामने आकर उसको प्रसन्न करने की चेष्टा करने लगीं किन्तु उसके मन में किसी भी भोग की अभिलापा उदय न हुई, क्योंकि उसकी स्थिति उस परम बानन्द में थी जिसके आगे संसार के सब सुख लेशमात्र हैं।

एक समय जब कि भगीरय एक देश में अनण कर रहा था, उस देश के राजा का देहान्त हो गया था। मन्त्री और अजा किसी सुयोग्य राजा की तलाश में किर रहे थे। साधु के वेप में भगीरथ को देखकर मंत्री ने उसके लच्छों से पिहचान लिया कि यह पुरुष राजा बनाने योग्य है। उसने भगीरथ से राजा बनने की प्रार्थना की। भगीरथ ने लोकोपकार के लिये, अपनी किसी प्रकार की हानि या लाभ न जानते हिए राजा होना स्वीकार कर लिया- और अति उत्तम रीति से राज्य हिया। भगीरथ के राजा होने की खबर दूर तक फैल गई। इस समय उस राज्य की जिस पर वह पहिले राज्य करते थे बही लराव दशा थी। चारों और से राजुओं ने आक्रमण कर रक्खा था। वहाँ की प्रजा ने दुन्ती होकर भगीरथ के पास खबर भेजी। भगीरथ ने राजुओं को भगाकर अच्छा राज्य स्थापित किया। दोनों राज्यों पर निःसङ्ग और

निर्मोह रूप से राज्य करता रहा। राज्य करते करते एक समय उसकी यह ज्याल आया कि उसके साठ हज़ार पितर, कपिल ऋषि के मस्म किए हुए, अभीतक सद्गति को प्राप्त नहीं हुए; उनको सद्गति तभी प्राप्त हो सकती है जब कि भूमएडल पर गङ्गा बहने लगे। यह सोचकर उसने वप किया और तप के प्रभाव से वह श्री गङ्गाजी को पृथ्वीमरडल पर ला सका जिसकी कथा सब लोग जानते हैं। आत्मस्थित पुरुष ही संसार में दुष्कर से दुष्कर कार्य कर सकते हैं।

# ३३ - रानी चुडाला की कथा

चुडाला का उपाख्यान भी योगवासिष्ठ के सर्वश्रेष्ठ उपाख्यानों में से हैं। इसके द्वारा वसिष्ठजी ने श्री रामचन्द्रजी को यह बतलाया है कि आत्मज्ञान प्राप्त करने और योगाभ्यास करके सब प्रकार की सिद्धियाँ प्राप्त करने में स्थियों का उतना ही अधिकार है जितना कि पुरुपों का। आध्यात्मिक सिद्धि केवल पुरुपों का ही ध्येय नहीं है विल्क प्राधिमात्र का। यदि स्त्रों की आत्मज्ञान में स्थिति हो जाए तो वह पुरुपों को उसी प्रकार आत्मज्ञान प्राप्त करा सकती है जैसे कि एक पुरुप दूसरे को। इस उपाख्यान द्वारा रामचन्द्रजी को वसिष्ठजी ने आत्मपद प्राप्ति का सच्चा मार्ग और आत्मज्ञानों के रहन सहन का उन्न भी दिखलाया है। उपाख्यान इस प्रकार है:—

पहले द्वापर युग में मालव देश में शिखिष्यज्ञ नाम का एक बहुत सुन्दर, बलवान् और प्रतापी राजा राज्य करता था। उसका विवाह सुराष्ट्र देश की एक राजकन्या से, जो कि बहुत सुन्दर, बिहुषी और चतुर थी, हुआ था। रानी का नाम चुहाला था। राजा और रानी में एक दूसरे के प्रति घनिष्ट प्रेम और आकर्षण था। दोनों ही अपनी युवा अवस्था में थे। किसी प्रकार के सुख की कभी नहीं थी। खूब आनन्द से जीवन के सभी प्रकार के सोग भोगते थे। दोनों ही विचार-शील थे। सब प्रकार भोग भोगते भोगते उनके मन में यह विवेक उत्पन्न हुआ कि हमारे पास संसार का सारा ऐश्वर्य और सारे भोगों को भोगने के साधन हैं। हमलोग सब प्रकार के भोगों का बार बार आस्वादन कर चुके हैं। इनके भोगने में हमारा बहुतसा जीवन व्यतीत हो चका है और शारिर की शक्ति भी चीण होती जा रही है, किन्तु हृदय में तृपि और शान्ति नहीं है। क्या मनुष्यजीवन इसी

तिये है कि सदा ही वह शरीर और इन्द्रियों के सुखों के अनुभव करने में लगा रहे और फिर भी उसकी किसी स्थायी सुख, किसी प्रकार की तृप्ति और शान्ति का अनुभव न हो ? विषयों के हारा उरपन्न ? होनेवाले सभी सुख चिएक और दुःख में परिएत होनेवाले हैं। कीन सा ऐसा सुख है जो विरस्थायी हो ? जो भोग प्राप्त नहीं हैं उनकी इच्छा होती रहती है, जो प्राप्त हैं उन में सुख का अनुभव नहीं होता, विल्क उन से घूणा होने लगती है। क्या कोई ऐसा सुख नहीं होता, विल्क उन से घूणा होने लगती है। क्या कोई ऐसा सुख नहीं है जो स्थायी हो, जिसको प्राप्त कर लेने पर वह सदा ही बना रहे और उस से कभी घूणा न हो ? क्या कोई ऐसी तृप्ति भी है जिसको प्राप्त कर लेने पर फिर किसी विषय के भोग की वासना न रह जाए ?

यह सोचकर उनको संसार के सब विषय और भोगों से विरक्ति हो गई, और उन्होंने अपने राज्य के बड़े बड़े विद्वानों को बुलाकर यह पूछा कि मनुष्यों के जीवन का क्या लह्य है और उसको कैसे शान्ति और उपि प्राप्त हो सकती हैं ? विद्वानों ने कहा—महाराज ! आत्म- बान हो जाने पर मनुष्य को परम शान्ति और परम उपि का अनुभव होता है; बही प्राप्त कर लेना मनुष्य-जीवन का लह्य है। आत्मन्त्र के स्थित हो जानेपर ही परमानन्द का अनुभव होता है। उस आनन्द के सामने संसार के सब विषयों के भोग के सुख कुछ भी नहीं हैं। आत्म- पद में स्थित मनुष्य सदा ही उम और मुखी रहता है। वह न किसी पद में स्थित मनुष्य सदा ही उम और मुखी रहता है। वह न किसी वस्तु को प्राप्त करने की बांछा करता और न किसी से घूगा करता है।

राजा और रानी दोनों ने आत्मज्ञान प्राप्त करने का निश्चय कर किया। रानी राजा से अधिक बुद्धिमती, चतुर और उद्योगशीत थी। उसका विचार सूहम और निश्चयात्मक था। थोड़े ही समय में उसे आत्मज्ञान हो गया। आत्मज्ञान होने पर उसके मुख पर प्रसन्नता और अजीकिक सौंद्ये की फजक आ गई। दिन पर दिन उसका और अजीकिक सौंद्ये की फजक आ गई। दिन पर दिन उसका सौंद्ये, तेज और आनन्द बढ़ने लगा। अभी राजा को आत्मज्ञान नहीं सौंद्ये, तेज और आनन्द बढ़ने लगा। अभी राजा को आत्मज्ञान नहीं तुआ था। वह न समम सका कि रानी इतनी प्रसन्न और प्रकृतित तुआ था। वह न समम सका के रानी इतनी प्रसन्न और प्रकृतित क्या यह वह समम सका है। याजा की समम में रानो की बात नहीं आती स्य ही दिखाई दे रहा है। राजा की समम में रानो की बात नहीं आती थी। क्योंकि जिसने आत्मानन्द का स्वयं अनुभव नहीं किया वह नहीं थी। क्योंकि जिसने आत्मानन्द का स्वयं अनुभव नहीं किया वह नहीं वान सकता कि आत्मानन्द क्या है। रानी ने अपने स्वामी को आत्माना सकता कि आत्मानन्द क्या है। रानी ने अपने स्वामी को आत्मान

नुभव प्राप्त करने में सहायता देने का बहुत यत्र किया; किन्तु राजा ने उसकी बातों की विशेष परवाह न की। वह उसको स्त्री समम्क कर उससे उपदेश लेने में अपना अपमान समझता था। रानी ने योगमार्ग द्वारा अनेक सिद्धियाँ प्राप्त की आर राजा को उनका प्रदर्शन कराया, तौ भी राजा ने उससे आत्मज्ञान-सम्बन्धी शिक्षा न लेनी चाही। उसके मन में यही मिथ्याभिमान बना रहता था कि पुरुप श्ली से अधिक समर्थ और चतुर होता है; उसको श्री क्या सिखा सकती है। राजा ने अनेक यत्र किए किन्तु उसको आत्मज्ञान न हुआ। अव राजा ने यह निश्चय कर लिया कि वह राजपाट की छोड़कर वन में जाकर रहेगा और वहाँपर धात्मज्ञान शाप्त करेगा। रानी ने बहुत समभाया कि आत्मज्ञान प्राप्त करने के विधे उसे वन में जाने की कोई आवश्यकता नहीं है। दन तो उन लोगों को जाना चाहिए जिनके वर में नाना प्रकार के विज्ञ. संकट और अंसट होते हों। उनकी तो घर में किसी प्रकार का विल्ल नहीं है। ऐसा कहने पर भी राजा की समक में न आया कि वह वन को न जाय। एक रात्रि को जब कि रानी चुड़ाला गाड़ निद्रा में थी, चारों खोर श्रंधेरा खीर शान्ति छाई थी, राजा बीरयात्रा के बहाने घर से निकल कर चल दिया। चलते-चलते बहुत दूर जा कर एक वन में रहने लगा। वहाँपर रहकर उसने कुछ दिनों तक नाना प्रकार के साधन किए और फिर तीर्थयात्रा की, किन्तु किसी प्रकार भी उसको आत्मानुभव नहीं हुआ। इधर जब रानी की आँख खुली और उसने राजा को अपनी शब्या पर न पाया तो उसने समक्त लिया कि राजा राज को त्याग करके वन को चले गए। उसने उद्देशान्त्रभाव से सोचा कि अब क्या करन चाहिए। राज्य में राजा के चले जाने की खबर सुनकर खलवली पड़ जाएगी और अराजकता फैल जाने से बहुत से मनुष्यों को हानि और दुःख पहुँचेगा। इसिल्ये उसने अपने आप राज्य करने का इरादा कर लिया और सोगों को यह खबर न होने दी कि राजा बन को चले गए हैं। सुबह उठते ही रानी ने मंत्रियों श्रीर सब कर्मचारियों के सामने घोषणा कर दी कि राजा कुछ काल के लिये दूसरे देशों की यात्रा करने गए हैं और रानी को राज्य करने का अधिकार दे गए हैं। चुडालाने राज्य का सब काम बहुत अच्छी तरह करना आरम्भ कर दिया। राज्य का काम ठीक करके राती ने यह पता लगाना चाहा कि अब राजा

कहाँ पर हैं। योगी की सब सिद्धियाँ तो उसे प्राप्त हो ही चुकी थीं। समाधि में बैठकर उसने राजा के निवासत्थान का पता वला लिया। आकारा मार्ग से सूदम शरीर द्वारा उड़कर ठीक उस स्थान पर पहुँच गई जहाँ कि राजा रहता था। श्रव भी राजा की वही दशा है, न उसके चित्त में शान्ति है और न उसको आत्मझान ही हुआ है। रानी को उसके ऊपर बहुत करुए। आई और उसने विचार किया कि किसी प्रकार राजा को आत्मज्ञान प्राप्त कराना चाहिए। यह सोचकर कि राजा यदि उसको पहचान गया तो उसके उपदेश का उसके ऊपर कुछ भी प्रभाव न पड़ेगा चुडाला ने एक ऋषिपुत्र का रूप धारण कर लिया और उसके सामने उस रूप से प्रकट हुई। राजा व्यपने समीप एक बहुत मुन्दर युवा और तेजवान् ऋषि को आते देख-कर बहुत प्रसन्न हुआ। अतिथि का सब प्रकार से आदर और सत्कार करके राजा ने उससे पूछा-महाराज ! श्राप कीन हैं और कहाँ से आ रहे हैं ? ऋषि ने कहा—महाराज ! मैं देविषे नारद का पुत्र कुम्भज हूँ। देवलोक में रहता हूं, पृथ्वीतल पर भ्रमण करने की इच्छा से यहाँ पर आ गया हूँ । श्रापको इस विजन वन में रहते देखकर मुक्ते आपसे मिलने और वार्लालाप करने की उत्करठा हो गई। राजा ने पूछा--महाराज ! यदि मेरी घृष्टता समा करें तो आपसे यह पूछता हूँ - आप देविष नारदर्जी के पुत्र कैसे हैं ? उन्होंने तो कभी विवाह ही नहीं किया। कुम्भज ने कहा-एक समय की वात है कि नारदर्जी ने सुमेर पर्वत पर कुछ समय के लिये समाधि लगाई थी। जब समाधि से जगे तो क्या देखते हैं कि पर्वत के नीचे गङ्गा में टर्वशी आदि अनेक मुन्दर अप्सराएँ स्नान-कीड़ा कर रही हैं और उनका एक एक अङ्ग स्रोर भाव मोहनेवाला है। उनको देखते ही नारद्जी के शरीर में काम का बेग विजली की नाई दौड़ गया और उनका वीर्य स्वलित हो गया। उसको उन्होंने एक घड़े में रख दिया और उसमें दूध भर दिया। कुछ काल पीछे उस घड़े से मेरा जन्म हुआ। इसी कारण मेरा नाम कुम्भज पड़ा। राजा को कुम्भज के प्रति बहुत प्रेम और श्रद्धा हो गई और उसने उससे भित्रता करनी चाही। दोनों में मित्रता हो गई। कुम्भज प्रतिदिन राजा के पास आकर इससे वार्तालाप कर जाता था। इस प्रकार रानी राज्य भी करती और कुम्भज के वेष में वह राजा के साथ भी रहती थी। कुम्भज के वेष में उसने राजा को आत्म-सम्बन्धी अनेक प्रकार की वार्ते सुनाई और साधन की विधियाँ बतलाई। राजा को धीरे धीरे आत्मज्ञान होने लगा। आत्मज्ञान के परिपक्क हो जाने पर उसकी स्थिति आत्मभाव में हो गई, और वह जीवन्मुक्त हो गया। अब उसके मुख पर सदैव प्रसन्तता रहती थी। हर्ष और शोक से वह परे था। किसी कारण से भी उसकी शान्ति भन्न नहीं होती थी। हर हालत में वह खुशहाल रहता था। उसके लिये जब न कुछ हेय या और न उपादेय। वह सदा आत्मानन्द में मम्न रहता था। संसार के किसी मुख की न उसे वासना थी और न किसी दु:स्व से वह दु:स्वी होता था।

रानी ने अब उसकी परीका करनी चाही। एक दिन कुम्भज बड़ा दु:स्वी और शोकातुर होकर राजा के पास आया। राजा ने पूछा, मित्र ! आज आपका मन क्यों इतना उदास है ? आप तो आत्मज्ञानी हैं, आपको शोक क्यों हुआ ? कुम्भज बोले, महाराज ! क्या कहूँ. मुक्ते कहते भी लाज माल्म पहती है। मैं जब देवलोक से आपके पास चला आ रहा था तो सुके दुर्वासा ऋषि नाना प्रकार के भूषण और वस्त्र धारण किए हुए रास्ते में मिले। मुक्ते उनका विचित्र वेप देख-कर हुँसी आ गई, और हास्य-भाव से मैंने कहा कि महाराज आप तो आज स्त्री मालूम पड़ते हैं। यह मुनकर उनको कोथ आ गया, और उन्होंने मुक्ते शाप दे दिया कि मैं प्रत्येक रात की स्त्री वन जाया करूँगा। मुक्ते इस बात से इतनी लजा मालूम पड़ती है कि मेरा वित्त अब देवलोक को भी जाने को नहीं करता। आज से शापदश रात्री में मुमे की होना पड़ेगा। महाराज ! यही कारण है जिससे में दुःसी है। राजा ने कहा, ऋषे ! इसमें क्या हानि है ? पुरुष हुआ तो क्या, और स्त्री हुई तो क्या ? दोनों ही एक समान हैं। न कोई बुरा है और न कोई भना। शरीर ही तो छो या पुरुष है, न कि आत्मा। जो जिस स्थिति में होता है उसको उसी में प्रसन्न रहना चाहिए। स्त्री और पुरुष दोनों ही आत्मझानी हो सकते हैं। रानी को यह सुनकर वड़ी प्रस-न्नता हुई। अब रात्री में वह एक अत्यन्त सुन्दर स्त्री के रूप में राजा के पास रहती थी और दिन में कुंभज के रूप में । दोनों में इतनी गहरी मित्रता थी कि दोनों साथ खाते और साथ ही सोते थे, किन्तु राजा के मन में किसी प्रकार का विकार न होता था। एक दिन कुम्भज ने राजा से कहा-महाराज ! जब में रात्री के समय स्त्री होता हूँ तो मुक्ते स्त्रियो-

चित इच्छाएँ होती हैं, और मेरे शरीर में काम का वेग इतना अधिक हो जाता है कि जिना पुरुष के सङ्ग किए मैं दुःखी रहती हूँ। राजा ने कहा-जब तक शरीर है और इन्द्रियों स्वस्य हैं, अवश्य ही शरीर और इन्द्रियों के स्वाभाविक भोगों के भोगने की आवश्यकताएँ रहती हैं; ज्ञानी मनुष्य को उनका विरोध करना और उनको वलपूर्वक द्वाना नहीं चाहिए। शरीर और इन्द्रियों के उचित झावस्यकतानुसार भोगों के भोगने से आत्मा की क्या हानि और न भोगने से आत्मा का क्या लाभ ? इसलिये, हे कुम्भज ! यदि स्नी-रूप में आपको स्नी-सम्बन्धी इच्छा होती है तो यह स्वामाविक ही है। इसितये तुम किसी अपने मन को पसन्द आने वाले योग्य पुरुष को तलाश कर लो और उसकी पत्नी वन जाश्रो; ताकि तुन्हारा मन शान्त रहे और शरीर का वेग उसको चंचल न बनावे। कुम्भज बोला-महाराज आप मेरे इतने प्रिय मित्र हैं, आपकी और मेरे मन की वृत्ति एक सी ही है आपको मेरा प्रेम है और मुक्ते आपका प्रेम है। विद्वान् लोग यह कहते हैं कि जो सुख समान मनोवृत्ति वाले स्त्री-पुरुषों के सङ्ग रहने में होता है वह संसार के सब आनन्दों से बड़कर है। इसिलिये यदि मेरे लिये संसार में कोई भो उचित भर्ता है तो आप हैं। राजा ने कहा यदि तुम ऐसा सममते हो तो मुक्ते इसमें कोई आपित नहीं है। मेरी इसमें न कोई हानि है और न कोई लाभ। ऐसा होने से यदि तुमको सुख मिलता है तो ऐसा ही सही। पृश्मामी को सायंकाल में मदनिका (जो कि कुम्भज के स्त्री-रूप का नाम था। और राजा ने अपना शास की विधि से विवाह कर लिया; और अब वे दोनों रात्री में पति और पत्नी के रूप से रहने लगे। लेकिन राजा के मन में किसी प्रकार का भी विकार न इत्पन्न हुआ। आत्मा में वही शान्ति और परम आनन्द रहता था। शरीर और इन्द्रियाँ अपने-अपने स्वाभाविक कार्य करते थे। उसको इनमें ज्रा भी आत्माभिमान न था। राजी को यह देखकर कि अब राजा की आत्मपद में निश्चल स्थिति है बड़ी प्रसन्तता हुई। इस बीच में भी वह अपने राज्य की देख भान करती रहती थी। सूरम शरीर द्वारा वह अपने राज को उड़ जाया करती थी और कर्म-चारियों के कामों की देखभाल कर लिया करती थी।

अब उसने राजा के जीवनमुक्त होने की एक और परीचा ली। इसने अपने योगवल से स्वर्गलोक के स्वामी इन्द्र की रचना की।

इन्द्र अपने साथ देवताओं को लेकर राजा के सामने आकर उपस्थित होकर कहने लगे—महाराज! आप स्वर्गकोक में चिलए और वहाँ पर नाना प्रकार के भोग और ऐश्वर्य भोगिए। राजा ने कहा, हे देवराज! मुक्ते तो सब ओर स्वर्ग ही दिखाई पड़ता है! मेरे मन में परम वृति है और मेरे आत्मा में परम आनन्द है। मुक्ते स्वर्ग के किसी भी भोग की इच्छा नहीं है।

कुछ दिन पीछे रानी ने राजा की एक और परीचा ली -सायं-काल के समय, जब कि राजा संध्यावन्दन के लिये गङ्गा के तीर पर गए थे, उसने अपने योगवल से एक बहुत सुन्दर और तेजवान युवक की रचना की। राजा के वापित होने के समय वह युवक और मदनिका दोनों एक दूसरे के साथ प्रेम व्यवहार कर रहे थे, और एक दूसरे के साथ गाड़ आलिङ्गन में होकर संसार को धौर परिस्थित को भूत गए थे। राजा ने अपनी कुटिया पर आकर यह दृश्य देखा और सौर देखते ही बाहर चले आए जिससे कि युवक और सद्तिका के प्रेमालिंगन के मुख में किसी प्रकार का विघ्त न हो। मदनिका तुरन्त उठकर बाहर आई और राजा के सामने दीन भाव से खड़ी होकर अपने बावरण की समा माँगने लगी--महाराज, मैं अपराधिनी हूँ ! चमा कीजिए! में स्नी हूँ, और स्त्री में पुरुष से अष्टगुणा काम होता है; इसिनये मेरी वृत्ति इस पुरुप को देखकर उसकी ओर खिच गई। राजा बोले-सद्तिके! मेरे हृद्य में तुम्हारे प्रति किसी प्रकार का भी कोध नहीं हैं। संसार के जितने प्राणी हैं वे सब सुख प्राप्ति के लिये प्रयत्न करते हैं, और परस्पर इच्छित स्नेह से संसार में बहुत आनन्द मिलता है। इसलिये तुमने ऐसा किया तो उसमें कुछ काश्चर्य नहीं है। मुक्ते कुछ शोक नहीं है। केवल आज से पीछे में तुम्हें अपनी बधुकी हैसियत से नहीं रक्खुगा। क्योंकि समाज में इस प्रकार का काम निन्दा समका जाता है। आज से तुम मेरे साथ पहिले की नाई मित्र की हैसियत से मुखपूर्वक रही। राजा के इस प्रकार के समभाव को देखकर रानी बहुत प्रसन्न हुई और उसी समय मदनिका के रूप का त्याग करके चुडाला के रूप में राजा के सामने प्रगट हो गई। राजा को चुडाला की देखकर बहुत आश्चर्य हुआ। कुछ काल तक तो उसे विश्वास ही त हुआ और अपने ज्ञान को भ्रम समम्बता रहा। चुडाला ने जब सब हाल कह सुनाया, तब राजाको उसके चुडाला होने का

विश्वास हुआ। राजा उससे बहुत प्रसन्न हुए, और उसके प्रति अपनी कृतज्ञता प्रकट की। रानी के कहने से अब राजा अपनी राजधानीको बापिस आकर जीवन्मुक्त रहते हुए राज्य करने लगे। बहुत काल तक भली आँति राज्य करके, प्रजा को सुखी करके विदेह मुक्त हो गए।

इस कथा को मुनकर रामचन्द्रजी बहुत प्रसन्न हुए। वसिष्ठजी ने कहा—हे राम! स्त्रियों को निरादर की दृष्टि से न देखों। जो अच्छे कुल की स्त्रियाँ होती हैं वे अपने पित को संसार-सागर से पार

करने में मदद करती हैं:-

मोद्दारनारिगद्दनार्यस्तग्दनार्थि।
पिततं व्यवसायिन्यः तारयन्ति कुछिवयः ॥१॥
दाासार्यमुक्मन्यादि तथा नोत्तारणक्षम् ।
यथैताः स्नेद्दशाखिन्यो सर्तृणा कुछयोपितः ॥२॥
सक्ता साता सुद्धत् स्त्यो गुर्वामग्रं धनं सुसम् ।
शास्त्रमायतनं दासः सर्वं सर्तुः कुछादुनाः ॥३॥
सर्वदा सर्वयनेन प्जरीयाः कुछादुनाः ।
सोददा सर्वयनेन प्जरीयाः कुछादुनाः ।
सोददा सर्वयनेन प्जरीयाः गुर्वाहितम् ॥४॥

अर्थात्—अनादि, अनन्त मोहसागर में गिरे हुए अपने पति को उद्योगशालिनी कुनाङ्गनाएं पार उतारती हैं ॥ १॥ शास्त्र, गुरु, मंत्र आदि साधन उस मोहसागर से पार करने में इतने समर्थ नहीं हैं आदि साधन उस मोहसागर से पार करने में इतने समर्थ नहीं हैं जितनी कि स्तेह से भरी हुई कुनाङ्गनाएं॥ २॥ ये अपने पति की सखा, जितनी कि स्तेह से भरी हुई कुनाङ्गनाएं॥ २॥ ये अपने पति की सखा, वन्धु, मित्र, भृत्य, गुरु, धन, सुख, शास्त्र, घर और दास सब कुल हैं॥ शा इसलिये सदा, सब प्रकार से, इनकी पूजा करनी चाहिए क्यों कि इसलिये सदा, सब प्रकार से, इनकी पूजा करनी चाहिए क्यों कि इसलिये सदा, सब प्रकार से, इनकी पूजा करनी चाहिए क्यों कि इसलिये सदा, सब प्रकार से, इनकी पूजा करनी चाहिए क्यों कि

# ३४--किराटोपाख्यान

किराट की कहानी द्वारा विसष्ठजी ने रामचन्द्रजी को इस बात का खरेश दिया कि मनुष्य को सदा और सब कामों में उद्योगशील होना खरेश दिया कि मनुष्य को भी अवहेलना की दृष्टि से नहीं देखना चाहिए। चाहिए। किसी वस्तु को भी अवहेलना की दृष्टि से नहीं देखना चाहिए। चाहिए। किसो में भी अपनी पूरी शक्ति का उपयोग करना खोटे छोटे कामों में भी अपनी पूरी शक्ति का उपयोग करना चाहिए। ऐसा करने से कभी-कभी छोटे-छोटे कामों द्वारा बड़ी-बड़ी सिद्धियाँ प्राप्त हो जाती हैं।

विध्याचल की घाटी में एक बहुत धनवान किन्तु कृपण् किराट रहता था। एक समय जब कि वह एक धने जङ्गल के वीच से कहीं जा रहा था। उसकी जेव से एक कोड़ी निकल पड़ी। जब उसे यह माल्म हुआ तो यह उस कौड़ा को ढूँडने लगा। चारों और कौड़ी को ढूँडते-ढूँडते उसे तीन दिन बीत गए। जिन लोगों को यह माल्म हुआ कि एक कौड़ी के लिये किराट इतना ज्यम हो रहा है दे उसकी हँसी उड़ाने लगे। किन्तु उसने किसी के हँसने की परवाह न की और अपनी खोई हुई कौड़ी को ढूँडता ही रहा। दैवयोग से उसकी निगाह एक चमकती हुई चिन्तामिए पर जा पड़ी। उसको देखकर यह बहुत ही प्रसन्न हुआ। उसके कई दिनों के परिश्रम का फल उसे चिन्तामिण पाने से मिल गया। यदि वह कौड़ी के खो जाने की परवाह न करता और उसको तुच्छ समक्त कर आगे चलता होता, तो उसे चिन्तामिण की प्राप्ति न होता।

# ३५—मणिकाचोपाख्यान

इस उपाख्यान द्वारा चुडाला रानी ने अपने स्वामी राजा शिवि-ध्वज को यह समकाया था कि मनुष्य को जो-जो उत्तम पदार्थ और साधना अपने घर पर सुलमत्या प्राप्त हों उनकी अवहेलना करके दूसरी जगहों पर और-और पदार्थों और साधनों के पीछे, नहीं दीड़ना चाहिए। ऐसा करने से जो मनुष्य को प्राप्त है वह तो नष्ट हो ही जाता है, दूसरी वस्तुएँ और साधन भी नहीं मिलते। इसलिये बुद्धिमान् मनुष्य को चाहिए कि वह उन वस्तुआं और साधनों का जो उसे सुलमत्या प्राप्त हैं, सदुपयोग करे और अप्राप्त वस्तुआं और साधनों की तलाश में मारा-मारा न फिरे।

एक बहुत उद्योगी और धनसम्पन्न पुरुष ने चिन्तामणि रत्न की प्रशंसा सुन रक्सी थी। उसके मन में चिन्तामणि को प्राप्त करने की तीन वासना उदय हुई। वह चिन्तामणि की तलाश में घर से बाहर निकला। थोड़ी ही दूर जाने पर उसको चिन्तामणि नामक रत्न मिल गया। चूँकि वह रत्न उसे अपने घर के पास ही और विना किसी प्रयत्न किए हुए मिला था, उसको उसके चिन्तामणि होने का विश्वास नहीं हुआ। उसने तो यह सुन रक्खा था कि चिन्तामणि रत्न बहुत प्रयत्न और खोज करने पर मिलता है, और बड़े भाग्यवान मनुष्य को ही मिलता है। अतएव उसने उस वस्तु के चिन्तामणि होने में सन्देह किया और उसे काँच समफ कर फेंक इर चिन्तामणि की खोज में आगे

वड़ा । देशदेशान्तरों में फिरा, पर कहीं उसको चिन्तामणि न मिली। अब उसको जहाँ तहाँ कांचके दुकड़े ही मिलते ये लेकिन चिन्तामणि कहीं नहीं मिलती थी।

# ३६ — इस्तिकोपाख्यान

इस उपाख्यान द्वारा कुम्भज वेषधारिणी रानी चुड़ालाने अपने स्वामी शिखिष्यज को यह उपदेश दिया या कि मनुष्य को कोई काम अधूरा नहीं छोड़ना चाहिए। जिस काम को करना है उसको पूर्ण-तया करना चाहिए। यदि कुछ रोष रह जाता है तो पीछे हानि पहुँचाता है। दूसरी बात उसने यह भी बतलाई कि मनुष्य को अपना मविष्य अपनी बत्तमानकाल की कियाओं द्वारा सुधारना चाहिए। बत्तमान की छोटी-छोटी रालितयाँ भविष्य में विस्तार को प्राप्त होकर मनुष्य को हानि पहुँचाती हैं।

विस्ध्याचल के जंगल में बहुत दीर्घकाय, बलवान, सुन्दर और बढ़े-बड़े दाँतों वाला एक हाथी रहता था। इसको देखकर एक महावत ने उसको पकड़ने का विचार किया। उसने उसको पकड़ने के अनेक यत्न किए। एक समय सोते हुए हाथी को उसने अपनी बुद्धि के बल से लोहे की जंजीरों में जकड़ ही लिया, और अपने आप उसके उपर सवार होकर उसको उठाकर चलाने लगा । हाथी को जब अपनी इस दशा का ज्ञान हुआ तो उसके कोच और व्यथा का कोई अन्त न रहा। तीन दिन तक वह चिल्लाता हुआ अपने शरीर को इस रीतिसे अंगड़ाइयाँ देता रहा कि उसका बंधन टूट जाए। ऐसा ही हुआ; वह बन्धन से मुक्त हो गया, और उसने महावत को नीचे गिरा दिया। महावत भयभीत हो मुरदे की नाई' निष्किय होकर नीचे पड़ा रहा। हाथी के मन में उसके ऊपर कुछ कहणा आ गई, और कुछ उसने यह धोचा कि अब तो वह मुक्त हो ही गया, महावत को वहीं पड़ा झोड़कर भाग निकले। हाथी ने यह वड़ी भारी भूल की। यद्यपि उस समय वह मूल बहुत छोटी सी जान पड़ती थी, पर भविष्य में हसे अपनी इस भूल का बहुत कहुन्या परिशास सहन करना पड़ा। जब हाथी भाग गया तो महावत प्रसन्न होकर उठा और इसने हाथी को दूसरी वार पकड़ने का इरादा कर लिया। कई दिन तक उस बन में धूमते-घूमते उसने हाथी का पता लगा लिया। जिस जंगल में वह रहता था और जिस मार्ग से वह बहुधा जाया द्याया करता था, उस मार्ग में एक दिन महावत ने एक बहुत गहरा गडडा खुदवा कर तृगों से उसे आच्छादित ऐसा बना दिया कि हाथी को वहाँ पर कोई सन्देह न हो। हाथी जब उस मार्ग से नदी में पानी पीने गया तो धड़ाम से गड्डे में गिर गया, और अनेक यत्न करने पर भी न निकल सका। कई रोज तक वह वहाँ पड़ा रहा और भूख के कारण दीन और कुश हो गया। अन्त को महावतने अपनी बुद्धिके वलसे उसे बाँध कर निकाला और अपने वशमें कर लिया। यदि वह बलवान हाथी उस महावत को उस समय जब कि वह उसके आगे पड़ा हुआ था जीवित न छोड़ देता तो उसका भविषय इतना दु:खदायी म होता।

#### ३७-कचोपाख्यान

इस उपाख्यान द्वारा विसष्टिजीने रामचन्द्रको यह समकाया कि असली त्याग, जिससे मनुष्य को निर्वाणपद मिलता है, वस्तुओं और घर बार का त्याग नहीं है, विलक अलङ्कार और ममता का त्याग है। वासना के त्याग से सब कुछ त्यक्त हो जाता है, और वासना के रहते हुए सब कुछ त्याग देने पर भी किसी वस्तु का भी त्याग नहीं होता।

एक समय देवगुरु बृहस्पति का विद्वान् पुत्र अपने पिता के पास गया। साष्टांग प्रणाम करके उनके समीप वैठ गया। पिताकी आज्ञा होने पर उसने उनसे पूछा कि महाराज यह बतलाइये कि मनुष्य का परम कल्याण क्या करने से होता है। बृहस्पति ने उत्तर दिया—सर्वत्याग से। कच यह सुनकर अपने स्थान को वापिस आगया, और एक एक वस्तु का त्याग करने लगा। वर्षों तक ऐसा करने पर भी उसके चित्तमें शान्ति और उसे परमानन्द की प्राप्ति न हुई। तब फिर वह पिता के पास गया और उसने अपने सर्वत्याग की क्या कह अपने मन की दशा का वर्णन किया। बृहस्पति ने कच को समस्ताया—वेटा! सर्वत्याग का अर्थ यह नहीं है कि एक-एक वस्तु को छोड़ते चले जाओ और उससे न कोई काम लो और न कुछ सम्बन्ध ही रक्सो। संसार में जब तक जीवन है तब तक ऐसा होना असम्भव है। बाह्य त्याग का नाम त्याग नहीं है। किसी वस्तुको मनसे त्याग

हैने ही का नाम त्याग है। इसिलये मनको ऐसा बना लो कि उसमें संसार की किसी वस्तु और इन्द्रियों के विषय के भोगों के लिये कोई बासना न रहे। यही सचा त्याग है, और इसी का नाम सर्वत्याग है। इसी त्याग से मनुष्य का परम कल्याण होता है। कचने ऐसा ही किया और वह जीवन्मुक्त हो गया।

४०-इस्वाकु की कथा

संसार-चक्रसे बाहर निकलने के उपायों का वर्णन करते हुए वसिष्ठ-जीने रामचन्द्रजी को इच्वाकु स्पीर मनुका संवाद सुनाया जो इस प्रकार है:—

हे राम ! तुम्हारे आदि पुरुष इत्त्वाकु राज। जिस प्रकार मुक्त हुए थे उसकी कथा सुनो। एक समय इत्त्वाकु राजा के मनमें यह प्रश्न उठा कि इस जरा और मरण रूपी संजोम वाने सुख-दु:खयुक्त संसार से बाहर निकलने का क्या उपाय है । बहुत दिनों तक इस प्रश्न पर विचार करते रहने पर भी उनकी समक्त में कुछ न आया। एक दिन दैवयोग से ब्रह्मलोक से भगवान् मनुका स्नागमन हुआ। इदवाकु ने उनका यथायोग्य आदर सत्कार किया और अवसर पाकर उनसे वही प्रस्त किया। सनु बहुत प्रसन्न हुए और वोले—हे राजन्! जो इन्छ यह जगत् दीख रहा है वह सब देखने वाले के मनकी अवस्था पर ही निर्भर है। जब तक मनमें संकल्प विकल्प उठते हैं और दृश्य पदार्थी की वासना है, तभी तक जगत् का अनुभव होता है, और जब आत्म-पद्में स्थित होने की वासना होगी और मनुष्य उसमें स्थित होने का प्रयत्न करेगा, तब जगत् का भान नहीं होगा। आत्मदर्शन न शास्त्र हारा होता है और न गुरु द्वारा। आत्मा ही के द्वारा शुद्ध बुद्धि से आत्मा देखा जाता है। शरीर, इन्द्रियाँ और मन आदिमें बहुत कालसे आत्मबुद्धि हो रही है। वहाँ से उसको इटाकर आत्मा में स्थिर करना चाहिए। यह सिद्धि भी क्रमशः ही प्राप्त होती है। इस सिद्धि के शाप कर लेने का ही नाम योग है। इस योग की सात मूमिकाएँ हैं:- सबसे पहिले मुमुज्को शास्त्र और सजनों की संगति में रहकर अपनी बुद्धि को शुद्ध और तेज करना चाहिये। जिसकी बुद्धि निर्मल और सूदम नहीं है वह आत्मलाभ कैसे प्राप्त कर सकता है ? योग की र्सरी भूमिका का नाम 'विचारणा' है। जब बुद्धि आत्मविचार

करने योग्य हो जाय तो मनुष्य को आतमा का क्या स्वरूप है, जगत् में क्या सार है, मनुष्य का क्या परम ध्येय है, इत्यादि प्रश्नों पर बार-बार विचार करना चाहिए। तीसरी भूमिका 'असंगभावना' है। धीरे-धीरे मनुष्य को सब दृश्य पदार्थों से असक्त होना चाहिए। किसी भी विषय से संग नहीं रहना चाहिए, क्योंकि जिस विषय में संग होता हो उसी विषय से मन्द्य वैंध जाता है। चौथी भूमिका का नाम 'विज्ञा-पनी' है। इस अवस्था में योगी अपनी सब वासनाओं का त्याग कर देता है और धीरे-धीरे उसकी सारी वासनाएँ विलीन हो जाती हैं। 'आनन्दरूपा' नामक पाँचवीं अवस्था वह है जब कि योगो शुद्ध संवित् रूप हो जाता है और खानन्द में निमम्न रहता है। इस स्थिति में योगी जीवन्मुक्त होकर संसार में विचरता है और देखने वालों को ऐसा जान पड़ता है कि वह जागता हुआ भी सोता रहता है। छठी अव-स्था का नाम है 'स्वसंवेदनरूपा'। इस अवस्थामें योगी सचिदानन्द रूप हो जाता है और उसकी स्थिति सोते हुए मनुष्य जैसी हो जाती है। उसको संसार का कोई अनुभव ही नहीं होता, सदा ही वह आत्मानन्द में कीन रहता है और उसको आत्मा ही का निरन्तर भान होता है। यह अवस्या जामत, स्वप्त, सुपुनियौर तुर्या चारों से परे की है। इसका ही नाम मुक्ति है। सातवीं अवस्था का नाम 'परित्रौढा' है। उस अवस्था में परम निर्वाण की सिद्धि होती है। उसका जीवित योगी अनुभव नहीं करते। शरीर-पात होने पर ही योगी उस अवस्था में प्रवेश करते हैं। उसी को विदेहमुक्ति भी कहते हैं। मनु से योग की भूमिकाओं का वर्णन सुनकर इत्वाकु बहुत प्रसन्न हुए और उनके वहा-लोक चले जाने पर अपने आप इन भूमिकाओं वाले योग-मार्ग पर चलने लगे।

## ४१--तुर्यावस्था-स्थित मुनि की कथा

मनु द्वारा किए हुए इस उपदेश को सुनकर रामचन्द्रजीने वसिष्ठ-जीसे पूछा—महाराज! जायत, स्वप्त, सुपुप्ति, इन अवस्थाओं को तो मैं जानता हूँ। इनके अतिरिक्त जो चौथी अवस्था मनुने वतलाई, वह कैसी अवस्था है। उसमें स्थित रहते हुए मनुष्य की कैसी दशा और कैसा ज्यवहार होता है—यह मुक्ते कोई दृष्टान्त देकर समकाइए। वसिष्ठजीने कहा—अहंभाव और अनहंभाव, सत् और असत् दोनों

भावों को छोड़कर असक्त, सम और स्वच्छ स्थिति का नाम चौथी (तुर्या) स्थिति है। उस अवस्था में चित्त का संकल्प शान्त और जगत का भाव विलीन हो जाता है, जीवनमुक्ति इसी स्थिति में स्थित होने का नाम है। इसको न लायत और न स्वप्न कह सकते हैं, क्योंकि इसमें संकल्प का अभाव होता है; और न सुपृति कह सकते हैं, क्योंकि इसमें जड़ता नहीं होती। इसमें स्थित रहने वाले की क्या दशा होती है इसको सममाने के लिये मैं तुन्हें एक मुनि का दृष्टान्त

सनाता हूँ।

एक व्याध ने एक महा गहन वन में एक मृग का पीछा किया, और उसे एक वास भी मार दिया। सृग बहुत तेजी से भाग निकला और व्याय के हाथ न आया। सुग की खोज करते करते व्याध एक स्थान पर जहाँ कि एक मुनि बैठा था आया। मुनि को प्रणाम करके व्याध ने उनसे पूछा कि क्या इधर को कोई बाए-भिन्न मृग गया है। मुनि वोले-हे व्याध ! में तो नहीं कह सकता कि इधर को कौन आता जाता है। क्योंकि मैंने अपने आप को इन्द्रियों और मन से हटा कर आत्मा में स्थित कर लिया है। जायत, स्वत्त्त, और सुपुन्नि -तोनी अवस्थाओं में समभाव से वर्तमान जो चौथी अवस्था है उसमें मेरी स्थिति है। संसार में क्या हो रहा है मुक्ते कुछ पता नहीं है। मेरे लिए संसार है ही नहीं। यह सुनकर स्थाध को बहुत आश्चर्य हुआ और वह मुनि को प्रणाम करके चला गया।

# ४२ - एक विद्याधर की कहानी

विद्याधरोपाख्यान द्वारा रामचन्द्रजी को विसष्ठजी ने यह समस्राया कि कितना ही शास्त्र का अध्ययन और विचार किया जाय, जब तक मनुष्य अपने मन और इन्द्रियों को वश में लाने का प्रयत्न नहीं करता,

उसे आत्मज्ञान कभी नहीं हो सकता।

वसिष्ठजी ने कहा - हे राम! एक बार मैंने काकमुशुरिहजी से यह पूछा कि संसार में कोई ऐसा पुरुष भी है जिसकी आयु बहुत दीर्घ हो गई हो और फिर भी इसने आत्मानुभव न प्राप्त किया हो। काकमुशुरिडजी ने कहा हाँ, बसिछजी! एक विद्यादर ऐसा था जिसने कि ४ कल्पतक जोवित रहने पर भी आत्मानुभव पाप्त नहीं किया था। बहुत समय तक वह विद्याधर शास्त्रों का अध्ययन करता रहा, किन्तु उसको आत्मज्ञान न हुआ। मेरा नाम सुनकर वह मेरे पास आया और मुमसे पूछने लगा कि शास्त्र का इतने दिनों तक अध्ययन कर लेने पर भी क्यों उसके चित्त में शांति नहीं आई और उसे आत्मज्ञान नहीं हुआ, आत्मानन्द में स्थिति तो दूर रही ? काकभुशुंडि जी ने उस विद्याधर को अपने आश्रम में कुछ दिन रहने की सलाह दी। विद्याधर के वहाँ पर रहते हुए भुशुंडिजी ने यह माल्म कर लिया कि उसको आत्मज्ञान क्यों नहीं हुआ। कारण यह था कि विद्याधर के हृदय में इन्द्रियों के भोगों की अनेक वासनाएँ सुप्त रूपसे मौजूद थीं, दे ही उसके मनको शान्त नहीं होने देती थीं। भुशुंडिजीने उसको मनके विकारों को दूर करने और सुप्त वासनाओं को जामत करके ज्ञान द्वारा उनका विच्छेद करने की योग की युक्तियौं बतलाई। इस रीतिसे जब विद्याधर ने अपना मन निर्मल और शुद्ध कर लिया तो उसको अब बोड़े हो समय में आत्मज्ञान होकर परमानन्द की प्राप्ति हुई, और वह जीवन्मुक्त होकर आतन्द से रहने लगा।

#### ४३--इन्द्र की कहानी

इस कहानी द्वारा विसष्टजीने रामचन्द्र को बतलाया कि परमाणु-परमाणु के भीतर अनन्त और अपार सृष्टियाँ हैं। जो जीव उनका अनुभव करते हैं उनके लिये ही वे सृष्टियाँ सत्य हैं दूसरों को उनकी सत्ता का ज्ञान नहीं होता:—

एक समय देवताओं और दैत्यों में घोर युद्ध हुआ। देवता लोग हार गये। उनका स्वामी इन्द्र अपनी जान बचाने के लिये माग निकला। उसने अपनी रहा के लिये संसार में कोई स्थान न पाया। तब उसने योग विद्या द्वारा अपने शरीर को अत्यन्त सूदम बनाकर सूर्य की एक किरण में प्रवेश किया। उस अत्यन्त सूदम किरण के भीतर भी उसको ऐसा ही संसार दिखाई पड़ा जैसा कि बाब ब्रह्माएड में था। उस जगत में उसने अपने मनसे एक साम्राज्य की रचना की और उसका राजा बन गया। इस प्रकार उसने उस जगत में बहुत दिनों तक राज्य किया। उसके पुत्र पौत्र आदि ने भी उसी जगत में राज्य किया। बहुत काल बाद उसके वंश में एक राजा ने आत्मज्ञान प्राप्त किया और उसको विराद्ध ज्ञान भी हुआ। उस ज्ञान में यह भेद खुला कि उसका एक पहला पूर्वज इन्द्र था जो भागकर सूर्य की किरण में प्रवेश कर गया था।

४४-मङ्की की कहानी

इस कहानी द्वारा विसिष्टजी ने रामचन्द्रजी की यह वतलाया कि जब मनुष्य को विवेक और वैराग्य होने पर उसका मन, निर्मल और विचारवान् हो जाता है तो थोड़े से ही उपदेश से उसकी आत्मज्ञान

हो सकता है।

वसिष्ठजी ने कहा कि एक बार जब कि वे अज राजा के यहा में पुरोहित बनकर जा रहे ये उनको रास्ते में एक ब्राह्मण मिला जिसका नाम मङ्की था। बात करते-करते वसिष्ठजी को झात हुआ कि वह ब्राह्मण बहुत विरक्त और विवेकी है किन्तु अभी तक उसे आत्मज्ञान नहीं हुआ। वसिष्ठजी ने उसे आत्मज्ञान का उत्तम अधिकारी पाकर मार्ग में चलते-चलते ही आत्मज्ञान का उपदेश दिया। मङ्की के हृदय में वसिष्ठजी का उपदेश घर कर गया; और उसको तुरन्त ही आत्मानुभव हो गया।

४५-मनोहरिण का उपाख्यान

इस उपाख्यान में विसिष्ठजी ने मन की उपमा मृग से दी है और समाधि की उपमा वृत्त की ठएडी छाया से। जिस प्रकार कि ऊसर भूमि में 'मृगतृष्णा' के जल की तलाश में प्यासा मृग धूप में भटकता फिरता रहता है और कहीं पर उसे किसी घने पेड़ की छाया मिल जाती है और उसका दुःख शांत हो जाता है, उसी प्रकार व्यक्ति मनको संसार-रूपी ऊसर भूमि में खानन्द की वृथा खोज करते और दौड़ते रहने पर कभी कभी समाधि का आनंद मिल जाता है। उस मनोमृग

का स्वरूप कैसा है यह यहाँ पर बतलाया है :--

आत्मरूपी चर्म के अपहरणार्थ कामकीवादि व्याधों से अनुगत असार, अनेकताकार शरीररूप कंटकों के कुखों में जर्जरीभृत मुखनाला, वासनारूप पवन से प्रेरित संसार वन में दौड़ता हुआ, अन्तः करण में तृष्णारूपी दाह से युक्त, अहंतारूपी मृगतृष्णा की नदी की बोर दौड़ता हुआ। संपत्तिरूपी जताओं में पैरों के उत्तम जाने से अनेक कंटकों से वेधित शरीरवाला. तृष्णारूपी नदी में तृषा, शोक और मोहादि तरङ्गों से बहा हुआ, अनेक व्याधिरूप दुष्ट व्याधों के दुखों से पलायमान, विषयों से उत्पन्न दुःखरूपी वाह्यों से वेधित, दुखों से पलायमान, विषयों से उत्पन्न दुःखरूपी वाह्यों से वेधित, पूर्वकाल के दुःखों के संस्कार रूपी पत्यरों से प्रहारित; स्वर्ग-नरकादि पूर्वकाल के दुःखों के संस्कार रूपी पत्यरों से प्रहारित; स्वर्ग-नरकादि उत्पन्न के दुःखों के संस्कार रूपी पत्यरों से प्रहारित; स्वर्ग-नरकादि उत्पन्न के दुःखों में संपात और निपात से चिकत, अपने बुद्धिरचित

अनेक आचार, सम्प्रदायों और परमात्मा की माया से भ्रमित, इन्द्रिय रूपी माम में आकर भागने में तत्पर, भयद्वर कामरूपी गजेन्द्र की गर्जना से घवराया हुआ, विषय रूपी अजगरों की महा विषरूपी फुंकार से मृर्छित, कामिनी रूपी भूमि पर विषय रूपी रस से मृर्छित पड़ा हुआ कोपरूपी दावानक से दग्ध, अनेक अभिकाषारूपी मच्छरों से तद्ध आया हुआ, भोगों के लोभ में प्रमोद रूपी श्रमातों से भगाया हुआ; अपने कमें से उत्पन्न दरिद्रतारूपी व्याव्य से पीड़ित; पुत्र कलत्र आदि के मोहरूपी कुहरे से अधा, नीच कामरूपी गड्डों में गिरने से भग्न शरीरवाला, मृत्युरूपी व्याव्य से मुखपूर्वक खाए जाने योग्य यह मनरूपी मृग संसार में भटकता फिरता है।

### ४६-पापाणोपाख्यान

पापागोपाल्यान द्वारा विसष्टजी ने रामचन्द्रजी को यह समकाया कि सारा विश्व कल्पनाकृत है और कल्पना द्वारा इस विश्व के भीतर भी दूसरे विश्वों की रचना की जा सकती है। यह कहानी ख्यं विसष्टजी के अनुभव में आई हुई घटना की है।

एक समय वासष्ठजी की इंच्छा किसी एकान्त स्थान में रहकर ध्यान करने की हुई। संसार में चारों और विध्नवाधाओं को देखकर उन्होंने आकाश में ध्यान के योग्य स्थान हुँ हा। किन्तु वहाँ पर भी उनको नाना प्रकार के शब्दों के स्पन्दन अनुभव में आए। इसिलये उन्होंने शून्य लोक में प्रवेश किया। वहाँ पर अपने संकल्प द्वारा एक कुटिया की रचना करके उसमें आसन लगाकर ध्यान लगाना आरंभ किया, और तुरन्त ही समाधि में प्रविष्ट हो गए। समाधि में प्रवेश होकर उन्होंने नाना प्रकार के लोकों में अम्मण किया जो कि बहुत सूदम और विचित्र प्रकार के थे। उन्छ समय पीछे जब कि वे समाधि से जागे तो उनके कानों में एक बहुत सरस और मनोहर गाने का शब्द सुनाई पड़ा। उनको बड़ा आअर्थ हुआ कि उस शून्य लोक में शब्द कहाँ से सुनाई पड़ा। आकाश-धारणा द्वारा उनको ज्ञात हुआ कि वह सरस और मनोहर गान एक सुंदर और तहण रमणी का है। विसष्ठजी को उस रमणी को देखने की उत्सकता हुई, और तुरन्त वह सी विसष्ठजी के सामने उपस्थित हो गई। विसष्ठजी के पूछने पर उसने विस्ताया कि उसका नियास-स्थान उनके एक कल्पित जगत में है।

विसप्टजी द्वारा कल्पित जगत् में पृथ्वी के ऊपर एक पहाड़ है, उस पहाड़ के एक पत्थर के मोतर वह तरुणी और उसका पित रहते हैं। तरुणी अपने पित के मन की कल्पना द्वारा उत्पन्न हुई थी। लेकिन उसके पित ने अभी तक उसको क्षियोचित आनन्द प्रदान नहीं किया था। इसी कारण वह महादुःखी थी। इस दुःख को सहन न करने के कारण उसने संसार के सब भोगों की आशा छोड़कर आत्म-ज्ञान की शरण लेनी चाही; किन्तु उसको ज्ञान उत्पन्न करानेवाला कोई नहीं मिला। इसलिये वह स्त्री विसप्टजी से प्रार्थना करने लगी कि वे उसको और उसके स्वामी की आत्मज्ञान का उपरेश करके दुःख से

मुक्त करें।

विसिष्टनी को यह वात सुनकर वड़ा आश्चर्य हुआ और इसकी सत्यता की जाँच करने के लिये वे अपने संकल्प के जगत् में पृथ्वी के ऊपर स्थित पहाड़ के उस पत्थर को देखने चल दिए जिस में कि वह देवी और उसका स्वामी वास करते थे। वसिष्टजी ने उस जगत् में प्रवेश किया और उस जगत् के बहा से मिले। जब कि वसिष्ठजी उस बहा। से मिलने गए तभी वह ब्रह्मा निर्विकल्प समाधि में बैठनेवाला था। वसिष्ठजी से मिलते ही वह ब्रह्मा समाधि में बैठ गया और वह जगत् जिसमें वह शिला थी, और जिसमें वह तरुणी और उसका स्वामी त्राह्मण रहता था, तुरन्त ही चीए हो गया। वसिष्ठजी ने उस जगत् की प्रक्रय अपनी आँख से देखी और अपने आप वे उससे वव कर चले आए। यह सब अनुभव वसिष्ठजी ने अपने सुद्म शरीर द्वारा ही किया था। अब वह सुदम शरीर शून्यलोक में स्थित कुटी में वर्तमान अपने स्थूल शरीर में प्रवेश करने के लिये वहाँपर जब बापिस आया, हो उसने देखा कि उस कुटिया में कोई एक सिद्ध रहने लगा और वसिष्ठ का शरीर वहाँ नहीं रहा। यह देखकर वसिष्ठजी ने वहाँ पर रहने का संकल्प ही त्याग दिया और स्वर्गलोक में जाकर रहने का निश्चय कर लिया। उनके शून्यलोक में वास करने के संकल्प के जीए। होते ही उन के संकल्प द्वारा रचित कुटी भी जीए हो गई, और उसके जीए होते ही उस सिद्ध का शरीर जो कि उस कुटों में था, पृथ्वीमएडल पर गिर पड़ा। वसिष्ठजी ने सिद्ध को अपना सब हाल कहा और दोनों सिद्धलोक में जा कर रहने लगे।

## ४७—विपश्चित् की कथा

इस कहानी द्वारा वांसप्टजी ने रामचन्द्रजी को यह उपदेश किया कि मनुष्य की वासना और संकल्प ही उसके पुनर्जन्मों को निश्चित करते हैं।

जम्बृद्धीप में तत्तिमिति नाम की एक नगरी थी उस पर विपश्चित् नाम का एक राजा राज्य करता था। एक समय उसके राज्य पर चारों दिशाओं से शत्रओं ने आक्रमण कर दिया। राजा को आक्रमण की सूचना मिलते ही बहुत दुःख हुआ। उसने अग्नि देवता को प्रसन्न कर के वर प्राप्त करने के लिये अपने शरीर की यह की आग में आहुति देदी। अप्रिदेव ने प्रसन्न हो कर वर मांगने को कहा तो विपश्चित् ने यह वर माँगा कि चारों और से आक्रमण करने वाले शत्रुओं का सामना करने के जिये उस के एक के स्थान पर चार शरीर हो जाएँ। अमिदेव ने 'एवमस्तु' कहा। अव एक के बजाय चार विपश्चितों ने शत्रकों के साथ घोर युद्ध किया और उनको हरा कर भगा दिया। अपने बल पर विश्वास हो जाने पर अब चारों विपश्चित् चार दिशाओं में दिग्विजय करने को चल दिए। वे नाना देशों में गये और उनको विजय करके आगे बढ़े। बहुत से देशों को विजय करके चारोंने चारों दिशाओं में अपना-अपना साम्राज्य स्थापित किया। कुछ काल तक राज्य करके वे अपने मृत्युकाल आनेपर उन शरीरों को छोड़कर जन्म-जन्मान्तरों को प्राप्त हो गए। वसिष्ठजी ने राम को उनके कुछ जन्मों का भी हाल सुनाया और यह भी बतलाया कि उनमें से एक इस समय राजा दशरथ की पशुशाला में एक सृग के शरीर में वर्तमान है। यह मृग राजा दशस्य को त्रिगर्त देश के राजाने भेंट किया था। यह सुनकर रामचन्द्रजी को बहुत आश्चर्य हुआ। रामचन्द्रजी ने उस मृग को उसी समय सभा में मँगवाया, श्रीर वसिष्ठजी से अपने कथम को प्रमाणित करने की प्रार्थना की। वसिष्ठजी ने तुरन्त ही अपने संकल्प द्वारा एक अग्निकुरड की रचना की और मृग को उसमें प्रविष्ट कराया। मृगदेह भस्म हो जानेपर अग्निकुण्ड से एक मनुष्य निकला और सभा में आकर बैठ गया। उसने अपनी स्मृति के अनुसार विसम्नजी के कथन का समर्थन किया और अपने अनेक जन्मों की कथा सुनाई।

४८ वटधाना राजकुमारोंकी कथा

विपश्चित् की कथा समाप्त हो जानेपर विश्वामित्रजी ने इस विषयपर एक कथा सुनाई कि संसार का अनन्त विस्तार है, इसका अन्त किसी ने नहीं पाया। जितनी दूर जाओ उतना ही आगे फैला हुआ संसार दीख पडता है।

वटधाना नाम का एक देश है। उसके राजा के तीन पुत्र थे। उन तीनों के मन में यह वासना हुई कि इस जगत् के अन्त का पता चलाया जाय। यह सोच कर वे तीनों घर से चल दिए। उनको अमण करते हुए १७ लाख वर्ष हो चुके हैं लेकिन अभी तक उन्हें संसार का अन्त नहीं मिला।

### ४९-- श्रवोपाख्यान

विपश्चित् राजा के अग्निकुण्ड जनित शरीर ने ( ४७ वें उपाख्यान में ) जिसका नाम भास था, अपने अनेक जन्मों का अनुमव सुनाते हुए

एक कथा सुनाई जो इस प्रकार है :-

एक समय उसने एक बहुत वड़ी वस्तु आकाश से पृथ्वी पर गिरती है । ऐसा जान पड़ता था कि एक पूरा ब्रह्माण्ड टूट कर गिर रहा है । पृथ्वी पर पड़ते ही उसने पृथ्वी के बहुत बड़े भाग को डक लिया और बहुत से जीव जन्तुओं का नाश कर दिया । उसके गिरते ही चण्डी देवी प्रकट हुई और उसने उस विशाल वस्तु को छिन्न भिन्न कर के उसका नाश किया । विपश्चित् की समक्त में जब यह न आया कि वह वस्तु क्या थी तो उसने अपने इष्टदेव अग्नि का आहान किया । अग्नि ने प्रकट हो कर विपश्चित् को उस वस्तु का बृतान्त सुनाया :—

एक समय एक विधिक ने एक वनवासी मुनि को बहुत कष्ट दिया।

मुनि ने उसको मच्छर हो जाने का शाप दिया। वह मच्छर की योनि

में पैदा हो गया। मच्छर के मरने पर वह मृग हुआ और फिर व्याध

हुआ। व्याध की योनि में उसे किसी मुनि ने उपदेश दिया कि बिना

बहुता। व्याध की योनि में उसे किसी मुनि ने उपदेश दिया कि बिना

बहुता। व्याध की योनि में उसे किसी मुनि ने उपदेश दिया कि बिना

बहुता। व्याध की पहिले तप करने की अनुमति दी। तप करके

लिये मुनि ने व्याध को पहिले तप करने की अनुमति दी। तप करके

जब व्याध का चित्त शुद्ध हो गया तो उसने मुनि से यह प्रश्न किया कि

सङ्खल्प जगत् और बाह्य जगत् में समन्वय कैसे हो सकता है? मुनि

ने प्रश्न का उत्तर देते हुए अपना एक अनुभव मुनाया जो ऐसा या:—

एक समय मैंने एक मनुष्य को सोते हुए देखा। मेरे मन में यह उत्तुक्ता हुई कि मैं यह जान जाऊँ कि वह पुरुष अपने स्वप्न जगत् में क्या क्या अनुभव कर रहा है। धारणाशक्ति हारा मैंने अपने आप को सूचम बनाया और मैं उसके संकल्प-संसार में प्रविष्ट हो गया। मैंने वहाँ पर एक अनन्त जगत् देखा और उनमें मैं विचरण करने लगा। उस जगत् में मैंने सृष्टि और प्रलय भी देखा। मैं अपने असली स्वरूप को मूल कर वहां पर रहने लगा और ऐसा अनुभव किया कि मैं उस जगत् में १०० वर्ष तक रहा। उस जगत् में बत्तमान एक मुनि ने मुक्ते मेरे असली रूप की याद दिलाई। तब मैं उस सोते हुये पुरुष के संकल्प जगत् (स्वप्न-जगत्) से वाहर आया। तब मुक्ते यह अनुभव हुआ कि मैं उसके संकल्प-जगत् में केवल च्या भर रहा था।

सुनि की यह बात ब्याध की समक्त में नहीं आई। सुनि ने कहा कि अब फिर एक बार तप करो और यह बर माँगो कि तुम्हारा शरीर ब्रह्माएड जैसा विशाल हो जाय। तब तुमको अपने भीतरी ब्रह्माएड का अनुभव होगा। व्याधने तप किया और ब्रह्माएड जैसा विशाल शरीर प्राप्त किया। जब उसका जीव इस शरीर को छोड़ कर बला गया तो यह ब्रह्माएड-समान विशाल रेह शब होकर गिरा। अग्निरेव ने विपिश्चित् से कहा कि यह दोर्घकाय वस्तु वही शब था। इस शरीर को छोड़ कर बह जीव सिन्धु राजा बना और अपने मन्त्रियों के द्वारा आत्महान का उपरेश पाकर निर्वाण को प्राप्त हुआ।

#### ५०-शिलोपाख्यान

शिक्तोपाख्यान केवल एक रष्टान्त मात्र है। इसमें विसप्नती से रामचन्द्रजी को त्रह्म की शिला से उपमा देकर यह समम्माया है कि जिस प्रकार एक शिला में अठ्यक्त रूप से संसार की सभी प्रतिमाएँ वर्षमान रहती हैं उसी प्रकार त्रह्म में भी अठ्यक्त रूपसे संसार के सभी ज्यक्त पदार्थ वर्षमान रहते हैं।

### ५१ — ब्रह्माण्डोपारुयान

त्रह्माएडोपाल्यान में विसिष्ठजी ने रामचन्द्रजी को यह बतलाया है कि त्रह्माएड की उत्पत्ति कैसे होती है, और इस उत्पत्ति का वर्णन स्वयं त्रह्माने उनसे कैसे किया था। यह बात आगे चल कर सिद्धान्त प्रकर्ण में वर्णन की जाएगी।

## ५२ - ऐन्दवोपारूयान

ऐन्द्वोपाख्यान पहिले कही हुई इन्दू त्राह्मण के लड़कों की कथा (नं० ८) की ही पुनरावृत्ति है।

५३-विल्वोपाख्यान

विल्वोपाख्यान भी एक दृष्टान्त ही है जिसमें ब्रह्म की एक बिल्ब फल से उपमा देकर वसिष्ठजी ने रामचन्द्रजी को यह सममाया है कि जिस प्रकार एक विल्व फल के भीतर अनेक बस्तुएं वर्त्तमान हैं उसी प्रकार ब्रह्म के भीतर भी अनन्त पदार्थ वर्त्तमान हैं।

### ५४-नापसोपाख्यान

रामचन्द्रजी ने वसिष्ठजी से कहा-भगवन्! कुछ दिन हुए इमारी पाठशाला में विदेह नगर का वासी कुन्द्द्न्त नामक एक ब्राह्मण आया था। उसने अपनी देखी हुई एक आश्चर्यमय घटना सुनाई बी जो इस प्रकार है: - कुन्ददन्त एक समय कहीं जा रहा था। मार्ग में उसने एक तपस्त्री को एक वृद्ध पर उल्लटा लटकते देखा। उसे उस को देख कर बहुत आश्चर्य हुआ। पूछने पर तपस्वीने कुन्ददन्त को बत-लाया कि वह तब तक तप करता रहेगा जबतक कि उसे सप्त द्वीप का राजा बनने का बर न मिल जाय। कुन्ददन्त इस तप का फल जानने के लिये वहीं रहने लगा। कुछ दिन के पीछे वहाँ पर सूर्यमण्डल से एक दिव्य पुरुष आया और उसने उस तपस्वी को वर दिया कि वह अपने जन्म में सप्त द्वीप का राजा हो जायगा। वर पाते ही सपस्वी ने अपना तप समाप्त किया। कुन्द्दन्त से उसने कहा कि इसी प्रकार उसके सात भाई भी सप्तद्वीप के राजा होने के लिये तपस्या कर रहे हैं। कुन्ददन्त और वह दोनों मिलकर उनको देखने के लिये चले। सबसे मिलने पर यह मालूम हुआ कि उनको भी अगले जन्म में सप्तद्वीप के राजा होने का वर मिल गया है। उधर उन आठों भाइयों की स्त्रियों ने तप किया और प्रत्येक ने यह वर लिया कि मरनेपर उनके स्वामियों के जीव उनके घरों से बाहर नहीं जाने पाएँगे। कुन्ददन्त को यह सव वृत्तान्त जानकर आश्चर्य हुआ और उसने उस तपस्वी से पृद्धा कि सप्तद्वीप का राज्य एक समय में ही सब भाइयों को कैसे मिल जायगा और सब के सब सप्तद्वीप के राजा होते हुए अपनी स्त्रियों के परों के भीतर कैसे रहेंगे। सब की वासनाओं में इतना विरोध है कि वे एक ही समय पर पूरी नहीं हो सकतीं। पर सब को ही उनकी वासनाओं के पूरे होने का वर मिल चुका है। उस कदन्व वापसने कुन्ददन्त ब्राह्मण से कहा—इसका रहस्य केवल विसप्नजी ही जानते हैं। वे ही इसको सममा सकते हैं। इसिलये आप को अयोध्या जाना चाहिये और वहाँ पर विसप्नजी से इस घटना का रहस्य समम्बना चाहिए। राम ने कहा— अब वह ब्राह्मण अयोध्या में आ गया है और आप से मिलकर अपनी शंका को निवृत्त करना चाहता है। विसप्नजी ने कुन्ददन्त को बुलवा लिया और श्री रामचन्द्रजी के सामने ही उसकी सब शंकाओं की निवृत्ति कर दी।

### ५५ — काष्ट्रवैवधिकोपाख्यान

यह उपाख्यान योगवासिष्ठ का अन्तिम उपाख्यान है। इसके द्वारा वसिष्ठजी ने रामचन्द्रजी को यह सममाया कि यद्यपि गुरु और शास्त्र द्वारा ही ब्रह्म-साझात्कार नहीं होता तो भी गुरु का बार बार उपदेश सुनने से और शास्त्र का बार बार चिन्तन करने से कभी न कभी आत्मज्ञान हो ही जाता है।

एक अति दीन किन्तु पुरुषार्थी लकड़हारा था। वह प्रति दिन जंगल में जाकर लकड़ियाँ एकत्रित करके लाया करता था और उनको वेच कर अपना और अपने बालबचाँ का पेट पालन करता था। बहुत दिन ऐसा करते रहने पर उसको एक दिन चिन्तामिण मिल गई। उसको पाकर उसका सब द्रिद्र दूर हो गया और सब कामनाएँ पूरी हो गई। इस प्रकार शास्त्र और गुरु के उपदेश का सेवन करते रहने पर कभी कभी आत्मानुभव हो जाता है।

#### परिच्छेद ८

# योगवासिष्ठ के दार्शनिक सिद्धान्त

पाठक यहाँ तक इन बातों से भनी-भाँति परिचित हो गए होंगे कि भीयोगवासिष्ठ का आध्यात्मिक प्रन्यों में कितना ऊँचा स्थान है, यह प्रन्य कब लिखा गया होगा, इसकी लेखरीली कैसी है. इसके कीन-कीन से संचेप हो चुके हैं, इसमें से कितने उपनिषद् वन गए, इसके सम्बन्ध में अब तक किस-किस ने क्या-क्या लिखा है, इसमें किस विषय की चर्चा है श्रीर उसको प्रतिपादन करने के लिये कौन-कौन से उपास्यान मुनाए गए हैं। अब लेखक ने पाठकों के समन्न इस प्रन्थरत्न के दाशंनिक सिद्धान्तों के रखने का इरादा किया है। यह महाप्रन्थ एक श्रयाह और विशाल समुद्र के समान है। इसमें अनन्त बहुमूल्य रतन मौजूद हैं। जितनी बार इसमें गोता लगाया जाए उतना ही थोड़ा है। बहुत लोग इसमें गोते लगाते रहते हैं और अनेक रत्न एकत्रित करते और उपभोग का आनन्द लेते रहते हैं। उनमें से कुछ ऐसे भी हैं जो अपने प्रयत्न द्वारा प्राप्त रत्नों का अपभोग करने के लिये दूसरों को निमंत्रित करते हैं। जब से यह ब्रन्थ बना है ऐसा होता आ रहा है और भविष्य में भी ऐसा होता रहेगा। लेखक ने जो रत अपने कई वर्ष के प्रयत्न से इस महासागर में से इक्ट्ठे किए हैं वे सव 'श्री वासिष्ठ दर्शन" नामक प्रन्थ के रूप में आध्य/त्मिक पाठकों की भेंट है, जो कि बू पी. गवर्नमेएट की " प्रिंस आक वेल्स संस्कृत टेक्स्ट्स " पुस्तकमाला में कीन्स संस्कृत कालेज, बनारस के त्रिंसिपल एं० गोपीनाथ कविराज जी के सम्पादकत्व में प्रकाशित हो रहा है। इसका एक सार 'वासिंख दरोन-सार" नामक पुस्तिका हिन्दी अनुवाद सहित सन् १६३३ में लेखक ने प्रकाशित कराई थी। यहाँ पर हम पाठकों को उसी 'वासिष्ठ दरान' नामक संस्कृत प्रनथ के आधार पर योगवासिष्ठ के दार्शनिक सिद्धान्तों से परिचित कराना चाहते हैं।

# १-जीवन में दुःख और अञ्चान्ति का साम्राज्य

यह ऊपर बताया जा चुका है कि श्री रामचन्द्रजी जब शैशवावस्था पार कर चुके झौर युवावस्था में प्रविष्ट हुए तो वनके मन में जीवन और संसार की दशा पर विचार डइय हुआ। चारों आर आँखें खोलकर और विचार करके देखने पर उन्हें झात हुआ कि जीवन दुःख और अशान्ति-मय है। संसार में कुछ भी सार नहीं है। जीवन का लह्य कुछ भी दिखाई पहता और किसी स्थिति में भी आनन्द और शान्ति का अनुभव नहीं होता। इस विचार के कारण वे आशाहीन, निराशावादी विज्ञमना हो गए थे। विसष्टजीने उनसे अपने विचार विकट करने को कहा तो उन्होंने संसार धौर जीवन की असारता का सविस्तार वर्णन किया। यह वर्णन इतनी सुन्दर भाषा में और इतना भावपूर्ण है कि संसार के साहित्य में, जर्मन लेखक और तत्त्वज्ञ शोपेनहार के लेखों को ब्रोड़कर इसकी तुलना कहीं पर शायद ही मिले। यहाँ पर इस उसमें से कुछ रलोकों का संबद्द करके पाठकों के सामने स्वतन्त्र हिन्दी अनुवाद सहित रखते हैं। रामचन्द्र जी के सारे उद्गारों का सार यही है कि संसार अनित्य, असार, ज्ञणभंगुर और मायामय है। मनुष्य-जीवन भी चिखक है और इसमें प्राप्त होनेवाले सभी भोग दूर से देखने से ही मधुर जान पड़ते हैं, परन्तु भोग लेने पर दुः खजनक और मृत्यु को निकट बुलाने वाले हैं; इसलिये सममदार आदमी को उनसे विरक्ति होनी चाहिए।

(अ) संसारमें सर्वत्र दोष ही दिखाई पड़ते हैं:— कास्ता दशो वासु न सन्ति दोषाः कास्ता दिशो वासु न दुःखरादः । कास्ता प्रका वासु न भक्तरत्वम् कास्ताः किया वासु न नाम माया ?

(शरणाइ१)

कौन सी ऐसी दृष्टि है जिसमें दोष न हो ? कौनसी ऐसी दिशा है जिसमें दुःख का दाह न हो ? कीन ऐसी उत्त्व वस्तु है जो नाशवान न हो ? कौनसी किया है जो कपट से रहित हो ? अर्थान संसार में जिधर देखो दोप ही दिखाई पड़ते हैं, सब और दुःख, नाश और कपट का साम्राज्य है।

(आ) यहां पर कुछ भी स्थिर नहीं है:—

यक्वेदं दश्यते विश्विजागत्य्थावरजंगतम्।

तत्सर्वमस्थिरं ब्रह्मस्यप्तसङ्गमसिक्षभम्॥१॥(१।२८।१)

अनित्यं यौवनं बाल्यं क्षरीरं व्रव्यसञ्जयाः।

भावाद्वावान्तरं यान्ति तरङ्गवद्वारतम्॥२॥(१।२८।१०)

वातान्तर्दोपकशिकाद्योशं जगित जीवितस् ।
तिहरस्कुरणसंकाक्षा पदार्यश्रीजंगस्त्रवं ॥३॥ (११२८११)
प्रामासीहस्य प्रवेह जातस्त्वन्यो नरो दिनैः ।
सदैकरुपं भगवन्किज्ञदृश्ति न सुस्थिरस् ॥४॥ (११२८१३२)
वाल्यमस्पृद्दिनेरेव बौवनश्रीस्तवो जरा ।
देहेऽपि नैकरुपस्यं काऽञ्स्या बाह्येषु वस्तुषु ॥१॥ (११२८१३७)
क्षणमानन्दितामिति क्षणमिति विपादिवास् ।
क्षणं सौम्यस्वमायाति सर्वस्मिन्नद्रवन्मनः ॥६॥ (११२८१३८)
इतकान्यदितक्षास्पृदितज्ञान्यद्रपं विधिः ।
रचयन्वस्तुना याति सेदं स्रीस्मिन्नद्रमार्भकः ॥७॥ (११२८१३९)

हे ब्रह्मन ! जो कुछ यह स्थावर-जङ्गम (जङ्-चेतन) जगन् दीख पड़ता है वह सब स्वप्न के समागम के समान अस्थिर है। बाल्यावस्था अनित्य है, युवावस्था अनित्य है, यह शरीर भी अनित्य है, और द्रव्य का संग्रह अनित्व है। संसार के सारे पदार्थ निरन्तर तरङ्ग के समान पूर्वभाव को त्याग कर दूसरे भाव को महण करते रहते हैं। हवा में रक्ले हुए दीपक की शिखा के समान चक्रल (च्यामङ्गुर) इस संसार में जीवन है; और तीनों लोकों के पदार्थों की शोभा विजली की चमक के समान चिंग्क है। हे भगवन ! इस संसार में एक रूप में स्थिर कोई भी पदार्थ नहीं है। वहीं मनुष्य पहले किसी और रूप में था, कुछ दिनों में ही दूसरे रूप का हो जाता है। जब अपने शरीर में ही एकरूपता नहीं है तो बाह्य पदार्थों का क्या विश्वास ? बाल्यावस्था थोड़े दिनों में बीत जाती है, यौवन की शोभा भी थोड़े ही दिन रहती है; फिर कुछ दिनों के लिए बुढ़ापा आता है। जैसे नट चएचए में वेप बदल कर अपनी लीलाएँ दिखाता है, यह मन भी चल में आनिन्दत होता है, चए में शोकयुक्त होता है और चए में ही शान्त हो जाता है। सृष्टिकर्ता, बालक की नाई', अपनी बनाई हुई वस्तु से ऊव जाता है; संद। ही यहाँ पर कुछ और वहाँ पर कुछ उत्पन्न करता ही रहता है; उसी वस्तु को चल में कुछ श्रीर दूसरे चल में कुछ श्रीर बनाता रहता है।

( इ ) जीवन की दुर्दशाः— भायुरत्यन्तवपनं सत्युरेकान्त्रनिष्टुरःः। वास्त्रमे वातिवरनं बाह्यं अड्डमा हतम् ॥१॥ (१।२६।१) कलाकलिको स्रोको बन्धवो भवबन्धनम् ।
भोगा भवमदारोगास्कृष्णाश्च सृगतृष्ण्णकाः ॥२॥ (१।२६।१०)
प्राववश्चेन्द्रियाण्येव सत्यं यातमसत्यताम् ।
प्रद्रात्यात्मनैवातमा मनसैव मनो रिषुः ॥३॥ (१।२६।११)
वस्त्ववस्तुतया ज्ञातं दत्तं वित्तमहंकृतो ।
अभाववेधिना भावा भावान्तो नाधिगम्यते ॥४॥ (१।२६।१४)
आगमापायिनो भावा भावाना भवबन्धनी ।
नीयते केवलं क्वापि नित्यं भृतपरम्परा ॥५॥ (१।२६।१४)
सर्व पत्र नरा मोद्दाद्दराज्ञापाद्यपश्चिनः ।
दोषगुल्मकसारङ्गा विद्यीणां जन्मजङ्गले ॥६॥ (१।२६।४१)
कृष्णालताकाननवारिणोऽमी शास्त्रात्तं काममदीकृदेषु ।
परिभ्रमन्तः स्थयन्ति कालं मनोसृगा नो फल्मान्तुवन्ति ॥७॥
(१।२७)

पुत्राक्ष दाराक्ष धर्न च बुद्धणा प्रकल्प्यते तात स्मायनामस्। सर्वे तु तत्रोपकरोत्यधान्ते यज्ञातिरम्या विषम् चर्डनेव ॥८॥ (११२५१३)

पणांनि जीणांनि यथा तरूणां समेत्य जन्माशु लयं प्रयान्ति । तथैन छोकाः स्विविकेदीनाः समेत्य गण्डन्ति कुतोऽन्यदोभिः ॥१॥ (११२०)१४)

आयु अत्यन्त चपल है, मृत्यु सर्वथा कृर है; युवावस्था अत्यन्त ही चक्रल है; और बाल्यावस्था अज्ञान में ही नष्ट हो जाती है। सब लोग विन्ता से कलक्कित हो रहे हैं। सब बन्धुजन संसार की वेड़ियाँ हैं। जितने भोग हैं वे सब महारोग हैं; और तृष्णा केवल मृगतृष्णा है। अपनी इन्द्रियाँ ही अपने राबु हैं। सत्य भी असत्यता को प्राप्त हो गया है; आत्मा ही आत्मा को इनन करता है और मन ही मन का दुरमन हो रहा है। जो वस्तु जैसी है उसको किसी दूसरे ही प्रकार से जाना जाता है। अहंकार में मन लगा रहता है। सब भावरूप पदार्थ अभाव को प्राप्त होते हैं, और इन सब भावों का क्या अन्तिम लद्द है उसका कुछ पता ही नहीं। सारे भाव आने और जाने वाले (उत्पत्ति और नाराशील) हैं। विषयों की भावना ही संसार से सबको बौधवी है। न जाने ये सब प्राणी कहाँ ले जाए जा रहे हैं। सब मनुष्य मोह के वश हुए, दु:खदायी आशाओं की फाँसी में बन्चे हुए, और दोप

ह्मी माड़ों में अटके हुए मुगों के समान, जीवनह्मी जङ्गल में नष्ट हो रहे हैं। तृष्णाह्मी लवा के वन में विचरने वाले, मनह्मी मर्कट काम-ह्मी वृद्धों की अनेक शास्त्राओं पर अमण करके काल लेप करते हैं, और कहीं कुछ भी फल नहीं पाते। हे तात! पुत्र, ह्मियाँ और धन, जिनको मनुष्य आन्त बुद्धि से रसायन तृत्य सममता है, कुछ भी उपकार नहीं करते; अन्त में ये सब अतिरम्य वस्तुएँ विष द्वारा प्राप्त मूच्छी की नाई दु:खदाई होती हैं। जिस प्रकार यूद्धों के पत्ते उत्पन्न होकर शीघ ही नष्ट हो जाते हैं, उसी प्रकार विवेकहीन लोग जन्म लेकर कुछ दिन बाद कहीं चले जाते हैं।

# (ई) काल का सब ओर साम्राज्य है :-

न तर्स्तीह यद्यं काळः सकळवंत्मरः।

ग्रस्ते तज्जगज्जातं प्रोत्थाव्यिमिव वाढवः॥ (११२३।४)

कि श्रिया कि च राज्येन कि देहेन किमीहितैः।

दिने: कतिपर्यरेव काळः सर्वे निक्कन्ति ॥२॥ (१११८।३७)

प्रस्तेऽविस्तं भ्रतजालं सर्व इवानिकम्।

कृतान्तः कर्वजाचारो जरां नीत्वाऽव्यरं वपुः॥३॥ (१।१६।६)

जैसे विशाल समुद्र को बहवानल प्राप्त कर जाता है, वैसे ही इस संसार में ऐसी कोई वस्तु उत्पन्न नहीं होती जिसको यह सबभन्नी काल न खाता हो। लहमी से क्या? राज्य से क्या? शरीर से क्या? मनोरघों से क्या? थोड़े ही समय में काल इन सबको काट हालता है। यह महाकूर आचरण वाला काल तहण शरीरों को बुद्रापे तक पकाकर निरन्तर ऐसे भन्नण करता है जैसे सप वायु को।

# ( उ ) जीवन में सुख कहाँ है ?

कि नामेदं वत सुखं येयं संसारसन्तिः।
जायते मृतये छोको म्नियते जननाय च ॥१॥ (१।१२।७)
अस्थिराः सर्व पुरेमे सचराचरचेष्टिताः।
आपदो पतयः पापा भावा विभवन्भयः॥२॥ (१।६२।८)
आपदः सम्पदः सर्वाः सुखं दुःसाय केवछम्।
जीवितं मरगायैव वत माया विजृत्मितम्॥३॥ (६।९३।३)

आपातमात्रमधुरमावश्यकपरिक्षयम् । न मोगोपभोगमार्ज में कि नामेर्द मुखावहम् ॥४॥ (१।२२।३) आपातमञ्जरारम्भा भहुरा भनेहेतवः। अचिरेण विकास्थियो भीषणा भोगस्मयः ॥५॥ (६१६।८) सर्वस्या एव पर्यन्ते सुखाशायाश्च संस्थितम् । (११९१६) मालिन्यं दुःसमध्येव ज्वाकाया इव कन्नसम् ॥६॥ (४१५१)७) सनोध्यना स्थिता मूर्धिन मूर्धिन सम्येध्वरम्यता । मुखेमु मूर्णिन दुःलानि किमेर्ल संजयास्यहम् ॥ ।। (५।९।४१) विषया विषवैपस्या वासाः कामविसोहराः। रसा सरसर्वरस्या छुठन्नेषु न को इतः ॥८॥ भोगा विस्वसंभोगा भोगा एव फवावतास । दशन्त्येव सनाक्ष्य्रष्टा दशा नहाः प्रतिशयम् ॥१॥ (३।१३।७५) सम्पदः प्रमदाश्चेव सरङ्गोत्सङ्गभङ्गराः। कस्तास्बद्धिकणाच्छत्रच्छायातु स्मते सुध:॥१०॥ (६।५३।७८) संसार एव इ:स्वानां सीमान्त इति कम्मते । तन्मध्ये पतिते हेह सुरामासायते कथम् ॥११॥ (५।९।५२)

यह संसार का प्रवाह क्या सुखदायक है ? यहाँ पर प्राणी मरने के लिये उत्पन्न होता है और इत्पन्न होने के किये ही मरता है। संसार की जितनी चेष्टाएँ हैं वे सब चझल हैं और विभव काल में पाप्त जितने विषय भोग हैं वे आपत्ति के मृत और पापजनक हैं। सब सम्पत्तिओं आपिक्रप हैं, मुख केवल दुःख के लिये है और जीवन मरण के लिए है। देखी माया का क्या विस्तार है। मुक्ते कोई भी भीग सुखदायी नहीं दिखाई देता, क्योंकि सब भोग तभी तक रमणीय मालुम पड़ते हैं जब तक उन पर विचार-दृष्टि नहीं पड़ती। निश्चय ही सब भोग विनाशशील हैं। सारे भोग भयद्वर परिखामवाले, शीब्रही विकारयुक्त, च्रामंगुर, संसार में फँसाने वाले और केवल आरम्भ में विना विचारे रमणीय माल्म पड़ने वाले हैं। जिस प्रकार अग्नि-ज्वाला का अन्त कालिमा में होता है, उसी प्रकार सब मुखाशाओं का अन्त दु:खमय होता है। जितने वर्तमान पदार्थ हैं उन सबके सिरपर नाश अवश्य स्थित है। सन रमणीय पदार्थों के सिर पर अरम्यता और सुखों के ऊपर दुःख स्थित है। तब फिर मैं किस वस्तु की शरण लूँ ? सारे भोग के विषय विष के समान दःख देने वाले हैं, खियां मोह

का उत्पादन करने वाली हैं, और सारे रस सरस पुरुषों में भी विरस्ता । उत्पन्न करनेवाले हैं। किर इनमें रमण करता हुआ कौन नष्ट नहीं होता ? विषयों के भोग जहरीले सपी के फणों के समान हैं; रगरामात्र से ही काट लेते हैं और च्ल-च्ल में देखते-देखते नाशको प्राप्त होते रहते हैं। सारी सम्पत्तियाँ और जलनाओं का सौन्दर्य तरङ्गों के समान च्लामंगुर हैं, सर्प के फण्डू अत्र की खाया के समान उनमें कौन बुद्धिमान रमण कर सकता है ? यह संसार संपूर्ण दुःखों का उद्भव-स्थान है, भला इसमें रहते हुए सुख कैसे प्राप्त हो सकता है ?

#### ( ऊ ) मोहान्घता :-

असतैव वर्ष कर्र विकृत मृत्युद्धाः । स्थातृष्णाम्भसा दूरे वने सुरुधसूमा इव ॥१॥ (१।१२।११) न केनचित्र विकीता विकीता इव संस्थिताः । यत मृता वर्ष सर्वे खानाना अपि काम्बरम् ॥२॥ (१।१२।१२) किमेतेषु प्रपञ्चेषु भोगा नाम सुदुर्भगाः । मुचैव हि वर्ष भोहात्संस्थिता बदभावनाः ॥३॥ (१।१२।१३)

अत्यन्त खेद की बात है कि हम मृद बुद्धि वाले मृठे सुखसे इस प्रकार खिंचे जा रहे हैं जैसे कि मृगतृष्णा के जल से मृद मृग वन में दूर खिंचे चले जाते हैं यद्यपि किसी ने हमको बेचा नहीं तथापि हम इस प्रकार स्थित हैं जैसे कि बिके हुए (गुलाम )। वहे अफसोस की बात है कि यह जानते हुए भी कि यह सब मायामय है इमलोग मृद हो रहे हैं। इस प्रपद्ध में विषयों से उत्पन्न होने वाले सुखों की क्या हैसियत है (अर्थात् बहुत थोड़े और चिणाक हैं)! हम लोग क्यार्थ ही उनकी और आशा लगाए रहते हैं।

( ए ) लक्ष्मीनिन्दाः— न श्रीः सुकाय मगवन्दुःकार्येव हि वर्षते। युक्षा विनाशनं धरो स्रुति विषद्धता यथा॥१॥ (१।१३।१०)

मनोरमा कर्पति चित्तवृत्ति कर्द्यसाध्या क्षणमहुरा च । व्याकावळीगात्रविवृत्तदेहा बन्नोत्यिता पुष्पक्षतेव क्रामीः ॥२॥ (१११३।२२)

हे भगवन् ! तदमी की वृद्धि मुख के लिए नहीं, केवल दुःख के

लिये ही होती है। इसकी रन्ना भी नाश का कारण है, जैसे कि
सुरन्तित विपलता भी मृत्यु का कारण होती है। लदमी की के समान
मनोहर रूप धारण करके चित्त की वृत्तिको खींचती है; दुष्ट कमों के
करने पर प्राप्त होती है खीर च्रण्यभंगुर (जल्द नष्ट होने वाली) है;
सपीं की पंक्ति की नाई अपने असली रूप को लपेटे रहती है और
पुराने कुएँ में उत्पन्न हुई फूलों की बेल के समान (बाहर से सुन्दर किंतु
भीतर से दुर्गन्धवाली) है।

(ऐ) आयुनिन्दा:-
पेलवं बारदीवाश्रमस्तेह इव दीपकः।

तरङ्गक इवाकीलं गतमेवीपलद्यते॥१॥ (१११४१६)
प्रत्यहं सेदमुत्सस्य बानैरलमनारतम्।

आखुनेव जरुक्दुश्चं काळेन विनिद्दस्यते॥२॥ (१११४१६)
स्थिरतया मुखमापितया तथा

सततमुन्धितमुन्मफल्गु च।

बगति नास्ति तथा गुणवर्जितम्

मरणमाजनमायुरिदं यथा॥ (१११४१२)

शरत् काल के बादल, तेल रहित दीपक और तरंग के समान, आयु चळाल और नष्टशाय है। जिस प्रकार प्रति दिन शनैः शनैः खेद रहित होकर कोई चूहा बिलको छेदता रहता है, उसी प्रकार काल भी आयु को निदंयता से प्रति दिन शनैः शनैः काटता रहता है। स्थिरता और सुख के अनुभव से सदा रहित, सब गुणों से वर्जित, सुख का पात्र, आयुके समान संसार में और कोई तुच्छ वस्तु नहीं है।

(ओ) चित्त की चञ्चलता :-चेतश्रञ्जलमा ब्रुस्या चिन्तानिचयचत्रुरम् ।
भृति बन्नाति नैकत्र पत्ररे केसरी यथा॥१॥ (१।१६।१०)
चेतः पस्ति कार्येषु विद्वमः स्वामिपेष्टिक्य ।
क्षणेन विरति याति वालः कीडनकादिव ॥ २॥ (१।१६।२२)

जिस प्रकार सिंह पिछारे के भीतर कहीं पर स्थिर नहीं रहता, इधर उधर डोलता ही रहता है, उसी प्रकार मन, अपनी चक्कल वृत्ति के कारण और चिन्ताओं के समूह से लदा हुआ, कभी भी स्थिर नहीं होता। अपने विषयों की ओर चित्त इस फुरती से दौड़ता है जैसे कि पन्नी अपने खाद्य मांस की धोर, और न्नण भर में ही उनसे इस प्रकार विरक्त हो जाता है जैसे कि वालक खेल से। अर्थात् मनमें जरासी भी स्थिरता नहीं है।

( औ ) तृष्णा की जलन :-तृष्णाभिषानया वात दृग्षोऽस्मि ज्वाख्या तथा। यथा दादशमो बाह्रे जायते नामृतैरपि ॥१॥ (१।१७।११) कुटिला कामछल्पशां विषवेषम्यशंसिनी। दशस्यपि मनावस्युष्टा तृष्णा कृष्णेव भौगिनी ॥२॥ (१।१७।१७) पदं करोत्यलङ्घ्येऽपि त्सापि फलमीइते । चिरं तिष्टति नैकत्र तृष्णा चपसमर्कटी ॥३॥ (१।१७।२९) सर्वसंसारदोषार्गा तृष्णेका दीर्घतुःसरा। अन्तः पुरस्थमपि या योजपत्यतिसंक्टे ॥ ४ ॥ (१।१७।३२) जरामरणदुःखानामेका रत्नसमुद्दिका। आधिव्याधिविष्ठासानां नित्यं मक्ता विष्ठासिनी ॥५॥ (१।५७।३९) हाद्दिश्यकारकार्यमं तृष्णयेह दुरन्तवा । रुपुरन्ति चेतनाकाशे दोषकोशिकपंक्तयः ॥६॥ (१।१७।१) दृष्टदेस्यो इतस्यान्तो इतौजा याति नीचताम् । मुझते रौति पतित तृष्णयाभिद्वतो जनः ॥७॥ (६।१६।१०) जीर्यन्ते जीर्यतः केशा दन्ता जीर्यन्ति जीर्यतः। क्षीयते जीयते सर्व तृष्णिका हि न जीवते ॥८॥ ( \$1९३।२६)

हे तात! तृष्णारूपी अस्ति मुस्ते इस प्रकार जला रही है कि
मुस्ते सन्देह है कि असृत से भी यह दाह शान्त नहीं हो सकती। कुटिल,
कोमल स्पर्शवाली, विषयरूपी दुःखदायक विष देनेवाली, यह काली
सर्पिणीरूपी तृष्णा छूने मात्र से (अर्थात् मनमें आते ही) काट
लेती है। यह तृष्णारूपी चज्रल वन्दरी, अलङ्घ्य स्थान पर भी पैर
स्वती है, तृप्त होने पर भी और फलों की इच्छा रखती है और
रखती है, तृप्त होने पर भी और फलों की इच्छा रखती है और
रखती है, तृप्त होने पर भी नहीं ठहरती। संसार के सब दोणों
किसी एक स्थान पर च्रण भर भी नहीं ठहरती। संसार के सब दोणों
में तृष्णा ही सबसे अधिक दुःख देनेवाली है, यह अन्तःपुर में मुरचित
पुरुष को भी संकट में डाल देती है (क्योंकि जहाँ मनमें किसी वस्तु के
प्राप्त करने की तृष्णा उत्पन्न हो गई दुःख का अनुभव आरम्भ हो
प्राप्त करने की तृष्णा उत्पन्न हो गई दुःख का अनुभव आरम्भ हो
प्राप्त करने की तृष्णा उत्पन्न हो गई दुःख का अनुभव आरम्भ हो

बौर मानसिक दुःखों को नित्य देनेवाली वेश्या के समान तृष्णा है। जिस समय चित्तस्पी आकाश में, हृदय में अन्वेरा करने वाली दुरन्त तृष्णारूपी रात्रि हा जाती है तभी सब प्रकार के दोषरूपी उल्लुखों की पंक्तियाँ दिखाई पड़ती हैं। तृष्णा का मारा हुआ मनुष्य देखने में दीन, नष्ट हृदय, ओजरहित हो जाता है, नीचता को प्राप्त होता है, मोहित होता है, रोता है और गिर जाता है। बूढ़ा होने पर प्राणी के केश तथा दांत आदि सभी चीजों जीणों हो जाती हैं, केवल एक तृष्णा ही जीण नहीं होती। (इस कारण से उसे और अधिक दुःख होता है, क्योंकि भोगों की तृष्णा रहते हुए भी भोगों के भोगने की शक्ति नहीं रहती)।

(अं) देह की अरम्यता :--

समस्तरोगायतर्ग वडीपिस्तवपत्तनम् । सर्वोधिसारगद्दनं नेष्टं रेह्नगृहं मम ॥ १ ॥ (१११८१३४) रक्तमोसमयस्यास्य सवाद्याञ्चलतं युने । नारौकधर्मिणो बृह्दि केव कायस्य रम्यता ॥२॥ (१११८१३८) बदास्था ये सारीरेषु बदास्था ये धार्मारस्थतौ । तान्मोहमदिरोन्मकान्विग्यगस्तु पुन: पुन:॥३॥ (११६८१४२)

सब रोगों का स्थान, मुरियों से सुकड़ा हुआ, सब मानसिक व्याधियों के सूरम बीजों से भरा हुआ, यह शरीर मुक्ते अच्छा नहीं लगता। हे मुने! बाहर और भीतर रक्त और मांस से भरपूर इस नारावान शरीर में कीन सा सौन्दर्य है? जो लोग शरीर और जगत की स्थिति के स्थिर होने में विश्वास करते हैं उन मोहरूपी मिद्रा से उन्मत्त जनों को वारवार धिकार है।

(अ:) वाल्यावस्था की दुर्दशा:— अशक्तिरावदस्तृष्णा मृक्ता मृद्युद्धिता पृष्टुता लोलता दैन्यं सर्वे वाल्यं प्रवर्तते ॥ १ ॥ (१।१९।२) य दोषा ये दुराचारा दुष्कमा ये दुराधयः । ते सर्वे संस्थिता वाल्यं दुर्गन्त इव कौशिकाः ॥२॥ (१।१९।१०)

अशक्ति, आपित्तयां, तृष्णा, मृकता, मृढ़ बुद्धि, वस्तुश्रों की अभि-लापा, चञ्चलता, (वस्तुश्रों के न प्राप्त होने पर ) दीनता, ये सब दोष वाल्यावस्था में मौजूद होते हैं। जितने दोष हैं, जितने दुराचार हैं और जितने भयंकर परिशामवाले रोग हैं वे सब बाल्यावस्था में इस प्रकार मौजूद रहते हैं जैसे खराब गड्डों में उल्लू रहते हैं।

(क) यौदनायस्था के दोप:-

निमेचभापुराकारमालोलबनगाँकतम् । विद्युत्प्रकाशमाशितं यौवनं मे न रोचते ॥ १ ॥ (१।२०।८) आपातमात्रसमणं सङ्गावरद्वितान्तरम् । वेश्याखीमहमप्रकर्यं यौवनं मे न रोचते ॥ २ ॥ (१।२०।१३) सुनिर्मकापि विस्तीणां पावन्यपि द्वि यौवने । मतिः कलुचतामेति प्रावृपीय तरहिणी ॥ ३ ॥ (१।२०।१८)

निमेप मात्र के लिये प्रकाश होनेवाली चख्नल मेघों के गर्जनयुक्त विजली की चमक के समान, चिएक यौवन मुक्ते अच्छा नहीं लगता। विना विचारे और थोड़े समय के लिये अच्छे लगने वाले और शुद्ध भावों से रहित वेश्या के साथ संग के समान, यह यौवन मुक्ते अच्छा नहीं लगता। जिस प्रकार निर्मल, विस्तीए और पवित्र नदी भी वर्षा ऋतु में मलीन हो जाती है उसी प्रकार बुद्धि यौवनावस्था में मलीन हो जाती है।

( ख ) स्त्रीनिन्दा :-

मांसपाद्याणिकापास्तु यंत्रलोकेऽद्रपञ्जरे ।
स्नाय्त्रस्थियन्थित्राणिक्याः कियाः किमिन कोभनम् ॥ १॥(१।२१।१)
स्वरु मांसरक्रवाप्पास्तु प्रथक्कृत्वा विलोचनम् ।
समालोकत् स्थ्यं चेत्ति मुधा परिमुद्धास्त ॥ २॥ (१।२१।२)
सापात्रमणीयत्वं कल्पते केवलं कियाः ।
सम्ये वद्षि नास्त्यत्र मुने मोहेककारणम् ॥ ३॥ (१।२१।८)
सन्ये वद्षि नास्त्यत्र मुने मोहेककारणम् ॥ ३॥ (१।२१।८)
सन्ये वद्षि नास्त्यत्र स्त्रमे वाद् दारुणम् ॥ ४॥ (१।२१।९३)
स्वर्णे हि नरकारनीनामिन्यनं वाद दारुणम् ॥ ४॥ (१।२१।९३)
पुण्करकेसरगौराङ्गी स्याप्त्रमत्त्रमे स्त्रम् ववा ॥ ६॥ (१।२१।१६)
स्याप्त्रमत्त्रमेवत्रस्यं कान्ता विषयता ववा ॥ ६॥ (१।२१।१६)
सन्युरं च तुरङ्गाणामाणानमित्र दन्तिनाम् ।
पुसां मंत्र इवाहीनां वन्धनं वामलोचना ॥ ६॥ (१।२१।२१)
सर्वेषां दोपरत्नानां पुसपुक्तिक्याऽनया ।
दुःस्वरुङस्कथा नित्यम्हमस्तु मन किया ॥ ७॥ (१।२१।२३)

नाड़ी, इड़ी और प्रनिथ आदि से बनी हुई नारीहिपी मांस की पुतली के चल्रल शरीर रूपी पिखारे में कीन सी सुन्दर वस्तु है ? चर्म, मांस, रक्त, अश्रुजल और नेत्र इनको अलग-अलग विचार करके देखी और सोची कि की के शरीर में क्या रमणीय है ? तब फिर क्यों फजूल ही लोग मोहित होते हैं ? हे मुने ! की की रमणीयता विचार रहित कल्पना में ही है और मेरी समफ में तो उतनी भी नहीं है । श्री के सौन्दर्य का एकमात्र कारण मोह है । अपर से सरस मालूम पड़ने वाली पर भीतरसे नीरस स्त्रियाँ दूर से ही जलाने वाली नरक की अगिन का कठोर और बढ़िया ईंचन हैं । कान्ता वह विप की लता है जो कि फूल के केशर के समान गौर अङ्ग वाली, पुरुष के मारने के लिये सदा उचत, और उत्मत्तता की दीनता पेदा करने वाली है । जैसे योड़ों के लिये अस्तवल, और उत्मत्तता की दीनता पेदा करने वाली है । जैसे योड़ों के लिये अस्तवल, और उत्मत्तता की दीनता पेदा करने वाली है । जैसे योड़ों के लिये अस्तवल, और उत्मत्तता की दीनता पेदा करने वाली है । जैसे योड़ों के लिये मंत्र बन्धन का कारण है, उसी प्रकार सियाँ पुरुषों के वन्धन का कारण हैं । सर्व दोष रूपी रतनों की पिटारी, और सद्दा देख देने वाली वेड़ी के समान स्त्री से मुक्ते कुछ मतलब नहीं ।

### (ग) भोगों की नीरसता:-

भागातमान्नसम्जेषु सुदुस्तरेषु भोगेषु नाहमन्निपक्षतिचञ्चलेषु । नहान् रमे मरणरोगबरादिमीत्या

शाम्याम्यहं परमुपैमि पर्द प्रयक्षात् ॥ १ ॥ (१।२१।३६) हे ब्रह्मन् ! विना विचारे ही रमणीय माल्म पड़ने वाले, पार करने में अशक्य, अमर के पंखों के समान चळ्ळाल भोगों में में मृत्यु, रोग और वार्षक्य के भय से रमण नहीं करना चाहता। अपने प्रयत्न से मैं परम पद को प्राप्त करके शान्त होना चाहता हूं।

(घ) बुढ़ापे की निन्दा:—

जरामाजांरिका शुंकी यौजनानां तथोदता।

परमुण्डासमायाति कारीरामिषमाधिनी ॥ १ ॥ (१।२२।२१)

न जिताः बाड़िभः संख्ये प्रविष्टा वेऽडिकोटरे।

ते जराजीर्णराक्षर्या परवाशु विजिता सुने ॥ २ ॥ (१।२२।३१)

दिमाक्षनिरिणम्भोजं वास्येव कारदम्बुद्दम्।

देवं जरा नाक्षयति नदी तीरतसं यथा ॥ ३ ॥ (१।२२।२)

कि तेन दुर्जीवितदुर्वहंण जरामतेनापि हि जोज्यते यत्। जरा जमत्यामजिता जनानां सर्वेषणास्तात तिरस्करोति ॥ ४ ॥

(शश्याइ८)

शरीर रूपी मांस को खाने वाली वृद्धावस्था रूपी विल्ली यौवन रूपी चूहे को भन्नण करके बहुत प्रसन्न होती है। जो योद्धा कभी रण में किसी से नहीं जीते गए और जो पर्वत की कन्दरा के भीतर सुरिक्त रहते हैं, उनको भी वृद्धावस्था रूपी राज्ञसी सरलता से जीत लेती है। जैसे हिम का वन्न कमल को और जाड़े की हवा सरदी के बादल को और नदीतीर पर खड़े वृद्ध को नष्ट कर देती है, उसी प्रकार बुद्धापा शरीर को नष्ट कर देता है। हे तात! उस बुरे और कठिनाई से जिए जाने वाले जीवन से क्या लाभ, जिसमें बुद्धापा आ जाने पर भी जीना पड़े? हे तात! किसी से भी न जीता गया यह बुद्धापा मनुष्यों की सभी अभिलापाओं का तिरस्कार करता रहता है।

### ( ङ ) जीवन की असारता :-

पातः पश्चफलस्यैव मरणं दुर्निवारणम् । आयुर्गेळत्यविरतं व्वलं करतलादिव ॥ १ ॥ ( १ । ०८ । १ – १ ) शैळतवारय इव संप्रयात्येव बीवनम् । इन्द्रवालमिवासत्यं जीवनं बीर्णसंस्थितिः ॥ २ ॥ ( १ । ७८ । १ – १ ) सुखानि प्रपलायन्ते शरा इव धनुरच्युताः । पतन्ति चेतो वुःखानि तृष्णा गृष्ठ इवामिषम् ॥ ३ ॥ ( १ । ७८ । १ – ७ ) सुरुवदः प्रावृषीवाष्यु शरीरं सणमङ्गुरम् । रम्भागमं इवासारो व्यवहारो विचारमः ॥ ४ ॥ ( १ । ७८ । ७ – ८ )

पक्के फल के गिरने के समान मरण अनिवार्य है। आयु प्रतिच्चण इस प्रकार चली जा रही है जैसे कि हयेली पर से पानी। यौवन पहाड़ी नालों की नाई तेजी से भागा जा रहा है। जीले स्थिति वाला यह जीवन इन्द्रजाल के दृश्य के समान असत्य है। सुख इतनी जल्दी भाग जाते हैं जितनी जल्दी धनुष से छोड़े हुए बाण चिच्च दुःखों (को सुख समक्ष कर उन) की और इस प्रकार दौड़ता है जिस प्रकार कि गिद्ध मांस की ओर। बरसाती बुलबुलों की नाई यह जीवन च्याभंगुर है, और विचार करने पर सारा व्यवहार केले के खम्भे की नाई असार जान पड़ता है।

# ( च ) सब प्रकार का अभ्युद्य असार है :--

रम्ये धनेऽध दारादी हर्षस्यावसरी हि कः। बुद्धायां स्वगत्त्रण्यायां किमानन्दी जलार्थिनाम् ॥१॥ (४।४६।३) धनदारेषु बुद्धेषु दुःखे युक्तं न तुष्टयः। बुद्धायां मोदमायायां कः समाजसवानिद्धः॥२॥ (४।४६।४)

धन और दारा आदि रम्य वस्तुओं की वृद्धि होने पर हुएँ का क्या अवसर है ? स्गतुष्णा की नदी में बाद आने पर भी क्या प्यासे पुढ़पों को कुछ आनन्द हो सकता है ? धन और दारा आदि बस्तु की वृद्धि होने पर आनन्द नहीं मानना चाहिये; क्योंकि मोह की माया के बढ़ने पर किसी को भी समाधासन नहीं मिलता।

### 🥯 (छ) संसार-जनित दुःख की असहनीयता:---

कक्वापविनिष्पेषं सोढुं बाक्रोन्यहं सुने। संसारव्यवहारोत्यं नाक्षाविषयवैद्यसम् ॥१॥ (१-२९-१७) हे सुने ! आरे के दाँतों से चीरा जाना मैं सहन कर सकता हूँ, परन्तु संसार के व्यवहार से उत्पन्न आशा और विषयों द्वारा प्राप्त दुःस को मैं नहीं सह सकता।

#### (२) रामचन्द्रजी के प्रक्त:--

अतोऽनुष्ठमनायासमनुवाधि गतन्नमस्।

किं तत्स्यतिवदं सायो यत्न बोको न विचते ॥ १ ॥ (१।३०।११)

किं तत्स्यादुचितं श्रेयः किं तत्स्यादुचितं फलस्।

वित्तव्यं च संसारे कवं नामासमञ्जते ॥ २ ॥ (१।३०।२०)

केन पावनमंत्रेण तुःसंस्तिविध्विच्चका।

शाम्यतीयमनायासमायासमत्वातकारिणीः ॥ ३ ॥ (१।३०।२४)

कर्य गीतछ्तामन्तरानन्दतक्मज्ञरीम्।

पूर्णचन्द्र इवाशीणां श्वनमासादमास्यहम् ॥ ४ ॥ (१।३०।२५)

क उपायो गतिः का या का चिन्ता कः समाश्रवः।

केनेयमश्रभोदकां न भवेज्जीवितादवी ॥ ५ ॥ (१।३१।६)

संसार एव निवहं जनो व्यवहरति।

न बन्धं कथमाप्नीति पदमवन्ने पयो यथा ॥ ६ ॥ (१।३०।१०)

अयं दि दम्भतंसारो नीरन्धकतानाकुछः।
कथं सुरुवादुवामैति नीरसो मृत्वां विना ॥ ७ ॥ (१।३१।८)
दश्यंसारगतिना दशद्यविनाधिना।
केनैव व्यवद्वतंत्र्यं संसारवनवीथिषु॥ ८ ॥ (१।३१।११)
रागद्वेषमहारोगा मोगप्गा विभृतवः।
कथं जन्तुं न याचन्ते संसारागवन्नारिणम्॥ ९ ॥ (१।३१।१९)
व्यवद्वारवतो सुक्ता दुःलं नावाति ये यथा।
अथवाऽव्यवद्वारस्य वृत तां युक्तिमुक्तमाम् ॥ १० ॥ (१।३१।१७)

इसलिये हे साधो! आयास रहित. उपाधि रहित, भम रहित, वह कीन सी सत्य स्थिति है जिसमें शोक न हो ? क्या उचित श्रेय है. क्या उचित प्राप्तियोग्य फल है ? इस असमञ्जस संसार में किस प्रकार व्यवहार करना चाहिये ? कौन से पवित्र मंत्र से यह संसार-रूपी विष्चिका, जो कि अनेक कप्ट रे रही है, शान्त हो सकती है ? मानन्द रूपी वृत्त की मझरी के सहश और पूर्ण चन्द्रमा के समान भरपूर आन्तरिक शान्ति को मैं कैसे प्राप्त कर सकता हूँ ? कीन सा ऐसा उपाय है,कौन सा ऐसा मार्ग है, कौन सा ऐसा विचार है, कौन सा ऐसा आश्रय है कि जिसके द्वारा यह जीवनरूपी जङ्गल दुःखदायी न हो ? संसार के प्रवाह में पड़कर व्यवहार करता हुआ भी आदमी कमल के पत्ते के ऊपर पड़े हुए जल के समान. कैसे बन्धन की प्राप्त न हो ( वह साधन बताओं )। यह दग्ध (जला) संसार, जहाँ पर कि निरन्तर दुःख ही दु:ख है, सर्वथा नीरस होने पर भी किस प्रकार, मूर्खता को बहुण किए विना, सुस्वाह बनाया जा सकता है ( अर्थात् कैसे मनुष्य झानी होता हुआ भी संसार मेंस्वाद ते सके) । इस संसार रूपी वन के रास्तों पर उस पुरुष की नाई कैसे व्यवहार करें जिसने कि संसार की गति को अच्छी तरह जान लिया हो और जिसने इस लोक और परलोक दोनों के मोगों की वासनाओं को नाश कर दिया हो । संसाररूपी समुद्र में रहने वाले जन्तु को किस प्रकार राग हेप आदि महा रोग, भोगों के समृह और समृद्धि न दुःख पहुँचाएँ ? मुम्ते वह उत्तम युक्ति वतलाखो जिससे कि मुम्मे संसार में दुःखन हो - वाहे वह युक्ति संसार में न्यवहार करते हुए बने या संसार का व्यवहार त्याग कर बने।

# २-दुःखनिवृत्ति का उपायः--

रामचन्द्रजी के मुख से जीवन की दुर्दशा का दाल सुनकर विशव जी ने समक लिया कि रामचन्द्रजी आत्म ज्ञान के सर्वोत्तम अधिकारी हैं। इसलिये उन्होंने रामचन्द्रजी की उस आध्यात्मिक विद्या का उपदेश देना आरम्भ किया जो कि उन्होंने सुष्टिकर्ता ब्रह्मा के मुल से जगत् के कल्याण के लिये सुनी थी।

## (१) दुःख का कारण संसार का राग है :-

विषमो अतिवरां संसाररामो भोगीय दशति, असिरिय च्छिनति, कृत्व इव वेषयित, रज्जरियारेष्ट्यति, पायक इय दहति, राजिरियान्ययति, अर्शकित-परिपतिवपुरवान्यायाण इव विवशीकरोति, इरित प्रज्ञां, गाशयित स्थितं, पात-यवि मोद्दान्यकृषे, तृष्णा कर्जरीकरोति, न तदस्ति विश्चिद्दुःसं संसारी यह प्राप्नोति। (२।१२।१४)

संसार का राग बहुत ही दु:खदायी है, यह सांप की नाई डंसता है, तलवार की नाई काटता है, भाले की नाई बींधता है. रस्सी की नाई लपेट लेता है, आग की नाई जलाता है, जो इसमें शंका रहित होकर गिरते हैं उनको पत्थर की नाई दवा देता है, बुद्धि को हर लेता है, स्थिरता को नष्ट कर देता है, मोह के अन्धेरे कुएँ में डाल देता है, चुच्छा से मनुष्य को जजर कर देता है। ऐसा कीई दु:ख नहीं है जो संसारी (संसार से राग रखने वाला)न सहन करता हो।

### (२) अज्ञानी को ही दु:ख होता है:-

हर्ष संसारसरिवर्षहत्यज्ञप्रमादतः । भज्ञस्योपाणि दुःखानि मुखान्यपि हर्गानि च ॥१॥ (ई।६।३३) यह संसाररूपी प्रवाह अज्ञानी की ही मूर्कता से चल रहा है। अज्ञानी को ही घोर दुःख-सुख होते हैं।

> (३) ज्ञान से ही दु:ख की नियृत्ति होती है:— संसार्यपृक्षोज्यमेकमास्पश्मापदाम् । अज्ञ संमोद्दपेक्षित्वं मौरूवं यत्नेन नाश्येत् ॥१॥ (२।११।६९)

प्राज्ञं विज्ञातिविज्ञेयं सम्यय्दर्शनमाधयः ।
न दहन्ति वनं वर्णासिकमित्रिशिक्षा इव ॥२॥ (२।११।४१)
ज्ञानयुक्तिः स्वेनैव संसाराविध सुदुस्तरम् ।
महाधियः समुक्तीर्णा निमेषेण रषृष्ट्व ॥३॥ (२।११।३६)
निशंणं नाम परमं सुक्षं येन पुनर्जनः ।
न जायते न श्चियते तन्ज्ञानारेव छम्यते ॥४॥ (२।१०।२१)
संसारोक्तरणं जन्तोद्दरायो ज्ञानमेव हि ।
तपो दानं तथा तीर्थमनुपायाः प्रकीर्तिताः ॥५॥ (२।१०।२२)

संसार रूपी विष का वृत्त, जो कि सब आपित्यों का देने वाला है, अज्ञानी को ही दुःख देता है। इसिलये, अज्ञान को हमेशा यस्त करके नष्ट करना चाहिए। जिस प्रकार वर्षा से भीगे हुए वन को अप्रि की ज्वालाए नहीं जला सकतीं, उसी प्रकार मानसिक दुःख भी ज्ञानी को, जिसने जो कुछ जानने योग्य है जान लिया है और युक्त हिंदे प्राप्त करली है, वेदना नहीं दे सकते। ज्ञानयुक्ति रूपी नौका द्वारा बुद्धिमान लोग दुस्तर संसार-समुद्र से निभेष मात्र में ही पार हो जाते हैं। निर्वाण नाम वाला परमानन्द, जिसको प्राप्त कर लेने पर मनुष्य का पुनर्जन्म और सरण नहीं होता, ज्ञान से ही पाप्त होता है। संसार से पार होने का एक मात्र उपाय ज्ञान है; तप दान, तीर्थ आदि दपाय नहीं हैं।

(४) आत्मज्ञान से ही परम शान्ति प्राप्त होती है:—
करोतु अवने राज्यं विशत्यम्भोद्यस्य वा ।
नात्मलाभावते जन्तुर्विश्रान्तिमधिगच्छति ॥१॥ (६१५७१३४)
आत्मावलोकने यकः कर्तन्यो भृतिमिच्छता ।
सर्वदुःखिकारमच्छेद आत्मालोकेन जायते ॥२॥ (६१७६१४६)
ज्ञायते परमात्माचेद्राम दुःखस्य संतति: ।
अयमेति वियानेशशान्ताविव विय्विका ॥३॥ (३१७११७)

चाहे त्रिभुवन का राज्य मिल जाए, चाहे मेघ या जल के भीतर कोई प्रवेश करले, आत्मज्ञान की प्राप्ति के विना किसी को भी शान्ति की प्राप्ति नहीं होती। जो अपना कल्याण चाहता हो उसको चाहिए की प्राप्ति नहीं होती। जो प्रयत्नशील हो, क्योंकि सब दु:खों का नाश कि अत्मज्ञान के लिये प्रयत्नशील हो, क्योंकि सब दु:खों का नाश आत्मानुभव से होता है। यदि परम आत्मा का ज्ञान हो जाए तो सारे दुःख का प्रवाह इस प्रकार नष्ट हो जायगा, जिस प्रकार विष का प्रवाह स्रतम होते ही विपूचिका रोग शान्त हो जाता है।

(५) ब्रह्मा द्वारा प्राप्त ज्ञान का उपदेश:—

इद्युक्तं प्रसक्तं ब्रह्मणा परमेष्टिना।

सर्वदु:सक्षमकरं परमाश्वासनं थियः ॥१॥ (२।१०।९)

प्रयेमुक्तं भगवता यज्ज्ञानं पर्मजन्मना।

सर्गादी लोककान्त्ययं तदिदं कथयाम्यहम् ॥२॥ (२।३।१)

वसिष्ठ जी ने कहा—यह ज्ञान जो कि सब दृ:खों का ज्ञय करने वाला और बुद्धि को परम सान्त्वना देने वाला है मुक्ते कल्प के पूर्व में परम उपदेशक बद्धा ने दिया था जो ज्ञान सृष्टि के आदि में लोक के कल्याण के निमित्त मुक्ते बद्धा ने दिया था वही मैं अब (हे रामचन्द्र) तुमको देता हूँ।

# ३--जीवन में पुरुषार्थ का महत्व

(१) पुरुषार्थ द्वारा ही सम इन्छ प्राप्त होता है :—

शन्नैकं पौरुषं यत्नं वर्जयित्वेतरा गितः ।

सर्वदुःलक्षयप्राप्ती न काचिदुपपपते ॥१॥ (२।६।१४)

न तदस्ति जगत्कोने ग्रुभकमांनुपातिना ।

यत्पौरुपेण छुवं न न समासावते जनः ॥२॥ (३।९२।८)

न किज्ञन महावृद्धे तदस्तीह जगन्नये ।

यदनुद्धे गिना नाम पौरुपेण न लभ्यते ॥३॥ (३।१५७।३८)

सर्वमेचेह हि सद्दा संसारे रचनन्दन ।

सम्यक्षप्रयुक्तात्सवण पौरुपात्समवाष्यते ॥४॥ (२।४।८)

यो समर्थ प्रार्थयते तदर्थ चहते कमात् ।

अवस्थं स तमाप्तीति न चेद्गांचिवतेते ॥५॥ (२।४।१२)

यो था प्रयात्तते स स तक्तत्कविक्ताक् ।

न तु तुर्णां स्थितेनेह केनचित्पाच्यते प्रक्रम् ॥६॥ (२।७।१९)

आत्मैव ह्यात्मनो बन्धुरात्मैव रिपुरात्मनः ।

भात्मातमना न चेत्नातस्तद्रपायोऽस्ति नेतरः ॥०॥ (१।१६२।१८)
यहाँ पर ( संसार में ) सब दुःखों का चय करने के लिये पुरुषार्थ ( मनुष्यों के यत्न ) के अतिरिक्त दूसरा कोई मार्ग नहीं है । संसारह्मपी कोश में ऐसा कोई रत्न नहीं है जो शुद्ध पुरुषार्थ से किए हुए शुभ कर्म ह्यारा न प्राप्त हो सके । हे महाबुद्धि वाले राम ! तीनों लोकों में ऐसा ह्यारा न प्राप्त हो सके । हे महाबुद्धि वाले राम ! तीनों लोकों में ऐसा ह्यारा न प्राप्त नहीं है जो उद्धेग रहित पुरुषार्थ हारा प्राप्त न किया जा कोई पदार्थ नहीं है जो उद्धेग रहित पुरुषार्थ हारा प्राप्त न किया जा सकता है । जो जिस मौंति किए हुए पुरुषार्थ हारा प्राप्त किया जा सकता है । जो जिस पदार्थ के पाने की इच्छा करता है और उसको प्राप्त करने के लिये पदार्थ के पाने की इच्छा करता है और उसको प्राप्त कर लेता है, यदि कमशा यत्न करता है, वह उसको अवश्य ही प्राप्त कर लेता है, विद कमशा यत्न करता है वैसा-वैसा ही फल पाता प्राप्त नहीं होता, जो जो जैसा यत्न करता है वैसा-वैसा ही फल पाता है । आत्मा ही आत्मा का शास है । आत्मा ही आत्मा का शास है ।

यदि आत्मा ही आत्मा की रचा नहीं करता तो दूसरा कोई उपाय नहीं है।

### (२) पराधीनता की निन्दा :-

ईश्वरप्रेरितो गड्डेस्टबर्गे नरकमेव वा।
स सदैव पराधीनः पद्युरेव न संभयः ॥१॥ (२१६१२-७)
कश्चित्मां प्रेरयस्येवमित्यनर्थंकुकल्पने।
यः स्थितो दृष्टमुत्सूज्य त्याज्योऽसौ तृरतोऽधमः ॥२॥ (२१६१२१)
ये समुद्योगमुत्सूज्य स्थिता दैवपरायणाः।
ते धर्ममयं कामझ नाधावत्त्यारमविद्यिषः॥३॥ (२१०१३)
दैवायक्तमिति मन्यन्ते ये दृतास्ते कुडुद्ययः।
इति प्रत्यक्षतो दृष्टमनुभूतं श्रुतं कृतम्॥४॥ (२१९१२९)
ये युरा ये च विकान्ता ये प्राज्ञा ये च पण्डिताः।
तैस्तैः किमिव कोकेऽस्मिन्वद दैवं प्रतीक्ष्यते ॥९॥ (२।७११७)

जो मनुष्य यह समसता है कि वह ईश्वर का भेजा हुआ ही स्वर्ग या नरक में जाता है वह सदा ही पराधीन रहता है; ऐसा मनुष्य पशु है इसमें कोई सन्देह ही नहीं। जो यह समक्त कर कि उसको कोई दूसरा ही प्रेरित करता है, दृष्ट (प्रयत्न ) को छोड़ बैठता है वह अधम मनुष्य दूर से ही त्याग देने योग्य है। जो उद्योग को छोड़कर भाग्य (तकदीर ) के अपर भरोसा करते हैं वे अपने ही दूरमन हैं और धर्म, अर्थ और काम सब को नष्ट कर देते हैं। जो कुबुद्धि लोग यह समकते हैं कि सब कुछ भाग्य के आधीन है वे नाश को प्राप्त होते हैं। यह बात प्रत्यच देखने में, अनुभव में और सुनने में आती है। जो लोग शूर हैं, उन्नति करने वाले हैं, ज्ञानी हैं, पिएडत हैं, वतलाओ उनमें से कौन इस संसार में भाग्य की प्रतीचा करता है।

# (३) दैव (भाग्य) कोई वस्तु नहीं है --

दैवं नाम न किञ्चन ॥ १॥ (२।५।२८) दैवं न विधते॥ २॥ (२।८।१३) दैवं न किञ्चित्कुरते केवलं कल्पनेटको॥ ४॥ (२।९।३) मृद्धैः प्रकृत्यितं देवं तत्परास्ते क्षयं गताः । प्राज्ञास्तु पौरुपायंत्र पद्मुत्तमतां गताः ॥ ५ ॥ (२।८।१६) न च निस्पन्दता छोके दृष्टेद शक्तां विना । स्पन्दाच फलसंप्राप्तिस्तस्मादेवं निर्धंदम् ॥ ६ ॥ (२।८।८) देवमाधासनामात्रं दुःश्चे पेछवश्चितु । समाधासनवागेषा न देवं परमार्थतः ॥ ७ ॥ (२।८।१५)

दैव (भाग्य) कुछ नहीं है। दैव है ही नहीं। दैव सदा ही असत् है। दैव कभी कुछ नहीं करता; यह केवल कल्पना मात्र है कि दैव कुछ करता है। दैव मूर्य लोगों की कल्पना है; इस कल्पना के भरोसे रहकर वे नाश को प्राप्त होते हैं। बुद्धिमान (अक्रमन्द) लोग पुरुषार्थ द्वारा उन्नति करके अच्छे पद प्राप्त करते हैं। संसार में मृत शरीर के सिवाय सभी में किया दिखाई पड़ती है और उचित किया द्वारा ही फलप्राप्ति होती है; इसिलये दैव की कल्पना निर्धक है। दैव की कल्पना कम बुद्धि पुरुषों को दृःख के समय आधासन देने के लिये है। आधासन वाक्य के सिवा दैव परमार्थ रूप से कोई वस्तु नहीं है।

( ४ ) देव शब्द का यथार्थ प्रयोग:-

पुरुवार्थकल्लप्रसिद्देशकालवकादि ।

प्राप्ता विरेण सीधं वा वाडमी दैवमिति स्मृता ॥ १ ॥ (२१७१२१)

सिद्धस्य पौरुवेणेड फल्लस्य फल्लकालिना ।

श्रुभाश्चमार्थसम्पत्तिर्देशकलेन कथ्यते ॥ २ ॥ (२१९१४)

भावी स्ववस्थमेवार्थः पुरुवार्थेकसाधनः ।

यः सोर्डिस्मल्लोकसंधाते दैवदार्टरन कथ्यते ॥ ३ ॥ (२१९१६)

यदेव तीवसंविमाद् दृढं कर्म कृतं पुरा ।

तदेव दैवहार्टरेन पर्यायेणेड कथ्यते ॥ ४ ॥ (२१९१६)

प्राक्तकमंतराकारं दैवं नाम न विषते । (२१६१४)

प्राक्तकमंतराकारं दैवं नाम न विषते । (२१६१४)

प्राक्तनं पौरुषं तहें दैवहाल्टरेन कथ्यते ॥ ६ ॥ (२१६१३५)

यथा प्रथा प्रयत्नः स्याजनेदालु कलं तथा ।

इति पौरुवसेवास्ति दैवमस्तु तदेव च ॥ ६ ॥ (२१६१२)

देश और काल के अनुसार, देरी में अथवा शीघ ही, किए हुए पुरुषार्थ के फल की प्राप्ति का नाम दैव है। फल देने वाले पुरुषार्थ द्वारा शुभा-शुभ व्यर्थ-प्राप्ति रूप फल-सिद्धि का नाम ही दैव है। जो पुरुपार्थ द्वारा अवश्य ही प्राप्त होने वाली वस्तु है वह इस संसार में दैव कहलाती है। जो कर्म हहता से और तीन्न प्रयत्न से पूर्व काल में किया जा चुका है वही इस समय दैव नाम से पुकारा जाता है। पूर्व- कृत कर्म (पुरुपार्थ) के आतिरिक्त दैव और कोई वस्तु नहीं है; पूर्वकृत पुरुपार्थ ही का नाम देव है। जैसा-जैसा कोई प्रयत्न किया जाता है जैसा-जैसा ही वह फल देता है। इसिल्ये पुरुपार्थ ही सत्य है, उसी को देव कहा जासकता है।

# ( ५ ) वर्तमान काल के पुरुपार्थ की दैवपर प्रवलता :--

ही हुडा विव युष्येते युरुवार्थी परस्पम् ।

य एव बस्रवानस्तत्र स एव जयित क्षणात् ॥ १ ॥ (२१६११०)
हास्तनी दुष्क्रियाभ्येति ह्योभां सिक्त्यया यथा ।
भये व प्राक्तनीं तस्मायबात्सत्कार्यनान्भव ॥२॥ (३११००११)
ऐहिकः प्राक्तने हुन्ति प्राक्तनोऽध्यतने बस्रात् ।
सर्वदा युर्वस्यन्दस्तनानुहे गयाअथी ॥ ३ ॥ (२१६११०)
ह्योरध्यतस्येव प्रत्यक्षाहृत्तिता भनेत् ।
देवं जेतुं यतो बस्तैवांको कृतेव शक्यते ॥ ४ ॥ (२१६११९)
परं पोस्प्रमाश्चित्य दन्तिईन्तान्विचूर्णयत् ।
धुभेनाखुभमुत्युक्तं प्राक्तनं पौरुवं जयेत् ॥ २ ॥ (२१९११)
प्राक्तनः युरुवायोऽस्तो मां नियोजयतीति घीः ।
वक्ताद्यस्पदीकार्या प्रत्यक्षाद्विका न सा ॥ ६ ॥ (२१९११)
तावकावत्ययस्नेन यतितत्व्यं मुपौरुवम् ।
प्राक्तनं पौरुवं बावरद्यमं शास्यति स्वयम् ॥ ७ ॥ (२१९११)

दोनों पुरुषार्थ ( पूर्वकृत जिसका नाम देव है और वर्तमान काल का पुरुषार्थ ) दो में हों के समान एक दूसरे के साथ लड़ते हैं, जो उनमें अधिक वलवाला होता है वही विजय पाता है । जैसे कल का विगड़ा हुआ काम आज के प्रयत्न से सुधर जाता है उसी प्रकार अब का किया पुरुषार्थ पूर्व के किए हुए पुरुषार्थ को सुधार सकता है; इसलिये मनुष्य को कार्यशील होना चाहिए । अधिक वली होने पर अब का पुरुषार्थ पूर्व काल के पुरुषार्थ को और पूर्व काल का पुरुषार्थ अब के पुरुषार्थ को वृद्धा लेता है, हमेशा ही पुरुष का किया हुआ प्रयत्न विजय पाता है;

जो बहुंग रहित होकर पुरुषार्थं करता है वही विजय पाता है। यह तो प्रत्यच में हो सिद्ध है कि पूर्व काल के कम की अपेचा आजकत का किया हुआ कम अधिक बलवान् है; इसलिये देव को अब का पुरुषार्थ इस प्रकार जीत लेता है जैसे कि बच्चे को युवक। इसलिये परम पुरुषार्थ का आअय लेकर युभ कम दारा पूर्व काल के अशुभ कमों पर विजय पाओ। बलपूर्वक इस विचार को दूर करों कि पूर्वकाल का कम (देव) तुमको किसी ओर प्रोरंत कर रहा है। अब के पुरुषार्थ से किसी प्रकार भी पूर्व का पुरुषार्थ बलवान् नहीं है। मनुष्य को इतना पुरुषार्थ करना चाहिए कि जिससे उसके पूर्व काल के अशुभ कम शान्त हो जावें।

# (६) सत्पुरुपार्थः --

उच्छासं शास्त्रितं चेति द्विविधं पौरुषं समृतस् । तत्रोच्छासमनशंग परमार्थाय शास्त्रितस् ॥ १ ॥ (२।२।४) तस्मात्पौरुपमाधित्य सच्छास्तैः सत्समागमैः । प्रजासमस्त्रतं नीत्वा संसारजन्नि तनेत् ॥ २ ॥ (२।६।२४)

पुरुषार्थ दो प्रकार का होता हैं — एक शास्त्रानुसार और दूसरा शास्त्र-विरुद्ध। प्रथम से परमार्थ की प्राप्ति होती है और दूसरे से अनर्थ की। इसलिये शास्त्री और सजनीं के सत्सन्न से युक्त पुरुषार्थ का प्राप्तय लेकर बुद्धि की निर्मल करके संसारसमुद्र को पार करो।

(७) आलस्य-निन्दा :--

आहरूपं बदि न भरेजागत्वनर्थः को न स्याहदुधनको बहुश्रुतो वा । आहरूबाहियमवनिः संसागरान्ता

सम्पूर्णा नरपञ्जभित्र निर्धनैश्व ॥ १ ॥ (२।५।३०)

यदि जगत् में आलस्यरूपी अनबी न होता तो कौन धनी और विद्वान् न होता। आलस्य के कारण ही यह समुद्र पर्यन्त पृथ्वी निर्धन और मूर्ल ( मनुष्य के रूप में पशु ) लोगों से भरी पड़ी है।

#### ४--साधक का जीवन

ऊपर वतलाया जा चुका है कि जीवन के सभी दुःख अज्ञान जितत हैं। और ज्ञान से, विशेषतः आत्मज्ञान से, सब दुःखों का नाश और परमानन्द की प्राप्ति हो सकती है। आत्मज्ञान प्राप्त करने के लिये परम पुरुषार्थे करना चाहिए। क्योंकि, बिना पुरुषार्थ के यहाँ पर किसी भी अर्थ की प्राप्ति नहीं होती। अब बिसप्त जी ने रामचन्द्रजी को यह बतलाया कि आत्मज्ञान द्वारा दुःखों से मोज्ञ पाने और परमानन्द के अनुभव की सिद्धि के लिये किस प्रकार के पुरुषार्थ की आवश्य-कता है।

#### (१) चित्तशुद्धि:-

सबसे पहली बात जो साधक को करनी चाहिये वह है मन की शुद्धि । क्योंकि बिना चित्त के शुद्ध हुए उसमें आत्मा का प्रकाश नहीं होता । मन शुद्ध हुए बिना न शास्त्र ही समम में आते हैं और न गुरु के वाक्य; आत्मानुभव होना तो दूर रहा । इसलिये कहा है:—

पूर्वे राध्य काखेण वैराग्येण परेण च।
तथा सजनसङ्गेन नीयतां पुण्यतां मनः ॥१॥ (५।५।१४)
वैराग्येणाथ काखेण महत्त्वादिगुणैरिप ।
यत्नेनापिद्ध्यातार्थे स्वयमेयोग्रयेन्यनः ॥२॥ (५।२१।११)
काखसज्जनसत्कार्यसङ्गेनोपहतैनसाम् ।
सारावलोकिनी बुद्धिजांयते दीपकोपमा ॥३॥ (५।६।५)
मनस्युपन्नामं याते त्यक्तमोगैषणे स्थिते।
कथायपाके निर्वेचे सर्वेन्द्रियगणस्य च॥४॥ (५।१०१।१०)
यान्ति चेतसि विश्वान्ति विमसा देशिकोक्तयः ।
यथा सिर्वाञ्चके छुद्धे विन्द्यः ज्ञङ्कमाम्भसः ॥५॥ (५।१०१।१३
वासनात्मसु यातेषु मखेषु विमन्नं सस्ते।
यद्वक्ति गुरुरन्तस्तिद्देश्वतीपुर्यथा विसे॥६॥ (६।१०१।१४)

हे राम ! सबसे पहले शास्त्रों के अवाण से, सजानों के सत्सङ्ग से और परम वैराग्य से मन को पवित्र करो। वैराग्य, शास्त्र और उदारता बादि गुण रूपी यल से, बापितायों को मिटाने के लिये अपने बाप ही मन को उपर उठाना चाहिए। शास्त्राध्ययन, सज्जनों के सङ्ग बौर शुभ कमें के करने से जिनके पाप दूर हो गए हैं उनकी बुद्धि दीपक के समान चमकने वाली हो कर सार वस्तु को पहचानने योग्य हो जाती है। जब मोगों की वासनाएँ त्याग देने पर, इन्द्रियों की कुत्सित वृत्तियों के रुक्त जाने पर, मन शान्त हो जाता है तब ही गुरु की शुद्ध वाणी मन में प्रवेश करती है, जैसे कि केसर के जल के छोटे श्वेत और धुले हुए रेशम पर ही लगते हैं। जब मनमें से वासना रूपी मल दूर हो गया तभी कमल दएड में तीर के समान गुरु के वाक्य हृदय में प्रवेश करते हैं।

(२) मोक्ष के चार द्वारपाल :-

चित्त शुद्धि के लिये साधक को चार साधनों का या उनमें से कुछ का आश्रय लेना चाहिए। इन्हीं को विश्व जी ने मोन के द्वारपाल कहा है:—

सन्तोषः साधुसङ्ग्रा विचारोऽध समस्तवा।

एत एव भवाम्भोधावुपायास्तरणे नृणाम् ॥ १ ॥ (२।१२।१९)

सोसद्वारे द्वारपालाश्चत्वारः परिकीर्तितः।

द्यामो विचारः सन्तोषश्चतुर्थः साधुसङ्गमः॥ २ ॥ (२।१६।९८)

एते सेव्याः प्रयत्नेन चत्वारो द्वी त्रयोऽथवा।

द्वारमुद्वाटयन्त्येते मोक्ष राजगुहे तथा॥ ३ ॥ (२।१२।६०)

शम, सन्तोष, साधुसङ्ग धौर विचार ये चार संसार-समुद्र से मनुष्य के पार उतरने के उपाय हैं। मोज्ञ के—शम, सन्तोष, साधु-सङ्ग धौर विचार - ये चार द्वारपाल हैं। इनका या इनमें से तीन या दो का सेवन करने से ये मोज़रूपी राजमहत्त का द्रयाजा स्रोत देते हैं।

(अ) श्वम :—

शमशास्त्रिन सोहार्द्वति सवेषु जनतुषु ।

सुजने परमं तत्त्वं स्वयमेव प्रसीदिति ॥ १ ॥ (२।१३।६०)

य: समः सर्वभृतेषु भावि कांक्षति नोज्यति ।

जित्वेन्द्रियाणि यत्नेन स शान्त इति कथ्यते ॥ २ ॥ (२।१३।७३)

अस्ततस्यन्त्रभुममा यस्य सर्वजनं प्रति ।

दृष्टिः प्रसरित धीता स शान्त इति कथ्यते ॥ ३ ॥ (२।१३।७७)

न पिशाचा न रक्षांसि न दैत्या न च शत्रवः ।

न च व्यात्रभुअन्त वा द्विपन्ति समलालिनम् ॥४॥ (२।१३॥६६) रामयुक्त सज्जन के भीतर, जो कि सब जीवों के प्रति मित्रता का भाव रखता है, परम आत्म तत्त्व स्वयं ही प्रकाशित होता है। शान्त (शमयुक्त ) उसको कहते हैं जो अपनी इन्द्रियों को जीतकर सब प्राणियों के साथ एक-सा वर्ताव करता है; न किसी वस्तु का त्याग करता है और न किसी भविष्य में होने वाली वस्तु की आकांचा करता है। शान्त उसको कहते हैं जिसकी अमृत वरसाने वाली सौभाग्यशालिनी प्रम पूर्ण दृष्टि सब लोगों के प्रति समान भाव से पड़ती है। शमयुक्त पुरुष को पिशाच, राचस, दैत्य, व्याघ, सर्प और शत्रु कोई भी हानि नहीं पहुँचा सकता।

#### (आ) सन्तोष।

भाषावैवश्यविवशे चित्तं सन्तोपविश्वते।
म्हाने वक्त्रमिवाइतं न ज्ञानं प्रतिविद्यति॥१॥ (२।१९।९)
सन्तोपपुरमनसं सत्या इव महर्वयः।
राजानमुपतिष्ठन्ति किंक्रत्त्वसुपामताः॥२॥ (२।१९।१६)
भागासवाञ्द्रासुत्सन्य संप्राप्ते समतां गतः।
भट्छसेदासेशे यः स संतुष्ट इह्रोक्यते॥ ३॥ (२।१९।६)

जिस प्रकार मलीन शीशे में मुख का प्रतिविन्न नहीं पड़ता उसी प्रकार खाशाखों के वशीभूत सन्तोपरिहत चित्त में ज्ञान का प्रकाश नहीं । होता । सन्तुष्ट खादमी की सेवा में महा ऋदियाँ इस प्रकार उपस्थित होती हैं जिस प्रकार राजा की सेवा में राजा के नौकर चाकर, संतुष्ट वह कहलाता है जो अप्राप्त वस्तु की वाञ्छा को छोड़कर प्राप्त वस्तु में समभाव से वर्तता है और जिसको कभी भी सेद और हर्षका अनुभव नहीं होता।

## (इ) साधु-सङ्ग :--

साधुसङ्गतयो जोकं सन्मार्गस्य च दीपिकाः । हाद्येन्थकारहारिण्यो भासो ज्ञानवियस्वतः ॥ १ ॥(२।१६।९) यः स्नातः बीतस्तियः साधुसङ्गतिगङ्गया । कि तस्य दानैः किंतीर्थैः किंतपोभिः किमध्यरैः ॥२॥ (२।१६।१०) नीरागरिकत्रसन्देहा गिक्तप्रन्थयोजन्य।
साधवो यदि विधन्ते कि विश्वनिर्धातंत्रहैं: ॥३॥ (२११६१११)
सज्जनों का संग इस लोक में सन्मार्ग दिखाने वाला और हृद्य के
अन्धकार को दूर करने वाला ज्ञानरूपी सूर्य का प्रकाश है। जो
सत्संगति रूपी शीतल और निर्मल गङ्गा में स्नान करता है उसको
किसी तीर्थ, दान, तप और यज्ञ से क्या करना है। यदि राग-रहित,
गत-सन्देह और हृद्य की गांठें खुल गई हैं जिनकी, ऐसे साधु लोग
विद्यमान हैं तो हे पाप रहित राम ! किर किसो तीर्थ पर जाने की
अथवा तप करने की क्या आवश्यकता है।

#### (ई) विचार :-

न विचाराटते तस्वं ज्ञायते लाखु किञ्चन । (२।१४।५२)
विचाराज्ञायते तस्वं तस्वाद्धिश्रान्तिशत्मिन (२।१४।५३)
कोऽई कयमयं दोषः संसाराख्य उपागतः ।
न्यायेनेति परामझाँ विचार इति कथ्यते ॥२॥ (२।१४।५०)
कोऽई कथमिदं किंवा कथं मरणजन्मनी ।
विचारवान्तरेवं त्वं महन्नामछमेण्यसि ॥३॥ (५।५८।३२)

विना विचार किए कोई भी तस्व अच्छी तरह नहीं जाना जाता। विचार से ही तत्वज्ञान होता है और तत्वज्ञान से आत्मा में शान्ति आती है। मैं कौन हूँ! संसार नामक यह दोप कैसे उत्पन्न हो गया है? इन वातों का न्याय-पूर्वक सोचना विचार कहलाता है। मैं कौन हूँ? यह जगत कैसे उत्पन्न हो गया? जन्म और मरण कैसे होते हैं? इन सब वातों पर अपने अन्दर विचार करके तुम महत्त्व को प्राप्त होगे।

# ५—स्वानुभृति ही आत्मज्ञान का 'प्रमाण' है

दर्शन-प्रन्थों में सबसे प्रथम चर्चा 'प्रमाण' सम्बन्धी हुन्ना करती है। 'प्रमाण' उस साधन का नाम है जिसके द्वारा हमकी किसी विषय की प्रमा ( श्रयीत् सस्य ज्ञान ) होती है। ऐसे साधन कौन-कौन से और कितने हैं इस विषय पर दारोनिकों में बहुत ही मतभेद पाया जाता है। भारतवर्ष में भिन्न-भिन्न दार्शनिकों ने ? से लेकर १० प्रमाण तक स्वीकर किये हैं। उनका विशेष ज्ञान प्राप्त करने के लिये देखिये हमारी पुस्तक - Elements of Indian Logic - इनमें से ३ प्रमास मुख्य हैं - प्रत्यत्त, अनुमान और शब्द। प्रत्यत्त उस प्रमास का नाम है जिसमें ज्ञात विषय हमारी इन्द्रियों के द्वारा जाना जाय। अनुमान उसे कहते हैं जिसमें ज्ञात विषय हमारी इन्द्रियों से साजात सम्बद्ध न हो किन्तु उस विषय का श्वस्तित्व किसी दूसरे इन्द्रिय-गोचर विषय से सम्बद्ध हो। यह सम्बन्ध पूर्व काल में दोनों सम्बद्ध विषयों का साथ-साथ प्रत्यज्ञ ज्ञान होनेसे ही जाना जाता है। शब्द उस प्रमाण का नाम है जब कि हमको किसी विषयका, प्रत्यत्त अथवा अनुमान-ज्ञान न होते हुए भी, किसी विश्वस्त पुरुष के कहने मात्र से ज्ञान हो। विश्वस्त पुरुष के कथन मात्र से जो ज्ञान होता है उसका नाम शब्द-ज्ञान है। शब्द-प्रमाण में 'शास्त्र' मी अन्तर्गत हैं। बल्क कुछ दार्शनिकों के मतानुसार तो केवल 'शास्त्र' को ही शब्द-प्रमाण समकता चाहिये क्योंकि शास्त्र के वाक्य ही विश्वसनीय हैं और कोई वाक्य नहीं। पाधात्य दार्शनिकों ने भी ज्ञान-प्राप्ति के तीन प्रमाण माने हैं जिनके नाम प्रत्यक्त. अनुमान और शब्द हैं; किन्तु वहाँ पर शब्द की इतना मह्त्व नहीं दिया गया है जितना कि भारतवर्ष में। यहाँ तो कुछ लोगों के लिये शास्त्र का इतना महत्व है कि उसके आगे प्रत्यच ओर अनुमान का दका नहीं उठता। यदि निष्पत्त विचार किया जाए तो सब प्रमाणों में प्रत्यत्त का ही महत्व अधिक जान पड़ता है। प्रत्यत्त के ऊपर ही अनुमान निर्भर है। शब्द भी तभी विश्वसनीय है जब कि कहनेवाले को स्वयं विषय का प्रत्यन्न हो चुका हो; नहीं तो शब्द का कोई मूल्य नहीं है।

अनुमान और शब्द दोनों ही प्रत्यच्च के आधीन हैं और प्रत्यच्च के बिना अन्वे हैं। जिस विषय का किसी को कभी स्वयं प्रत्यच्च ज्ञान नहीं हुआ इसका उसको अनुमान और शब्द द्वारा कभी ज्ञान नहीं हो सकता। इसी जिये योगवासिष्ठकार ने प्रत्यक्ष को ही प्रम प्रमाण माना हैं:—

सर्वेत्रसाणसन्तानां पदमञ्जिक्यामित । प्रमाणमेकमेपेद प्रत्यक्षं सदतः ऋणु ॥ (२।१९।१६)

जैसे समुद्र सब जलों का व्यन्तिम स्थान है वैसे ही सब प्रमाणों का

आधार एक प्रत्यत्त ही यहाँ पर माना गया है, उसको सुनो ।

योगवासिष्ठकार का प्रत्यत्त चार्वाक-दर्शनवालों का इन्द्रिय-प्रत्यत्त ही नहीं है। इन्द्रिय-प्रत्यत्त द्वारा तो केवल इन्द्रिय-गोचर विषयों—शब्द, स्पर्श, रूप, रस, गन्ध का ही ज्ञान होता है। न्यायदर्शनवालों ने इस प्रकार के इन्द्रिय-प्रत्यत्त को बाह्य-प्रत्यत्त कहकर और एक दूसरे प्रकार का प्रत्यत्त भी माना है जिसके द्वारा मन की बृत्तियों—सुख-दु:स खादि-का ज्ञान होता है। वसका नाम उन्होंने आन्तर-प्रत्यत्त रक्ला है। आजकल के पाधात्य दार्शानिकों ने विशेषतः फ्रांस के दार्शनिक वर्गसों ने एक तीसरे प्रकार का प्रत्यत्त वत्ताया है जिसमें आत्मा को आत्मा का अनुभव होता है। यह प्रत्यत्त जिसको हम आत्मानुभव या स्वानुभृति कह सकते हैं इन्द्रिय-प्रत्यत्त और आन्तर प्रत्यत्त या मनः प्रत्यत्त से भिन्न और गहनतर अनुभव है। इसका वर्णन करना कठिन है। केवल यही कह सकते हैं कि इसी का नाम ज्ञान अथवा अनुभव है। यह सब प्रकार के ज्ञानों में अनुस्पृत रहता है। योगवासिष्ठ-कार का प्रत्यत्त यही प्रत्यत्त है। इसका वर्णन इस प्रकार किया गया है:—

सर्वाक्षसारमञ्ज्यक्षं चेद्दनं विदुरुत्तमाः । नृतं तत्प्रतिपत्सिद्धं तत्प्रत्यसमुद्राहृतम् ॥ (२११९१७) अनुभृतेचेदनस्य प्रतिपत्तेषंणाविषम् । प्रत्यक्षमिति नामेद्द कृतं जीवः स पृत्र नः ॥ (२११९१८) स पृत्र संवित्स पुमानद्वन्ताप्रत्यपारमकः । स ययोदेति संवित्सा सा पदार्थं इति स्मृता ॥ (२११९१९)

जो सब इन्द्रियों का अध्यक्त और सार, जिसका अनुभव स्वयं सिद्ध है और जिसको 'वेदन' कहते हैं उसको ही प्रत्यच कहते हैं। अनुभूति का, नेदन का यथाविधि ज्ञान का ही नाम प्रत्यस है। उसी को इम जीन कहते हैं। उसकी ही संवित् कहते हैं और उसी को अहंप्रत्यय वाला पुरुष कहते हैं। उसमें जो-जो संविध्य इदय होती है उसी का नाम पदार्थ है। परम आत्मा का ज्ञान केवल इसी अनुमव द्वारा होता है। अनुमान और शास्त्र द्वारा नहीं हो सकता। जिसने आत्मा का अनुभव नहीं किया वह अनुमान और शास्त्र द्वारा कभी भी आत्मा का ज्ञान नहीं प्राप्त कर सकता:—

अनुमृति विना तस्यं सण्डार्गानुभूयते । अनुमृति विना स्वं नात्मत्यानुभूयते ॥ ( ११६९१९३ ) नात्मास्त्यनमया राम न चाप्तवनादिना । सर्वदा सर्वथा सर्वे स प्रत्यक्षोऽनुमृतितः ॥ ( ११७३।१९ ) न शाक्षेगांपि नुरुणा दृश्यते प्रत्येखरः । दृश्यते स्वात्मनेवात्मा स्वया सत्यत्यपा विषया ( १११९८।४ ) विद्या तत्पद्यंग तस्मुक्तेगानुम्यते । सन्यैः केवलमाम्नातिरागत्वेरेश वर्णाते ॥ ( ११९४।२८ )

जिस प्रकार अपने अनुभव विना खाँड क्या वस्तु है यह नहीं जाना जा सकता उसी प्रकार स्वानुभृति बिना आत्मा का स्वरूप नहीं जाना जा सकता। आत्मा का ज्ञान न अनुमान से होता है और न आप्त क्यन (शब्द) से। आत्मा का पूर्णत्या और सब प्रकार से प्रत्यच्च सदा स्वानुभृति द्वारा होता है। शाल और गुरु आत्मा का व्शन नहीं करा सकते। उसका दशन तो केवल अपने आप ही अपनी स्वस्थ बुद्धि द्वारा ही होता है। अत्माका अनुभव केवल उसकी ही होता है जो उसका प्रत्यच्च करता है, जो उसकी स्थित है और उसमें लीन हो गया है। और लोग तो केवल शाखों के वाक्यों द्वारा हो उसका वर्णन कर सकते हैं।

आत्मानुभव कव होता है १

अखिष्ठमिर्मणन्तमात्मवस्यं दृढपरिणामिनि चेवसि स्थितेऽन्तः। बह्नित्पक्षमिते चराचरात्मा स्वमनुभूवत एव देवदेवः॥ (५।६४।५४)

उस सम्पूर्ण अनन्त आत्मतत्त्व का जो कि चर और अचर, (जड़ चेतन) सभी का आत्मा है और देवों का देव है तब अनुभव होता है जब कि यह अत्यन्त चझज़ चित्त बाह्य पदार्थों से पूर्णत्या विरक्त होकर अपने भीतर शान्त होकर स्थित हो जाए। अनुभव द्वारा ज्ञात विषय का कुछ ज्ञान दृष्टान्त द्वारा ही दूसरे व्यक्ति को दिया जा सकता है अन्यथा नहीं। यही कारण है कि योग-वासिष्ठ में दृष्टान्तों की प्रचुरता है। विना दृष्टान्त अज्ञात विषय का ज्ञान किसी को भी नहीं कराया जा सकता। पूर्ण ज्ञान और यथार्थ ज्ञान तो आत्मानुभव से ही होता है, तो भी दृष्टान्त द्वारा अज्ञानी को उस विषय का कुछ ज्याल हो जाता है। इसलिये द्राशनिकों को दृष्टान्तों का उपयोग करना चाहिए और उच-कोटि। के दृश्यिक ऐसा करते भी हैं। इसलिये योगवासिष्ठ में कहा है:—

हृद्दान्तेन विना राम नापूर्वार्थोऽवकुण्यते । वया द्वीर्व विना राबौ भाग्डोपरुकरणं गृहे (२११८१९१) वेनेह्वानमुश्रुतेथं हृष्टेनायेन बोधनम् । बोबोपकारफल्ट् तं हृद्दानां विदृष्ट्याः॥ (२११८९०)

जिस प्रकार विना दीपक के रात्रि में घर के भीतर के वर्तन-भाड़ेका बान नहीं दीवा उसी प्रकार दृष्टान्त के विना अपूर्व (पहले न जाने हुए) पदार्थ का ज्ञान नहीं दीता। जब कि किसी अनुभूव पदार्थ का दूसरे व्यक्ति की उसके जाने हुए पदार्थ द्वारा ज्ञान कराया जाता है तो उस पदार्थ को जिसके द्वारा ज्ञान होता है दृष्टान्त कहते हैं।

हष्टान्त और उस पदार्थ की जिसका दृष्टान्त द्वारा झान कराया जाता है सब प्रकार से समानता नहीं होती केवल कुछ अंश में ही समानता होती है। इसलिये दृष्टान्त का सदा ही एक अंग्र—

वह जिसमें कि साम्य है-ध्यान में रखना चाहिए:-

वपमेवस्योपमानाहेकांबेन सवर्मता । अङ्गीकावांववोषाय धीभता निविवादिना ॥ (२।१८।६४) पकदेशतमर्थस्याद्वमेयावबोधनस् । दपमानं करोत्यङ्ग दीपोऽर्वधभया वथा ॥ (२।१८।६६)

विवाद न करने वाले बुद्धिमान् श्रोता को ज्ञान प्राप्ति के निमित्त उपमान ( दृष्टान्त ) की उपमेय से एक खंश में समानता अङ्गीकार करनी चाहिए। उपमेय ( जिस विषय का दृष्टान्त द्वारा ज्ञान हो ) का ज्ञान उपमान द्वारा एक ही अङ्ग में समानता द्वारा होता है जैसे दीपक की समानता विषय-ज्ञान से एक ही अङ्ग ( प्रकाश ) में होती है।

जिधर आँख उठाकर देखिये संसार में भिन्न-भिन्न नाना प्रकार की वस्तुएँ दिखाई पड़ती हैं। प्रत्येक वस्तु दूसरी वस्तुओं से कुछ निराजी ही है और अपनी स्वतंत्र सत्ता रखती है। इस प्रकार संसार में अनन्त वस्तुएँ और व्यक्ति हैं। सतुष्य की स्वामाधिक प्रवृत्ति संसार का झान प्राप्त करने की है। ज्ञान प्राप्त करनेका साधन बुद्धि है। बुद्धि का स्वभाव हरय अनन्त नाना और भिन्न पदार्थों में साहरय और एकता को खोजना है। अन्यथा मनुष्य को संसार का ज्ञान ही होना असम्भव है। क्योंकि प्रत्येक वस्तु का वैयक्तिक स्वरूप इतना निराला है कि उसके अतिरिक्त और कोई उसको न समक ही सकता है और न उसका वर्णन कर सकता है। इसीलिये मनुष्य ने अपनी ज्ञानिपपासा की शान्त करने के लिये वस्तुओं के निरालेपन की उपेचा करके उनके उस रूप की जानना अपना ध्येय बना लिया है जो कि सब बस्तुओं में एक सा है। साधा-रण ज्ञान, विज्ञान और दर्शन - जो कि मनुष्य के ज्ञान के कमशः तीन प्रस्थान हैं- सभी का उद्देश अनेकता में एकता, भिन्नता में समानता, और नवीनता में परिचितत्व को खोजना है। साधारण ज्ञान ने सभी वस्तुओं का जातियों में वर्गीकरण करके इस उद्देश्य की पूर्ति की। रसायन विज्ञान ने संसार की सभी वस्तुओं को ६२ प्रकार के भौतिक तस्वों के भिन्न-भिन्न मेलों से बना हुआ समन्ता। वर्तमान भौतिक विज्ञान की स्रोज के अनुसार समस्त संसार विज्ञालकणों से ही बना है। दार्शनिकों ने भी अनेकता और भिन्नता को कविषयता और समानता के रूप में समम्तने का प्रयत्न किया है। प्रीस देश के दाश-तिक डिमोकीटस ने जगत् को समान रूपवाले अनन्त परमाशुआँ की ही रचना समसा। एम्पिडोकिल्स का कइना है कि संसार में केवल चार तस्व हैं - पृथ्वी, जल, अग्नि, और वायु, - जो कि आकर्षण और विकर्षण के वशीभूत होकर जगत् की रचना कर रहे हैं। भारत में नैयायिकों और वैरोषिकों के सत के अनुसार संसार में केवल ६ पदार्थ-पृथ्वी, जल, अग्नि, वायु, आकाश, दिक, काल, मन और आत्मा हैं।

जगत् के सारे पदार्थ इन्हीं तस्वों से मिल कर बने हैं। सांख्य दर्शन के अनुसार जगत् में केवल दो ही तस्व हैं—प्रकृति और पुरुष। जितने दृश्य पदार्थ हैं वे सब प्रकृति के स्पान्तर अथवा परिणाम हैं और जितने वेतन जीव हैं वे सब द्रष्टा पुरुष हैं। मनुष्य की बुद्धि की ज्ञान-पिपासा सारे जगत् के अनन्त और भिन्न-भिन्न पदार्थों को दो तस्वों में वर्गी-करण करके भी शान्त नहीं हुई। बुद्धि सदा एकत्व की खोज में रहती है और बिना एकत्व को प्राप्त किए तम नहीं होती। बुद्धि की इस एकत्व-पिपासा की शांति अद्भैतवाद में होती है। अद्भैतवादियों के मत में संसार में दो अथवा बहुत से तस्व नहीं हैं। समस्त संसार एक ही तस्व का भिन्न-भिन्न रूप में प्रकट होने का नाम है। योग-वासिष्ठकार अद्भैतवादी है। यहाँ पर हम संन्प से यह बतलाना चाहते हैं कि योगवासिष्ठ के अद्भैत का क्या स्वरूप है।

संसार के सब पदार्थ एक दूसरे से सम्बद्ध हैं, बिना अद्वैत के सम्बन्ध कैसे हो सकता है ? जो बस्तुएँ परस्पर सम्बद्ध होती हैं उनके भीतर एक ही तस्त्र वर्तमान होता है। द्रष्टा और दृश्य का भी एक दूसरे से घनिष्ठ सम्बन्ध है। और दृष्टा और दृश्य में किसी प्रकार की एकता हुए बिना दृष्टा को दृश्य का अनुभव होना असम्भव हैं:

ऐक्यं च विद्धि सम्बन्धं नास्त्यसावसमानयोः ॥ ( ६।१२१।४२ ) न संभवति सम्बन्धो विषमाणां विरन्तरः । न परस्परसंबन्धादिनानुभवनं मिधः ॥ ( ६।१२१।३७ )

सम्बन्ध एकता का सूचक है। असमान वस्तुओं में कभी सम्बन्ध नहीं हो सकता। विषम वस्तुओं में कोई सम्बन्ध नहीं हो सकता, और सम्बन्ध विना एक वस्तु को दूसरी वस्तु का ज्ञान नहीं हो सकता।

दश्य पदार्थभी द्रष्टा की जाति के ही हैं — अर्थात् वे भी चिन्मय ही हैं :—

सञ्जातीयः सञ्जातीवेनैकतामनुगण्डाति । अन्योन्यानुभवस्तेन भवत्येकत्वनिश्चयः ॥ ( ३१२५।१४ ) बोधावनुद्धं यहस्तु बोध एव तदुच्यते । नाबोधं कुञ्यते बोधो वैरूप्याचेननान्यया ॥ ( ३१२५।१२ ) यदा चित्मात्रमेरेयं दृष्टिवर्सनदृश्यदृष् ।
तदानुभवनं तत्र सर्वस्य फलितं स्थितम् ॥ ( ६१६८।८ )
सृष्मयं तु यथा भाण्डं सृष्टुत्यं नोपलभ्यते ।
चित्मयादितया चेर्यं चिष्णुत्र्यं नोपलभ्यते ॥ ( ६१२९।११ )
सर्व जगद्मतं दृश्यं योधमात्रमिदं ततस् ।
स्पन्दमात्रं यथा वायुर्जलमात्रं वधार्णवः ॥ ( ६१२९।१७ )
एकं वस्तु जगरसर्वे चित्मात्रं वारिवाम्बुधिः ।
तदेव स्पन्दते धीभिः बुद्धवारिव वीचिभिः ॥ (६११०१।९४)

सजातीय पदार्थ ही एकता को प्राप्त हो सकते हैं, अतएव परस्पर ज्ञान एकत्व का निश्चय कराता है। बोध से जानी हुई बस्तु बोधमात्र ही है। बोध अबोध को नहीं जान सकता। द्रष्टा को दर्शन का अनुभव इस कारण से ही होता है कि द्रष्टा दर्शन और दृष्टि सभी चिन्मात्र हैं। जिस प्रकार मिट्टी के सभी वर्तनों में मिट्टी वर्तमान है, उसी प्रकार सब चेत्य पदार्थों में चित् नतस्व वर्तमान है, कोई पदार्थ भी चित् बिता नहीं है। जगत् के सभी पदार्थ बोधमात्र हैं। बोध ही सब में फैला है; जैसे कि हवा के मोंके हवा हैं और समुद्र जल ही जल है। जैसे समुद्र का जल लहरों के रूप में प्रकट होता है उसी प्रकार सारी बुद्धियों में एक ही तत्व प्रकट हो रहा है।

#### ७-कल्पनावाद

अद्वेतवादियों के मतानुसार समस्त विश्व में एक ही तस्व है, दो या बहुत से स्वतन्त्र और भिन्न सत्तावाले तत्त्व नहीं हैं। वह तत्त्व जड़ाद्वैतवादियों के अनुसार जड़ प्रकृति और चेतनाद्वैतवादियों के अनुसार चेतन ब्रह्म है। संसार की जितनी बस्तुएँ हैं वे सब इसी एक तत्त्व के नाना नाम और रूप हैं। योगवासिष्ठ के अनुसार भी संसार के समस्त पदार्थ जो इसको चारों और दिखाई पड़ते हैं चिन्मात्र ब्रह्म के ही अनन्त नाम-रूप हैं। चिन्मात्र ब्रह्म और उसके नाना नाम-रूपों के सिवाय और कुछ नहीं है। इसलिये यहाँ पर कोई भी जड़ पदार्थ नहीं है; जो कुछ भी है वह चेतन आत्मा का ही परि-मित, अस्थिर और परिवर्तनशील रूप विशेष है। चेतन और चेतन के स्वरूप का प्रत्यच अनुभव इसकी अपने ही भीतर हो सकता है, और कहीं नहीं। बाह्य पदार्थों में हम चेतन को दृश्य रूप में देखते हैं और दरय का हमारा ज्ञान इतना पूर्ण और सत्य नहीं हो सकता जितना कि आत्मा और इसके अनन्त नाम रूपों का, जिनका अनुभव इमारे भीतर होता है। इसिलये दृश्य पदार्थों को पूर्णतया और यथाय रूप से जानने के लिये इमको उन्हें आत्मा और उसके आन्तर नामरूप वाले विकारों की ही परिभाषा में समकता होगा। यदि गहरा विचार करके देखा जाए तो हमको अपने आत्मा अथवा मन और उसके विकारों के अतिरिक्त और किसी पदार्थ का ज्ञान कभी होता ही नहीं। बाह्य पदार्थ भी जव तक कि इसारे मन के संवेदनात्मक विकारों का रूप घारण करके हमारे अनुभव में नहीं आते, उनका हमको ज्ञान कभी नहीं हो सकता। हमारी संवेदनाएँ और ज्ञान कहाँ तक मनोमय हैं और कहाँ तक पदार्थी के रूप को वतलाती हैं यह कहना सर्वया असम्भव है। केवल इतना ही कहा जा सकता है कि हमारे वैयक्तिक चेतना में संवेदन उत्पन्न करने के कुछ कारण व्यक्ति से बाहर के पदार्थ हो सकते हैं। परन्तु यह किसी प्रकार भी नहीं कहा जा सकता कि वे कारण स्वयं चेतन अथवा चेतन की विकृतियाँ नहीं हैं। चेतन के विकारों को सममना यदि हो वो मन और उसकी कल्पनाओं को सममना चाहिए। इनके अतिरिक्त हमारे अनुमव में और कोई चेतन की विकृति नहीं आती। यदि संसार में चेतन आत्मा और उसकी विकृति नहीं आती। यदि संसार में चेतन आत्मा और उसकी विकृति तथीं (नाना नाम रूपों) के सिवाय कुछ भी नहीं है वो यही कहना सत्य होगा कि संसार के सब पदार्थ आत्मा तथा मन की कल्पनाएँ ही हैं। इसके अतिरिक्त संसार में और कोई पदार्थ नहीं है। चेतनाई त को मानने का यही परिणाम है। इसिलये ही योगवासिष्ठकार ने सारे जगत् को कल्पनामय कहा है। उसका यह मत निराला होते हुए भी हास्यास्पद नहीं कहा जा सकता। संसार के बड़े-बड़े दार्शनिक नाना मार्गों द्वारा इसी मत पर आये हैं। भारत में बौदों के विज्ञानवाद, पाआत्य देशों के बड़े-बड़े तत्वज्ञ, वर्कले, कायट, हेगल आदि ने इसी प्रकार के मत का समर्थन किया है। यहाँ पर हम संचेप से योगवाधिष्ठ के कल्पनावाद का उसके अनेक अनों में वर्णन करते हैं:—

# (१) संसार के सब पदार्थ कल्पनामय हैं :-

समस्तं करपनामात्रमिद्म् ॥ ( ६१२१०१११ )
विश्वं नानास्त्येव मननाइते । (६१४०१९७ )
मनो मनननिर्माणमात्रमेतज्ञगन्त्रयम् । (४११११३ )
स्पाद्मोक्मनस्कारतत्ताकारुकिपात्मकम् ।
कुम्भकारो ध्रमित्र चेतो इन्ति करोति च । (६१४८१९२ )
सर्वे संकरपस्पेण चिष्वमत्कुरुते चिति ।
स्वप्नपत्तनिर्माणपातोत्पातनवज्ञगत् ॥ (६१४२११६ )
धौः समा वायुराकार्गं पर्वताः सरितो दिशः ।
संकरपक्षचितं सर्वमेव स्वप्नयदात्मनः ॥ (६११०११६ )
धाराकणोमिषेणश्रीर्येशा संवद्मयतेऽम्मसः ।
तथा विचित्रविभवा नानातेर्यं हि चेतसः ॥ (६११०१४६)

यह सारा संसार कल्पनामात्र है। मनन (मन के कार्य) के अविरिक्त संसार कुछ नहीं है। तीनों जगत् मन के मनन से ही निर्मित हैं। इस रूप (विषय) आलोक (संवेदन) मनस्कार (मन का विचार) तत्ता (पदार्थ का तात्त्विक रूप), काल और किया वाले जगत् को मन इस प्रकार बनाता और तोइता है जैसे कि कुम्हार पड़े

को। चित्त अपने भीतर इस सारे संसार को संकल्प के रूप में रचता और समेटता है. जैसे कि स्वप्न के संसार को। स्वर्ग, पृथ्वी, वायु, आकाश, पर्वत, निदयाँ, दिशायं—ये सब आस्मा के संकल्प से इस प्रकार बने हैं जैसे कि स्वप्न बनता है। जिस प्रकार जल के धारा, क्या, लहर, और फेन आदि रूप दिखाई पढ़ते हैं उसी प्रकार यह सब नानाता चित्तका ही विचित्र विभव है।

(२) देश और काल भी कल्पित ही हैं:— देशकालाभिधानेन राम संकल्प एवं हि। कथ्यते तहशासस्माहेशकाली स्थिति गती (३।११०।९९)

संकल्प ही देश और काल के नाम से पुकारा जाता है क्योंकि संकल्प से ही देश और काल का अस्तित्व होता है।

(३) देश और कालका परिमाण मनके ऊपर निर्भर हैं:-

मनारथ तथा स्वप्न सकरपकरमानु च ।

गोज्पदं योजनञ्जूहः स्वाप्त जीलाप्त चेवसः ॥ (३।१०३।१३)
निमेषं यदि करपौधसंबिदं परिविन्दित ।

निमेषं प्रव तत्करपो भवत्यत्र न संज्ञयः ॥ (३।६०।२०)
करपे यदि निमेपत्वं वेत्ति करपोऽज्यसौ ततः ।

निमेषीभवति क्षिणं तारुप्रपात्मका हि चित् ॥ (३।६०।२६)
दुःखितस्य निशा करपः मुक्तिस्यैव च क्षणः ॥ (३।६०।२६)
यन्मुहुर्तः प्रजेशस्य स मनोजीवितं मुनेः ।

जीवितं यद्विरिक्षस्य तहिनं किल चक्रिणः ॥ (३।६०।२६)
विष्णोर्यजीवितं राम तत्रवृषाज्ञस्य वासरः ।

प्रयानप्रक्षीणचित्तस्य न दिनानि न रावयः ॥ (३।६०।२६)
राजिद्वांदशवर्षाणे हरिक्षन्त्रे तथा समृत्।
कान्ताविरहिणामेकं वासरं वत्सरायते॥ (३।२०।५१)

मनोरथ, स्वप्न, संकल्प खादि चित्त की लीलाओं में गोष्पद (गाँ के पैर रखने योग्य परिमाणवाला स्थान ) योजन का विस्तार धारण कर लेता है। निमेष में यदि चित्त कल्प की कल्पना कर लेता है तो वह निमेष कल्प हो जाता है इसमें कोई सन्देह नहीं है। और यदि कल्प में निमेष की कल्पना कर लेता है।

चिति-तस्व का स्वभाव ही ऐसा है। दुःखित व्यक्ति को रात भर में कल्प का धनुभव होता है और सुखी को चए का। स्वप्न में चए कल्प हो जाता है और कल्प चए। त्रह्मा का एक सुहुर्त मनु की पूरी खायु होती है। त्रह्मा की सारी आयु विष्णु का एक दिन होता है। वित्तके ध्यान में जीन हो जाने पर न दिन का अनुभव होता है। चित्तके ध्यान में जीन हो जाने पर न दिन का अनुभव होता है न रात्रि का। हिरचन्द्र ने एक रात्रि में ही बारह वर्ष का अनुभव किया था। प्रियानिवरह से पीड़ित पुरुपों के जिये एक रात एक वर्ष के समान बीतती है।

(४) कल्पना के अतिरिक्त पदार्थों में और कोई द्रव्य नहीं है:—

याहगर्थे जगद्रूपं तत्रिवोद्देशि तत्क्षणात्।

त देशकालदीर्वस्यं न वैविद्ध्यं पदार्थजम् ॥ (३।४।१९)
पर्यतत्प्रतिमामात्रं क्षणकलपावभासनम् ॥ (३।४।१९)
ययाभावितमेतेषां पदार्थानामतो वयुः।
अभ्यास्त्रितितं भावि नास्त्येकं परमार्थतः ॥ (३।२६।५२)
असरेवाद्ध सदिव भावि गस्त्येकं परमार्थतः ॥ (३।२६।५२)
असरेवाद्ध सदिव भावि प्रष्ट्याद्विवेदनात् ॥
यथा बालस्य वेताको नाभावि तद्वेदनात् ॥ (३।२६।४५)
स्वप्ने नगरम्वीं वा गुन्यं खातं च कुप्यते ।
स्वप्नाद्धना च बुस्ते शुन्याप्यर्थकिया नृणाम् ॥ (३।२६।४८)
त्रस्तक्षीवार्थनिदाश्च नौयानाश्च सदैव से।
वेताजवनवृक्षादिपरयन्त्यनुभवन्ति च ॥ (३।२६।५१)

देश काल का परिमाण और पदार्थों की विचित्रताएँ सब वास्तव में कोई स्वतंत्र पदार्थ नहीं हैं। जगत् में जो भी पदार्थ हैं वे चण भर में (कल्पना से) उदय हो जाते हैं। जिस प्रकार चण और कल्प केवल झानमात्र हैं, उसी प्रकार जगत् और सृष्टि का अनुभव भी झानमात्र है। पदार्थों का स्वरूप पारमार्थिकतया कुछ भी नहीं है। अभ्यास द्वारा जैसी उनकी भावना हड़ हो जाती है वे वैसे ही अतुः भव में आते हैं। स्वयं कुछ न होते हुए भी वेदना से पृथ्वी आदि पदार्थ कुछ जान पड़ते हैं, जैसा कि वालक को भूत न होते हुए भी भूत विसाई पड़ता है। भावना न होने से नहीं दिखाई देता। स्वप्त में शून्य स्थान में भी नगर और पृथ्वी दिखाई पड़ती है। स्वप्न की असत् स्त्री भी पुरुषों को सचमुच की स्त्री के समान सुख देती है। शून्य स्थान में भी दुःखी, नशेवाला, आधी नींदवाला, नाव पर सवार, स्थम चित्तवाला मनुष्य, वेताल, वन और वृत्तादि वस्तुस्रों का अनुभव करता है और उनको प्रत्यन्न देखता है।

(५) संसार के अटल नियम और स्थिरता भी कल्पित हैं:-

नियत्यनियती बृह्वि कीह्सी स्वप्नसंविदि। यावद्भानं किल स्वप्ने तावत्विव नियंत्रणा ॥ (५११४८।२०-२१) स्वप्ने निमानधीर्जन्तुः पश्यति स्थिरतां यथा । सर्गस्वप्ने सप्रवृद्धिः परयति स्थिरतां तथा ॥ (५१६१।२९-३७)

स्वप्तज्ञान में नियति और अनियति का क्या रूप है ? स्वप्न में जो वस्तुएँ जिस कम से उदय हो गई वही उनकी नियति है। इसी प्रकार जगत् में भी है। स्वप्न में जिस प्रकार जीव स्थिरता का अनुभव करता है उसी प्रकार इस संसार में भी करता है। अर्थात् दोनों में ही नियति और स्थिरता कल्पित हैं।

(६) कल्पना ही जहता का रूप धारण कर लेती है :—

सदशकिरिय ज्ञानमिति नास्मानु सिक्थति।

देही विज्ञानतोऽस्मानं स्वमयत तु तस्यतः॥ (६।५२।११)

क्यातियाहिकमेवैषां भृतानां विषये वपुः।

अमाधिभौतिकव्यासिससस्येव पिशाचिका॥ (६।६८।६४)

वास्तवेन तु रूपेण भृत्याद्यातमधिभौतिकः।

न शब्देन न वार्येन सस्यातमा श्रामग्रहक्त् ॥ (३।५७।१६)

आतिवादिक प्वावं त्वादवैश्विकतदेहकः। आधिभौतिकताबुद्धा र्द्दीतश्चिरभावनात्॥ (३।२१।५४)

हमारी राय में यह ठीक नहीं जान पड़ता कि जिस प्रकार गुड़ आदि के मेल से मदशक्ति उत्पन्न हो जाती है उसी प्रकार शरीर में भी चैतना उत्पन्न हो जाती है। हमारा मत तो यह है कि हमारा शरीर विज्ञानजन्य है जैसे कि स्वप्न में होता है। वास्तव में देह में ज्ञानातिरिक्त इस नहीं है। सारे भौतिक पदार्थों का असली रूप मानसिक ही है। भौतिकता रूपी भूत वो भ्रममात्र है। वस्तुतः पृथ्वी आदि पदार्थों में भौतिकता का लेशमात्र भी नहीं है। भौतिक शब्द और अर्थ दोनों ही शश्यक्ष के समान असत् हैं। मानसिक देह ही अति काल की भावना के अभ्यास से भौतिक शरीर का रूप धारण करती हुई मालूम पड़ने लगती है।

## (७) द्रष्टा और दृश्य का अनन्यत्व

द्रष्टा चेत और दृश्य पदार्थों का सम्बन्ध इस प्रकार का है :-

किञ्चित्प्रचिक्ता भोगात्प्योराश्चेरिवोर्मयः । (३१९४१२०) स्वतेजः स्यन्दिताभोगाद्दीपादिव सरीचयः ॥ (३१९४१२१) स्वसरीचिवछोद्भृता ज्वछिताग्नेः कणा इव । (३१९४१२२) मन्दारमञ्जरीरूपारचन्द्रविस्वादिवांशवः ॥ (३१९४१२३) यथा विटिपनिरचन्नास्तद्रूपा विटिपश्चियः । (३१९४१२४) कटकाङ्गदेकेपृरयुक्तयः कनकादिव ॥ (३१९४१२५) निर्शरादमछोयातात्प्यसामिव विन्दवः । (३१९४१२६) आकाशस्य घटस्थाछीरन्ध्राकावादयो थथा ॥ (३१९४१२५) सीकरावर्तछद्दरीविन्दवः पयसो यथा ॥ (३१९४१२५) स्वां दरवद्दशो व्या भास्करतेजसः ॥ (३१९४१२९) सवां दरवद्दशो दर्षुष्यो यथा भास्करतेजसः ॥ (३१९४१२९) प्राक्षे पद्मिनीवान्तर्भनोद्वष्टस्ति दरयता ॥ मनोद्दरयद्दशो भिन्ने न कदाचन केनचित् । (३१९४१६)

जैसे जल की राशि से चळाल लहरें, हिलते हुए रोशन चिराग से उसकी किरणें, जलती हुई अग्नि से अपनी रोशनी के बल से फेकी हुई चिनगारियाँ, चन्द्रमा के बिन्ब से उसकी मन्दार की मखरी के समान किरणें, वृत्त से उसकी फूल पत्तियों की विचित्र शोभा, सोने से उसके बने हुए कटक, अङ्गद और केयूर आदि गहने. साफ और चमकदार मरने से उसके जलकण, आकाश से घटाकाश, स्थाली (थाली) आकाश और रन्ध्राकाश आदि, जल से उसके भँवर, लहर, फेन और बूँदें, सूर्य की ज्योति से मृगतृष्णा की निद्याँ, भिन्न होते हुए भी स्वरूप से भिन्न नहीं हैं, वैसे ही द्रष्टा से सब दरयपदार्थ और उनके ज्ञान भिन्न होते हुए भी स्वरूप से भिन्न नहीं हैं। मन और दृश्य कभी किसी प्रकार

भी एक दूसरे से भिन्न नहीं हैं। जैसे पद्मान के भीतर पद्मिनी रहती है, उसी प्रकार मन के भीतर दृश्यता रहती है।

# (८) द्रष्टा के भीतर से ही दृश्य का उदय होता है :-

यथा रसः पदार्थेषु यथा तैलं विकादिषु ।
कुमुमेषु यथाऽऽमोदःतथा द्रष्टरि दृश्यश्वीः ॥ (३११४३)
यन्नतन्नरियतस्यापि कर्पृरादेः सुगन्धिता ।
यथोदेति तथा दृश्यं चिद्धातोस्दरे जगत् ॥ (३११४४)
यथा बान्न तव स्वप्नः संकल्परिचत्तराज्यश्वीः ।
स्वानुभृत्येव दृशान्तस्तथा दृशस्ति दृश्यभुः ॥ (३११४५)
यथाऽक्कुरोऽन्तर्वोजस्य संस्थितो दृशकास्तः ।
करोति भासुरं देहं तनोर्थवं हि दृश्यभीः ॥

जैसे पदार्थों में रस, तिलादि वस्तुओं में तेल, फूलों में सुगन्ध होती है. वैसे ही द्रष्टा में दृश्यज्ञान रहता है। कर्ण्रादि सुगन्धवाले पदार्थों से जिस प्रकार सुगन्ध का उद्य होता है, उसी प्रकार चेतन के भीतर से जगत् का उदय होता है। जैसे तुम्हारे अपने अनुभव में स्वप्न, संकल्प और मनोराज्य का उदय होता है वैसे ही हृदय के भीतर दृश्य जगत् का उदय होता है। जैसे बीज के भीतर दृशकाल के अनुरूप जगत् का उदय होता है। जैसे बीज के भीतर दृशकाल के अनुरूप अंकुर वर्तमान रहता है, वैसे ही मन भी अपने भीतर दृह और दृश्य ज्ञान का प्रकाश करता है।

# (९) स्वप्न और जाग्रत् में मेद नहीं है :--

यदि दृश्य का दृष्टा से इस प्रकार का सम्बन्ध है जैसा कि ऊपर बतलाया गया है तो फिर स्वप्त-जगत् और बास्तविक जगत्—अर्थात् बतलाया गया है तो फिर स्वप्त-जगत् और बास्तविक जगत्—अर्थात् जाप्रत् अवस्था में ज्ञात जगत्—में क्या भेद है। वसिष्ठजी के मत के अनुसार कोई विशेष भेद नहीं, दोनों में धनिष्ठ समानता है।

जाप्रत्स्वप्नद्दशाभेदो न स्थिरास्थिरते विना । समः सदैव सर्वत्र समस्तोऽनुभवोऽनयोः ॥ ( शा१९।११ ) स्वप्रोऽपि स्वप्रसमये स्थैयांजायस्वयुष्ट्यति । सस्यैयांजाप्रदेवास्ते स्वप्रस्तादशयोधतः ॥ ( शा१९।१२ ) आदिसमं हि चित्स्वप्रो जायदित्यभिश्चव्यते । अस्य सन्त्रौ चितेः स्वप्रः स्वप्र इत्यभिद्योयते ॥ ( १।५९।९ ) इदं जावद्यं स्वप्न इति नास्त्येव भिन्नता ।
सत्वे वस्तुनि निःशेषसमयोगंनुगृतितः ॥ (११६११२४)
भैतदेवसिति स्वप्नप्रवोधारप्रत्ययो यथा ।
स्त्वानुप्रप्रवृद्धस्य जाप्रति प्रत्ययस्तया ॥ (११६११२५)
कालमक्षमण्या च स्वप्रजापदितीह धीः ।
वर्तमानानुभवनसाम्यानुस्ये त्योह्योः ॥ (११६११२६)
यास्ये तदेवसित्यादिगुणसाम्यादशेषतः ।
न जाप्रत्स्वप्रयोज्यांयानेकोऽपि यमयोत्ति ॥ (११६११२७)
आजीवितान्तं स्वप्रानं शतान्यनियतं यथा ।
अनिवाणमहावाधे तथा जाप्रच्छतान्यपि ॥ (११६११२०)
स्त्यावन्यत्वेसनः स्वप्रः स्मर्यन्ते यह्यो यथा ।
तथेव बुद्धैः स्मर्यन्ते सिद्धौ जन्मशतान्यपि ॥ (११६११३०)
यथा स्वप्रस्तथा जाप्रदिदं नास्त्यत्र संद्याः ।
स्वप्ने प्रसमद्भाति सगांदी सात्यस्वज्ञात् ॥ (११२०१०)

जाप्रत और स्वप्त में इसके सिवाय कि एक स्थिर अनुभव का नाम है और दूसरा अध्यर का, और कोई भेद नहीं है। सदा और सर्वत्र दोनों दशायों का बनुभव समान है। स्वप्त के समय स्वप्न भी स्थिर रहने के कारण जामत् ही प्रतीत होता है। जामत् भी अस्थिर रूप से जाने-जाने पर स्वप्त ही प्रतीत होने लगता है। सर्ग के आदि में चित् का (चेतन त्रहा अथवा आत्मा का) स्वप्न जाप्रत् कहलाता है और सगे के रहते हुए किसी रात्रि में अनुभव किया हुआ स्वप्न स्वप्न कहलाता है। पारमार्थिक दृष्टि से देखने पर जायत् और स्वप्त में कोई भेद नहीं है। दोनों का अनुभव सर्वथा समान हो है। स्वप्न से जागकर जैसे यह प्रतीति होती है कि जो अनुमव किया था वह वैसा नहीं है, जैसा कि अनुभव किया था, उसी प्रकार यहाँ मरकर दूसरे लोक में जन्म लेने पर जामत् का अनुभव भी ऐसा ही प्रतीत होता है। जामत् और स्वप्त में श्रीर सब प्रकार की समानता है, केवल अधिक और अल्प समय तक अनुभूत होने का भेद है। जायत् और स्वप्त में कीतसा अधिक महत्त्व का दै यह नहीं कहा जा सकता, क्योंकि दोनों में दी बाह्य वस्तु की प्रतीति आदि वातें समानरूप से अनुभव में आती हैं। जिस प्रकार एक जीवन में अनेक स्वप्नों का अनुभव होता है, उसी प्रकार जब तक जीव को निर्वाण नहीं प्राप्त होता और वह अज्ञान का जीवन विताता है,

तब तक जीव को अनेक जायत् अवस्थाओं का अनुभव होता है। जिस प्रकार हमलोग उत्पन्न होकर नष्ट हुए खप्तों को याद कर लेते हैं, उसी प्रकार झानी सिद्ध लोग भी अनेक जन्मों को याद कर सकते हैं। इसलिये जैसा खप्त है वैसा ही जायत् है इसमें कोई शक नहीं है। स्वप्त में स्वप्तनगर असत्य होता हुआ प्रतीत होता है और जायत् में यह जगत्।

(१०) जगत् का अनुभव भी स्वप्न ही है:-

स्पालोकमनस्कारैः स्वप्ने विज्ञभ पृत्र ते ।
यथोदित तथा तत्र तद्दश्यं सात्मकं स्थितम् ॥ ( ६।६२।२७ )
प्रारीरस्थानकरणसत्तायां का तय प्रमा ।
यथैव तेषां देहादि तथास्माकमिदं स्थितम् ॥ ( ६।६२।२७ )
यथा स्वप्ने धराध्वादिपृष्ठव्यवहितनंभः ।
तथा हाहं च त्वं सा च तदिरं च तथा नमः ॥ ( ६।६२।२९ )
यथा स्वप्ने नृभियुं दकोलाहुलगमागमाः ।
असन्तोऽप्यनुभ्यन्ते संसारिनकरास्त्यथा ॥ ( ६।६२।२० )
स्वप्नस्य विच्रते द्रष्टा साकारा दुष्मदादिकः ।
द्रष्टा तु सर्गस्यप्रस्य चिद्ववोमैवामकं स्वतः ॥ ( ६।६२।४० )
निरुपादानसम्भारमभिक्तावेय चिद्वमः ।
परयत्यकृतमेवेसं जमतस्यप्तं कृतं यथा ॥ ( ६।६२।४४ )
पृत्वं सर्वमिदं माति न सत्यं सत्यवतिस्थतस् ॥ ( ३।४२।४४ )
दीर्वस्वप्रमिदं विच् विद्यवहन्तादिसंयुवस् ॥ ( ३।४२।४४ )
दीर्वस्वप्रमिदं विच् विद्यवहन्तादिसंयुवस् ॥ ( ३।४२।४४ )

जैसे स्वप्त में चिदाकाश रूप (विषय) आलोक (विषयज्ञान) और मनस्कार (विषय की मानसिक प्रतिमा) के रूपों में परिएत हो जाता है उसी प्रकार यह सब दृश्य जगत् भी वस्तुतः चिदाकाश का ही विकास है। शरीर, स्थान और इन्द्रिय आदि की वास्तविक सत्ता का क्या प्रमाण है ? जैसे स्वप्त में देहादि के अनुभव का उदय होता है वैसे ही इस जगत् में भी होता है। जैसे स्वप्त के पदार्थ — पृथ्वी, सड़कें, पहाड़ और मैदान आदि—चिदाकाश ही के नाम हैं, वैसे ही में, तुम और वह और यह संसार चिदाकाश ही हैं। जैसे स्वप्त में मनुष्य की लड़ाई, भनाड़े, शोर और आना-जाना वास्तव में न होते हुए भी लड़ाई, भनाड़े, शोर और आना-जाना वास्तव में न होते हुए भी

अनुभव में आते हैं, वैसे ही संसार का हाल है। स्वप्न के द्रष्टा हमारे तुम्हारे समान साकार जीव हैं, जगस्वप्न का द्रष्टा शुद्ध विदाकाश स्वयं है। चिदाकाश इस जगत् को स्वप्न की नाई विना किसी वास्तविक आधार, उपादान और सामान के ही न वर्तमान होते हुए देखता है इसी प्रकार यह सब जगत् न होता हुआ भी होता हुआ दिखाई पड़ता है और मिथ्या होता हुआ भी स्वप्न के विषयभोग की तरह द्रष्टा को आनन्द देता है। यह अहंतादि से युक्त विश्व एक बहुत बड़ा स्वप्न ही सममना चाहिए।

उत्पर यह बताया जा चुका है कि योगवासिष्ठकार के मतानुसार जगत् का अनुभव स्वप्त के अनुभव के सहश है। यही नहीं बल्कि समस्त विश्व एक दीर्घ स्वप्त ही है। यदि ऐसी बात है तो अब एक यह प्रश्त स्वभावतः उठता है कि।यह विश्व-स्वप्त किसका स्वप्त है? किसी एक मुक्त जैसे जीव का अथवा किसी ईश्वर का? मारह्क्य उपनिषद् की व्याख्या करनेवाले श्री गौड्पादाचार्य ने भी अपनी सारह्क्यकारिका में इस प्रश्न को उठाया है। वे पूछते हैं –

क एतान्बुध्यते भेदान्को बै तेयां विकलपकः ?

—माण्ड्क्यकारिका, २ । ११

व्यर्थान्, कौन इस भिन्न भिन्न विश्वगत वस्तुयों का द्रष्टा है श्रीर कौन इनकी कल्पना करता है ? पाश्चात्यदर्शन में भी, जबसे वक्लें नामक तत्त्वदर्शी ने यह अकाट्यतया सिद्ध कर दिया कि जगत् के सारे पदार्थ मानसिक संवेदन ही हैं, यह प्रश्न यार-वार उठता चला खा रहा है कि विश्व के पदार्थ किसके संवेदन हैं। किसी जीव-विशेष के यथवा सब जीवों की कल्पना करनेवाले किसी ईश्वर के। इख लोगों का कहना है कि प्रत्येक जीव का विश्व व्यपनी कल्पना की इति है, इस मत का नाम 'वैयक्तिक कल्पनावाद' है। दूसरे लोगों का कहना है कि विश्वप्रपञ्च ईश्वर की कल्पना है और प्रत्येक जीव उस प्रपञ्च का स्त्रष्टा न होकर केवल द्रष्टा ही है। इस मत का नाम 'समष्टिकल्पनावाद' है। जीव की हिष्ट से तो इस प्रकार के कल्पनावाद को बाह्यार्थवाद कहने में कोई हानि नहीं होती, क्योंकि विश्व कल्पित होते हुए भी जीव के लिये बाह्यरूप से वक्तमान होकर उसकी दृष्टि में आता है। योगवासिष्ठकार का मत इस सम्बन्ध में क्या है यह कहना बढ़ा कठिन

जान पड़ता है, क्योंकि कहीं तो वैयक्तिक कल्पनाबाद को समर्थन करने बाले वाक्य पाये जाते हैं और कहीं ईश्वरीय कल्पनाबाद के पोषक वाक्य मिलते हैं। दोनों मतों के समन्वय करनेवाले वाक्य भी कहीं कहीं पर हैं। इसलिये हम यहाँ पर पाठकों के सामने तीनों प्रकार के वाक्यों को उद्घृत करके योगवासिष्ठकार का मत पाठकों को समम्हाने का प्रयत्न करते हैं—

(११) प्रत्पेक जीव का विश्व अलग अलग है और वह जीव ही उस विश्व की सृष्टि करता है:—

चित्रमेव जगत्कर्त संकल्पयंति ययया।

असत्सत्सदसर्वेव तत्तथा तस्य तिष्ठति ॥ ( १११६९११ )

प्रत्येकमेव यचित्तं तदेवंरूपक्षत्तिमत् ॥ ( ११४०१९ )

प्रत्येकमुदितो राम नृतं संख्तिकण्डकः ।

राष्ट्री सैन्यनगरवण्नजालवत्स्यात्मिन स्कुटः ॥ ( ११११२७ )

णूयकप्रत्येकमुदितः प्रतिचित्तं जगद्भमः ॥ ( ११४०१९ )

वं प्रत्युदेति सर्गोऽपं स एवैनं द्वि चेतित ॥ ( १११२१४ )

न किख्यदिप जानाति निज्ञवंदिनाहते । ( ११९४१६ )

स्वसंकानुभवे जीनास्तया स्थावरजङ्गमाः ॥ ( ११९४१६ )

परमाणौ परमाणौ सर्गवर्गा निर्गिक्य् ।

महाचितेः स्कुरन्त्यर्कर्वीय जसरेणवः ॥ ( ११९४१ )

जगद्गुक्षासहकाणि यदासंक्यान्यणावणौ ।

अपरस्यरक्रगानि काननं वद्य नाम तत् ॥ ( ११९४१६ )

चित्त (जीव) ही जगत् की सृष्टि करने वाला है। वह जिस वस्तु की जैसी कल्पना करता है वह सत्, असत् अथवा सदसत् रूप से वैसे ही उपिथत हो जाती है। प्रत्येक वित्त में इस प्रकार की स्वजनशक्ति है। हे राम! जैसे रात को सोते हुए अनेक सैनिकों के मनमें अनेक स्वप्त-जगत् पृथक-पृथक् उदित हो जाते हैं उसी प्रकार प्रत्येक जीव का संसार उसके भीतर अलग-अलग उदित होता है। जगद्भम प्रत्येक जीवको पृथक्-पृथक् होता है और जिसको जो अनुभव होता है वह उसके अतिरिक्त और कुछ नहीं जानता। इस प्रकार सब जड़-चेतन जीव अपने-अपने ज्ञान के दायरे के भीतर के विश्व में लीन रहते हैं। परत्रहा के परमागु-परमागु के भीतर अनन्त सिष्टियाँ इस प्रकार

हैं जैसे सूर्य की किरणों में अनेक त्रसरेणु दिखाई पड़ते हैं। जैसे किसी वन में सहसों गुड़ाफल ( घुँघुची के गुच्छे ) एक दूसरे से विजङ्ख अलग-अलग लटके रहते हैं उसी प्रकार त्रहा में अणु-अणु के भीतर अनेक सृष्टियाँ हैं।

(१२) ब्रह्मा जगत् की सृष्टि करता है और सारे जीव ब्रह्मा से उत्पन्न होते हैं:—

सगाँदी स्वप्नपुरुषन्यायेनादिप्रजापतिः।
यया स्कुटं प्रकवितस्त्रयाश्चापि स्थिता स्थितिः।। (३।६५।४७)
संकल्पयति यन्नाम प्रथमोऽसौ प्रजापतिः।
तक्देवाञ्च भवति तस्येदं करपनं जमत्।। (३।१८६।६५)
आदिसमं जगद्भान्तिर्ययेयं त्थितिमागता।
तया तदा प्रस्त्येवं नियतिः प्रौडिमागता।। (३।११।४६)
निर्सरादमकोबोतात्प्यसामिव बिन्दवः। (३।९४।२६)
सवं प्रवोत्यिता राम ब्रह्मणो जीवराज्ञयः॥ (३।९४।२६)

सृष्टि के आदि में स्वप्नपुरुष की तरह बहा। की उत्पत्ति हुई। वह बहा। अब तक उसी प्रकार स्थित है। यह सबसे प्रथम उत्पन्न हुआ बहा। (प्रजापित) जैसा-जैसा संकल्प करता है बैसी-बैसी ही सृष्टि होती चली जाती है। यह जगन् उसी बहा। की कल्पना है। जैसे सग के आदि में यह विश्व-आन्ति उदित होती है वैसी ही वह अभी तक स्थित है और नियत रूप से चल रही है। जैसे किसी मरने से पानी की बूँदें गिरती हैं उसी प्रकार बहा। से सब जीवों की सृष्टि होती है।

(१३) ब्रह्माकृत विश्व और जीवकृत विश्वों में क्या सम्बन्ध है:—

षाद्यार्थवादिवज्ञानवादयोरे क्यमेव नः । ( ६१६८१४ ) व्रह्मपुर्यष्टकस्यादावर्थसंविवयोदिता । प्रयस्कस्य सर्वस्य तथवोदेति सर्वदा ॥ ( ६१९११२ ) प्रथमोऽस्य प्रतिस्पन्दः पदायांनां हि विस्वकस् । प्रतिविस्वतमेतस्सायचदयापि संस्थितम् ॥ ( ६१९९१४ ) अस्मोकं त्वं स्वप्नतस्तव स्वप्नतरा वयस् ॥ ( ६१९२११० ) अस्माकं त्वं स्वप्नतरस्तव स्वप्नतरा वयस् ॥ ( ६१९२११० )

प्वमेतिहेदं सर्वमन्योन्यं स्वप्नविस्थतम् ॥ ( ई।१५४।११ ) कदाचित्प्रतिभैकैव बहुनामपि जायते । तथा द्वि बहुवः स्वप्नमेकं पश्यन्ति मानवाः ॥ ( ५।४९।१० ) संसारे विपुक्ते स्वप्ने यथा सस्यमहं तव । तथा त्वमपि मे सत्यं सर्वं स्वप्नेध्विति क्रमः ॥ ( ३।४२।२० )

हमारे मत में विज्ञानवाद और बाह्यार्थवाद में कोई खसामझस्य नहीं। जिस प्रकार सर्ग के आदि में ब्रह्मा में विश्व के पदार्थों की संवेदना का उदय होता है उसी प्रकार सब जीवों के मन में पदार्थों की संवेदना का उदय होता है। ब्रह्मा के मन में जो पदार्थसंवित उदित होती है उसी का प्रतिविक्त जीवों के मन में उदित होता है और उदित होकर स्थिर रहता है। चूँकि जीवों की सृष्टि ब्रह्मा की सृष्टि का प्रतिविक्त है इसलिये एक विश्व का ज्ञान दूसरे को होती है। इस रीति से में तुन्हारे स्वप्न का व्यक्ति हूं, तुम मेरे स्वप्न के व्यक्ति हो। सब एक दूसरे के स्वप्न-जगत में वर्तमान हैं। जैसे कभी-कभी एक हो विचार बहुत से आदमियों के मन में आ जाता है और एक हो स्वप्न बहुत से आदमी देख लेते हैं, वैसे ही इस विशाल संसार में में तुन्हारे स्वप्न में सत्य हूँ और तुम मेरे स्वप्न में।

THE RESERVE OF THE PER

THE RESERVE OF THE PARTY OF THE

योगवासिष्ठ के कल्पनावाद का दिग्दर्शन ऊपर कराया जा चुका है। अब यहाँ पर दश्य जगत् के विषय में वसिष्ठजी ने रामचन्द्रजी को जो बातें बतलाई उनका उल्लेख किया जाता है।

## (१) जगत् के अनेक नाम:-

योगवासिष्ठ में दरय जगत् को अनेक नामों से पुकारा है। उनमें से कुछ ये हैं—जगन्, दरय, संस्वि (संसार), महत्तम (गहन अन्येरा), मोह, माया, अविद्या, वन्य, त्वं, अहं इत्यादि की मिथ्या भावना (मैं, तू का मिथ्या व्यवहार)।

जगस्त्रमहमित्यादि मिथ्यातमा हरवमुच्यते । यावरेतत्सम्भवति तावन्मोक्षो न विचते ॥ ( ३।१।२३ ) अविद्या संस्तृतिर्वन्धो माग्रा मोह्यो महत्तमः । कल्पितानीति नामानि यस्याः सकलवेदिभिः ॥ ( ३।१।२० )

'मैं' और 'तुम' आदि भेद की मिथ्या भावना, जगत् और दृश्य कहलाती है। जब तक इसका अनुभव होता है तब तक मोच नहीं प्राप्त होता। इस भावना को सर्वेज़ ऋषियों ने अविद्या, संसार, बन्धन, माया, मोह और महान्धकार आदि अनेक नामों से पुकारा है।

#### (२) जीव-परम्परा:-

इस दृरय-जगत् की अनेक विशेषताओं में से एक विचित्र विशेषता यह है कि इसमें प्रत्येक दृरय वस्तु स्वयं दृष्टा भी है। जो स्वयं किसी मन अथवा जीव की कल्पना है वह स्वयं और वस्तुओं की कल्पना करने की सामर्थ्य रखती है, और उनको उसी प्रकार अपनी कल्पना से रचती है जिस प्रकार वह स्वयं किसी दूसरे जीव द्वारा कल्पना की गई है।

स्वयं स्वभाव प्रैष चित्धनस्यास्य मुस्कुटम् । यद्यत्संकरुपयत्याञ्च तत्र तेऽवयवा अपि ॥ ( ६।२०८।२७ ) चिदात्मकतया भान्ति नानात्मकतयात्मना।
अप्येकसारास्तिष्ठन्ति नानाकारस्वभावगाः॥ (६।२०८।२८)
वो यो नाम यया धीष्मे करकस्वेदाद्वनेत्कृमिः।
यद्यद्वर्यं शुद्धचित्वं तजीवो भवति स्वतः॥ (४।१९।३)

ब्रह्म का यह स्वभाव ही है कि इसमें जो कुछ भी कल्पित होता है उसके अनेक अवयव भी ब्रह्म के साथ एकात्म होने के कारण नाना प्रकार के जीवों के रूप में स्थित होकर उसी प्रकार कल्पना करने लगते हैं। प्रत्येक हश्य पदार्थ स्वयं इस प्रकार जीव हो जाता है जैसे गरमी के मौसिम में प्राणियों के शरीर के मैल और पसीने से उरवन्न हुई वस्तुएँ स्वयं प्राणी वन जाती हैं।

# (३) सृष्टि के भीतर अनन्त सृष्टियों की परम्परा :-

जीव जिस सृष्टि की कल्पना करता है उस सृष्टि के भीतर के अनेक पदार्थ भी जीव होकर अनेक सृष्टियों की कल्पना करते हैं और उनके भीतर के अनेक पदार्थ दूसरी अनेक सृष्टियों की कल्पना करते हैं। इस प्रकार यह सिलसिला अनन्त रूप से जारी है।

समें समें पृथम्रूषं सन्ति सर्गान्तराण्यपि । (४।१८।१६) तेष्वच्यन्तःस्थसर्गोधाः क्र्स्टीक्छपीय्वत् ॥ (४।१८।१७) चिद्रनेकवनात्मत्याचीवान्तर्जीवज्ञातयः कदलीइस्रवत्सन्ति कीटा इव धरोदरे ॥ (४।१९।२) त्रिजगचिद्गावन्तरस्ति स्वप्नपुरं यथा। तस्याप्यन्तश्चिद्णवस्तेष्वप्येकैक्शो जगत् ।। (५।५२।२०) क्षाकाशे परमाण्यन्तद्र्यारेरणुकेऽपि च। (३।४४।३४) जीवाणुर्यत्र तत्रेदं जगत्येत्ति निवं वणुः॥ (३।४४।३५) अन्तरन्तस्तदन्तरच स्वकोशेऽप्यणुकं प्रति। जालानि जायमानानि कद्शीद्छपीटवन् ॥ ( 🔋 १५९१३ ) जगतोऽन्तरहं रूपमहं रूपान्तरे स्थितमन्योन्यवित्तं कद्वतीद्रक्षपीठवत् ॥ ( ११२२।२६ ) एक्षांशकलनास्वपि । परमाणनिमेषाणां बगत्कल्पसङ्खाणि सत्यातीय विभान्त्यसम् ॥ (३।६२।१) तेष्यप्यन्तस्तथैवान्तः परमाणु कर्णं प्रति। आन्तिरेवमनन्ताहो इयमित्यवमासते ॥ (३।६२।२)

क्षणावणावसंस्थानि तेन सन्ति सगन्ति से । तेपान्तान्त्रयवद्वारीधारसंस्थातुं क इव क्षमः ॥ ( ३।१७६।६ )

प्रत्येक सृष्टि के भीतर नाना प्रकार की अनेक दूसरी सृष्टियाँ हैं; उनके भीतर और दूसरी; उनके भीतर और अनेक; इस प्रकार यह सिलसिला केले के तने की भाँति चलता ही रहता है। जिस प्रकार पृथ्वी के भीतर नाना प्रकार के जीवजन्तु रहते हैं और जिस प्रकार केले के तने में पत्ते के भीतर दूसरा पत्ता और उसके भीतर दूसरा पत्ता रहता है, उसी प्रकार एक जीव के भीतर दूसरे अनेक जीव, और उनके भीतर और इसरे-इस प्रकार का सिल्सिला चलता ही रहता है-क्योंकि सब कुछ चिद्धन (ब्रह्म) है। चित् के एक परमागु के भीतर जिस प्रकार स्वपन की जिलोकी होती है उसी प्रकार आकाश में अनन्त द्रव्यों के अनन्त परमाग्रुओं के भीतर भी नाना प्रकार के जगत् हैं। जहाँ जहाँ भी जीवासा वर्तमान है वहीं पर वह जगत् का अपने निज अङ्ग की नाई अनुभव करता है। इस प्रकार प्रत्येक अग्रु के भीतर अनन्त सृष्टियों का सिलसिला है और होता रहता है। प्रत्येक परमागु के एक बुद्र दुकड़े के भी जाखवें भाग के भीतर हजारों जगत प्रत्यच सत्यभाव से दिखाई देते हैं। (आधुनिक भौतिक विज्ञान को भी यह ज्ञात हो गया है कि प्रत्येक परमाणु के भीतर सौर मरडल की नाई जगत् है। उन जगतों के परमाणुद्यों के भीतर भी इसी प्रकार टर्य जगत् है। यह कितने आश्चयं की बात है। पर यह सत्य है कि ऐसा है। इस आकाश में अगु-अगु के भीतर जगत् हैं। उनके सब हाल-चाल कौन सना सकता है ?

#### ( ४ ) अनन्त अदृष्ट जगत् :-

एक जीव की सृष्टि का दूसरे जीव को प्राय ज्ञान नहीं है; इस कारण से ब्रह्माएड की अनन्त सृष्टियों का ज्ञान जीवों को नहीं है। केवल अपनी ही सृष्टि का प्रत्येक जीव को ज्ञान होता है। दूसरे जीवों की सृष्टियाँ उसके लिये नहीं के बरावर हैं, क्योंकि वह उनको देख ही नहीं सकता।

प्रत्येक्सन्तरम्यानि तथैवाम्युद्धितानि च । परस्परमदद्यानि बहुनि विविधानि च ॥ (११६३।१२) सन्योऽस्यं तानि सर्वाणि न परयन्त्येय किसन ।
जडानीवैकराशीनि बीजानीय गजन्त्यिप ॥ ( १६२११३ )
स्वप्रस्पाणि मुसानां तुलयकालं नृणामिव ।
महारमभानुसृष्टानि सृन्यानि च परस्परम् ॥ ( १६९११० )
परस्परमहृष्टानि नानुभृतानि च मिथः ।
सैनिकस्यप्रजालानि जातानीय महान्त्यपि ॥ ( ११९१३४ )
संकल्पनगरं सत्यं यथा संकल्पितं प्रति ।
सदेहं वा विदेहं वा नेतरं प्रति किसन ॥ ( ३१२११४५ )

प्रत्येक जीव के भीतर बहुत सी नाना प्रकार की एक दूसरी के प्रति धज्ञात सष्टियाँ उदय हो रही हैं। एक सृष्टि के भीतर क्या है इसका ज्ञान दूसरी सृष्टि को उसी प्रकार नहीं है कि जिस प्रकार गलते हुए एक बीज को दूसरे बीज के भीतर की सृष्टि का ज्ञान नहीं होता। । प्रत्येक बीज के भीतर तद्तुहर सृष्टि सुदम रूप से दोती है। जब वह पृथ्वी में पड़कर गलने लगता है तो उसकी सूदम सृष्टि स्थूल रूप धारण करने लगती है। उस समय भी एक बीज की सृष्टि का दूसरे बीज की कोई अनुभव नहीं होता ); जैसे एक ही समय सीते हुए मनुष्यों के भीतर अनेक प्रकार के व्यवहारों से युक्त स्वप्त-जगत् वर्समान होते हुए भी एक दूसरे के प्रति शून्य हैं; और जिस प्रकार रण्लेत्र में सोने वाले सिपाहियों के अनेक स्वप्त-जगत् (जिन सबमें प्रायः संप्राम ही होते रहते हैं एक दूसरे के प्रति अज्ञात हैं। ठीक उसी प्रकार ब्रह्माव्ड की अनन्त सृष्टियों का ज्ञान एक दूसरे को नहीं है)। संकल्प-मगर केवल उसी के प्रति सत्य होता है जो उस जगत् में संकल्पित होता है-चाहे वह सरेद ( स्थूल ) हो चाहे विदेद ( सूरम ), दूसरे के प्रति नहीं । ( यही हाल इस जगत में वर्त्तमान जीवों का भी है )।

# (५) सब कुछ सदा सब जगह है :-

यदापि दूसरे जीवों के दृश्य जगतों का ज्ञान हमकी प्रायः नहीं होता तो भी यदि हम चाहें तो विश्व के समस्त पदार्थों का सब स्थानों का सब काल में अनुभव कर सकते हैं, क्योंकि संसार के सभी पदार्थ ब्रह्ममय है और ब्रह्म सद्मा सब जगह पूर्ण रूप से विद्यमान है।

ब्रह्म सर्वगर्व तस्त्राचया यत्र यदोदितम् । भवत्याञ्च तथा तत्र स्वग्नज्ञचयेव परयति ॥ (३।५२।४२) सर्वत्र सर्वथा सर्व सर्वदा सर्वरूपिण । ( ई।१५९।४१ ) सर्व सर्वात्म सर्वत्र सर्वद्वास्ति तथा परे ॥ ( ई।१३।१४ ) सर्वत्र सर्वद्वित्रवादात्र या वाक्तिस्थयोत् । आस्ते तत्र तथा भाति तीवसंदेगहेतुतः ॥ (३।४२।४ )

क्योंकि ब्रह्म सब जगह है इसिलये कहीं भी किसी वस्तु का बद्ध हो सकता है और स्वप्त-शक्ति द्वारा उसका अनुभव होता है। इस प्रकार परम ब्रह्म में जो कि सब वस्तुओं का अन्तिम स्वरूप है सदा ही, सब जगह, सब रूप से, सब कुछ वर्त्तमान रहता है। ब्रह्म में सब पदार्थ शक्ति-रूप से रहते हैं। ब्रह्म जिस पदार्थ के अनुभव की तीव भावना होती है बहीं पर वह पदार्थ प्रकट हो जाता है।

## (६) नाना प्रकार की विचित्र सृष्टियां :-

यह न समक्त लेना चाहिये कि सब जगह और सब काल में इसी प्रकार की सृष्टि की रचना होती है जैसी कि हम अनुभव कर रहे हैं। किसी कल्प में किसी प्रकार की सृष्टि और किसी में किसी दूसरे प्रकार की सृष्टि होती है:—

अनन्तानि जगन्त्यत्मिन्यक्षसत्त्यम्हान्यरे ।
अम्भोषिवीचित्रवावित्रमान्यक्षसत्त्यम्हान्यरे ।
अस्भोषिवीचित्रवावित्रमान्ययुक्तवन्ति च ॥ (४।१७।१४)
अत्यान्यस्टशाः केचित्केचिद्वर्धसमक्षमाः ॥ (१।६६।२३)
केचिद्वीयत्समाः केचित्र क्ष्वाचित्युनस्त्या । (१।६६।२३)
सवांसां सृष्टिराशीनां चित्राकारविचेष्टिताः ॥ (४।४७।२०)
देवमात्रैकसर्गाणि नरमात्रमयानि च ।
देखवृन्दमयान्येव कृमिनिर्विवराणि च ॥ (१।२९।३०)
कदाचित्स्पृद्यः शाव्यः कवाचित्यद्रम्जोद्रवाः ।
कदाचिद्पि वैष्णव्यः कदाचिन्मनुनिर्मिताः ॥ (४।४०।८)
भूरभृन्मुणम्यी काचित्काचिदासीवृद्यन्मयी ॥ (४।४०।६)
आसीद्येमम्यी काचित्काचित्राद्यस्यी स्या ।

इस ब्रह्मरूपी महा आकाश में अनन्त प्रकार के अनन्त जगत् इस प्रकार उत्पन्न और नष्ट होते रहते हैं जैसे कि समुद्र में तहरें। जल में तरङ्गों के समान सृष्टियों में नाना प्रकार के विकार होते रहते हैं। उनमें से कुछ समान रूप के, कुछ आवे समान क्रमवाले, इड़ थोड़ी ही समानताबाले और कुछ बिल्कुल ही निराले दक्क के होते हैं। सब सृष्टियों की बार्त विचित्र प्रकार की होती हैं। किसी सृष्टि में देवता लोग ही रहते हैं, किसी में मनुष्य ही, किसी में दैस्य लोग होते हैं, किसी में केवल कीड़े मकोड़े ही। किसी सृष्टि को शिव उत्पन्न करते हैं, किसी को बहा, किसी को बिप्तु और किसी को मनु। किसी सृष्टि में घरातल मिट्टी का होता है, किसी में पत्थर का, किसी में सोने का, किसी में ताँबे का।

(७) जीवों की सृष्टि और प्रलय का पुनः पुनः होना :—

जीवोधारचोजनियन्ति मधानित नवाहुराः ।

तत्रैन खायमेण्यन्ति प्रोप्मे मधुरसा इव ॥ (१।९६।१०)

तिष्टन्त्यज्ञकां कान्नेपु त प्रवान्ये च भृरिषाः ।

जायन्ते च प्रजीवन्ते परिस्मिक्षीवराष्ट्रायः ॥ (३।९६।११)

उत्पर्त्योत्पत्य कान्नेन भुकत्वा देहपरम्पराम् ।

स्वत पुन परे वान्ति निक्यं जीवराष्ट्रायः ॥ (४।४३।४४)

जैसे चैत्र के महीने में नये अंकुर उत्पन्न होते हैं और श्रीष्म ऋतु में सब रस सृख जाते हैं उसी प्रकार जीवगण उत्पन्न होते हैं और जहाँ से उत्पन्न हुए थे उसी में लय हो जाते हैं। परम तत्त्व से जीवगण उत्पन्न होते हैं और कुछ समय स्थिर रहकर उसी में लीन हो जाया करते हैं। समय-समय पर त्रह्म से उदय होकर, और नाना प्रकार के शरीरों का अनुभव करके जीवगण उसी में अपने आप ही लीन हो जाया करते हैं।

(८) करूप के अन्त में सब कुछ नष्ट हो जाता है:

प्रश्न श्रेपमशेषेण दश्यमाञ्च विनश्यति ।

यशा तथा स्वप्नपुरं सौनुसीं स्थितिमाञ्चपः ॥ ( द्वारश्वापः )

निर्विशेषेण नश्यप्ति भुवः शैला दिशो दशः ।

क्रिया कालः क्रमरचैन न किश्चिद्विध्यते ॥ ( द्वारश्वापः )

नश्यन्ति सर्वभृतानि ज्योमापि परिणश्यति ।

ससर्वजगदाभासमुपळल्युरसंभवातः ॥ ( द्वारश्वापः )

वश्विध्यिवनद्वरहाया ये दि कारणकारणम् ।

तेपामप्यतिकल्पान्ते नामापीद न विष्यते ॥ ( द्वारश्वापः )

यदिदं दृश्यते सर्वं जगत्स्थावरजङ्गमम् ।
सुपुप्ताविव स्वप्नः करपान्ते प्रविवस्यति ॥ ( ३१११६० )
शाम्यतीद्मशोषेण तथा सर्वत्र सर्वदा ।
यथा जाप्रद्विभी स्वप्नः स्वप्ने वा जागरो यथा ॥ ( ११२१३११५ )
यथा स्वप्नपुरं शान्तं न जाने क्वाशु गच्छति ।
शान्तं तथा जागुदृश्यं न जाने क्वाशु गच्छति ॥ ( ११२१३११६ )

हे पुत्र ! जैसे सुप्रित में प्रवेश करने के समय सारा का सारा स्वयन-जगत् नय्द हो जाता है वैसे ही यह सारा दरय-जगत् (प्रवय काल में) नय्द हो जाता है। पृथ्वी, पहाड़, दसों दिशाएँ, सब कियाएँ, काल, कम आदि सब बिल्कुल नय्द हो जाते हैं—कुछ भी बाकी नहीं रहता। जगत् के द्रय्टा के नय्द हो जाने पर सब जगत्—सारे प्राणी और आकाश—नय्द हो जाते हैं। ब्रह्मा, विष्णु, रुद्र आदि का भी, जो कि कारणों के भी कारण हैं, कल्प के अन्त में नाम तक नहीं रहता। जिस प्रकार मुप्ति के समय स्वयन का दर्य अनुभव में नहीं खाता वैसे ही कोई भी जड़-चेतन दरय पदार्थ कल्प के अन्त में नहीं दिखाई पड़ता। जैसे जायत् अवस्था में स्वयन का और स्वयनावस्था में जायत् का पता नहीं लगता वैसे ही जगत् भी प्रलय में पूर्णतया शान्त हो जाता है। शान्त होने पर जैसे स्वयन का पता नहीं चलता कि कहाँ गया। वैसे ही प्रलय हो जाने पर जगत् का पता नहीं चलता कि कहाँ गया।

(९) प्रलयकाल में केवल ब्रह्म ही शेष रहता है :-

अनारूयमनिमय्यकं सत्किञ्चिद्वविषयते ॥ (३।१।११) इस्रास्ते शान्तमवस्मनन्तात्मैव केवलस्। (३।२।३६) शन्यं नित्योदितं सुक्ष्मं निरुपाधि परं स्थितस्॥ (३।२।३७)

प्रलय के समय अत्यन्त गहन शान्ति रहती है। न तेज रहता है और न अन्वेरा, जो कुछ भाव पदार्थ रहता है वह अञ्यक्त है। उसका कोई भी वर्णन नहीं किया जा सकता। वह शान्त, अजर, अनन्त शून्य, सूच्म, निरुपाधि, सदा प्रकाशमान, केवल परमात्मा नहा है।

(१०) दश्य जगत् की उत्पत्ति का कम:-

जगत् स्वप्न की नाई कल्पनामय है। इसका उदय और अस्त स्वप्न-जगत् के उदय और अस्त के समान है। नाना प्रकार की सृष्टियों हैं श्रीर उनके उदय होने के नाना प्रकार के कम हैं। ये सब बातें उपर कही जा जुकी हैं। अब यह देखना है कि योगवासिष्ठ के अनुसार हमारी वर्त्तमान सृष्टि का उदय किस कम से होता है—

प्रुपुक्षं स्वप्नवद्गाति माति बहीव सर्गवत्। सर्वातमकं च तत्स्थानं तत्र नोवत्कमं श्रणु ॥ (३।१२।२) शक्तिनिहेंतुकैवान्तः स्फुरति स्फटिकांद्यवत् । जगच्छक्त्यात्मनाऽऽत्सैव । बङ्गा स्वात्मनि संस्थितम् ॥ (५११३७) स्वयमेवात्मनैवात्मा शक्ति संकल्पनामिकाम् । यदा करोति स्फुनता स्पन्दशक्तिमवानिष्टः ।। (१।११४।१५) तदात्मनि स्वयं किश्चिश्वेस्वतामिव मण्डित । अृहीतात्मकं संविद्दं मर्पनपूर्वकम् ॥ (३।१२।४) भाविनामार्थकक्षतेः किकिद्दितरूपकस् । आकाशादणु कुद्धं च सर्वस्मिन्माति बोधनम् ॥ (३।१२।५) ततः सा परमा सत्ता सचतरचेतनोन्मुसी। चिन्नामयोग्या भवति किव्विद्यभ्यतया तथा ॥ (३।१२।६) धनसंबेदना पश्वादाविजीवादिनासिका। संभवत्यात्तककना यदोज्झति परं पद्म् ॥ (३।१२।७) सर्वेद भावनामात्रसारा संसरणोग्युखी। तदा वस्तुस्वभावेन त्वजुत्तिष्ठति तामिमाम् ॥ (३।१२।८) समनन्तरमेवास्याः ससत्तोहेति गृन्यता। शब्दादिगुणबीजं सा भविष्यदभिजापदा ॥ (३।१२।९) अहंतोर्ति तर्नु सह ये कालसन्या। भविष्यद्भिधार्थेन बीजं सुरुषं जगस्थितेः ॥ (३११२।१०) चिद्दं तावती व्योमशब्दतन्मावभावनात्। सतो धनीभूय शनैः सतन्मात्रं मवत्यसम् ॥ (३।१२।१३) तस्यादुदेष्यत्यशिका जगच्छीः परमात्मनः। शस्त्रीवनिर्मितार्थीवपरिणामनिसारिणः ॥ (३।१२।१५) असम्प्रासाभिधाचारा चिजवादप्रसङ्गरद्युः । सा चैव स्वर्णतन्मान्नं भावनाङ्गवति क्षणात्।। (३।१२।१८) पवनस्करभविस्तारं बीजं स्पन्नोधवासिनः। सर्वभृतकियास्पन्दस्तस्मात्सम्प्रसिष्यति ॥ (३।१२।१९)

तत्रैव चिद्विलासेन प्रकाशोऽनुभवाद्ववेत्। तेजस्तन्मात्रकं सन् भविष्यद्भिधार्यकम् ॥ (३।१२।२०) तत्स्यांन्तिवजम्मादि बीजमाकोककासिनः। तस्माद्वपविभेरेन संसारः प्रसरिप्यति ॥ (३।१२।२१) भावयन्त्तनुतामेव रसस्कन्ध इवास्भसः। स्वदनं तस्य सङ्घस्य रसतन्मात्रसुच्यते ॥ (३।१२।२२) भाविवारिविकासात्मा तर्वीजं रसकातिनः। अन्योऽन्यस्वदने तस्मारसंसारः प्रसरिष्यति ॥ (३।१२।२३) अविष्यद्रपसङ्कल्पनामासौ कल्पनात्मकः। संकल्पासमगुणैर्गन्धतनमात्रत्वे प्रपश्यति ॥ (३।१२)२४) माविभूगोलकत्वेन बीजमाङ्किशास्त्रिनः। सर्वाधारात्मनस्त्रस्मात्संसारः प्रसरिप्यति ॥ (३।१२।२५) चिवा विभाव्यमानानि वन्मात्राणि परस्परम् । स्वयं परिणतान्यन्तसम्ब्नीय निरन्तरम् ॥ (३।१२।२६) वयैवानि विमिश्राणि विविक्तानि पुनर्यथा। न शुद्धान्युपलभ्यन्ते सर्वनाशान्तमेव हि ॥ (३।१२।२७) संवित्तिमात्ररूपाणि स्थितानि गगनोदरे। भवन्ति बटजासानि यथा बीजकणान्तरे ॥ (३।१२।२८) प्रसुवं परिपश्यन्ति शतकाल स्कुरन्ति च । परमाण्यन्तरे भान्ति क्षणात्कलपीभवन्ति च ॥ (३।१२।२१) विवतंमेव धार्यान्त निर्विवतांनि सन्ति च। चिद्वेधितानि सर्वाणि क्षणात्पिण्डीसवन्ति च ॥ (३।१२।३०)

जिस प्रकार सुषुप्त आत्मा ही स्वप्तरूप से व्यक्त होता है बसी
प्रकार सब का आत्मा और जगत् का आधार बहा ही जगत् रूप से
व्यक्त होता है। जिस कम से होता है अब वह सुनिये। बहा अपने
आप ही अपने आप में जगत् को उत्पन्न करनेवाली शक्ति के रूप से
वर्तमान रहता है। और वह शक्ति बिना किसी अन्य हेतु के अपना
कार्य करती है जैसे कि चमकदार पत्थर (हीरे) की किरियों चमकती
हैं। वायु अपनी स्पन्दशक्ति की नाई, जब परमात्मा अपनी संकल्पशक्ति को आप ही उत्तेजित करता है, तब वह स्वयं ही चेत्यता
(objectivity) अर्थात् विषयरूपता को प्राप्त हो जाता है। यह

स्थिति आहंभाव उत्पन्नहोने से पूर्व उस समय की है जब कि परमात्मा को संकल्प के कारण अपने स्वरूप का भान नहीं रहता। उस समय सब जगह आकाश से सूचम वह शुद्ध वोध फैज जाता है जिसमें कि आने प्रकाश में आने वाले नाम और रूपों की संमावना और आशा रहती है। तब वह परमसत्ता सचेत होकर चेतनता की आर उन्मुख होकर कुछ भावात्मक रूप धारण करके "वित्" कहलाने के योग्य हो जाती है। तब वह अपने परम स्वरूप को छोड़कर सृष्टि की कल्पना को अपने भीतर रखकर पीछे जीवादि संज्ञा को धारण करने वाली वीत्र चेतना को प्राप्त होती है। तब संसार को रचने की खोर प्रवृत्त हुई भावना से भरपूर जिस वस्तु का वह ध्यान करती है उसका स्वभाव प्राप्त करके वह वही हो जाती है। तव उससे शून्य आकाश का, जो कि शब्द आदि गुणों का बीज है और जिससे भविष्य में अनेक प्रकार के शब्दों का विकास होगा, उदय होता है। तब काल और आहंकार का उदय होता है। आहंकार जगत् का मुख्य बीज है क्योंकि इससे ही भविष्य में उत्पन्न होनेवाली सव वस्तुओं का उदय होता है। आकाश और शब्द की तीव्र भावना के कारण शून्य आकाश बना होकर शब्दतन्मात्रा हो जाता है। उस शब्दतन्मात्रा रूपी परमात्मा से जिसके कि सब शब्द और अर्थ विकास मात्र हैं सारे जगत्की सृष्टि होती है। वही शब्द-तन्मात्रा जिसके भीतर जीव की स्पन्द-शक्ति कार्य कर रही है, और जो अभी तक नाम और किया के रूप में व्यक्त नहीं हुई है, तीव्र भावता के कारण स्पर्शतन्मात्राका रूप धारण कर लेती है। उस स्पर्शतन्मात्रा से सब प्रकार के वायु, जो कि सब प्रकार के स्पर्शों के बीज हैं, उदय होते हैं। इसीसे सारे प्राणियों की कियाओं का उदय होता है। उसमें चित् की किया होने से प्रकाश का अनुभव होकर रूपतन्मात्रा का उद्य होता है जो सब प्रकार के प्रकाशों का वीज है और जिससे सूर्य और अग्नि आदि का विकास होता है। रूप-वन्मात्रा से रूप के अनेक भेद होकर जगत् का उदय होता है। पतले-पन की भावना से उससे रसस्कन्ध का उदय होता है जिसके स्वाद को रसतन्मात्रा कहते हैं। वह रसतन्मात्रा सव रसों का बीज है। उसीसे आगे उत्पन्न होनेवाले सब जलों का उदय होता है और सारे स्वादों के संसार की सृष्टि होती है। रसतन्मात्रा से कल्पना द्वारा गन्धतन्मात्रा का एद्य होता है। वह गन्धतन्मात्रा आकार वाले सब पदार्थों का वीज है और इसीसे सब धरातलों का उदय होता है। चित् द्वारा विभाजित होने से ये सब तन्मात्राएँ एक दूसरी के रूप में परिख्त हो जाती हैं और फिर एक दूसरी से खलग-खलग मिलकर मिश्र रूप में प्रकट होती हैं। शुद्ध रूप में प्रलय से पूर्व कहीं दिखाई नहीं पड़तीं। वे आकारा के उदर में सूच्म संवित् के रूप में रहती हैं और इस प्रकार स्यूलता को धारण कर लेती हैं जैसे कि वटका बीज वट के वृत्त का रूप धारण कर लेता है, परमाशु के भीतर ही खपनी वृद्धि का अनुभव करती हैं, सैकड़ों शाखाओं में प्रसार करती हैं और च्या से कल्प का रूप धारण कर लेती हैं। चित् से ज्याप्त वे सब च्या में स्थूल रूप धारण कर लेती हैं। चित् से ज्याप्त वे सब च्या में स्थूल रूप धारण कर लेती हैं और नाता रूपों में परिख्त हो जाती हैं और कभी विना परिखाम के ही स्थित रहती हैं।

(भावार्ध)

इस वर्णन से यह प्रतीत होता है कि शुद्ध बहा अपने ही संकल्प से अपने आप को बाह्य जगत् के रूप में परिगात कर लेता है। अपने ही संकल्प द्वारा वह कम से सूहम नाम-रूपों में और फिर नाना प्रकार के स्यूल नाम-रूपों में प्रकट होकर जगत् की सृष्टि करता है।

## (११) तीन आकाशः :-

जगत् में तीन प्रकार के आकाश हैं-एक भूताकाश, दूसरा चित्ता-काश और तीसरा चिदाकाश। चिदाकाश सबसे सूद्दम है।

विकाकारां चिदाकाकामाकारां च त्तीयकम् ।

हाभ्यां सून्यतां विदि चिदाकारां वरानने ॥ (३।१७।१०)
देशदेशान्तरप्राप्ती संविदी मध्यमेव यत् ।

निमेषेण चिदाकारां तिहिदि वरवाणिनि ॥ (३।१७।१२)
तिस्मिन्नरस्तिनःशेषसंकलपित्यितिमेषि चेत् ।

सर्वात्मकं पदं तत्त्वं त्वं तदाप्रीप्यसंक्षयम् ॥ (३।१७।१३)
चिक्ताकारां णिदाकाकामाकार्यं च तृतीयकम् ।
विद्ध्येतत्त्वयमेकं त्वमविनाभावनावकात् ॥ (३।१०।१९)

आकाश, चित्ताकाश और चिदाकाश—ये तीन आकाश (सर्व-व्यापक पदार्थ) हैं। इनमें चिदाकाश सबसे सूदस है। (ज्ञान के ज्ञेत में) एक विषय से दूसरे विषय की प्राप्ति के मध्य में जिस अवकाश का च्राणमर के लिए अनुभव होता है उसको चिदोकाश समस्तो। यदि इस चिदाकाश में समस्त संकल्पों से रहित होकर स्थिर हो जाओ तो इस परमपद को प्राप्त हो जाओंगे जो कि परमतस्य और सबका आत्मा है। भेदभाव को त्यागकर आकाश, चित्ताकाश और चिदा-काश तीनों को एक ही समकता चाहिये।

#### (१२) नियति:-

जगत् में सारे व्यवहार नियमित रूप से होते दिखाई पड़ते हैं और प्रत्येक वस्तु का स्वभाव निश्चित है। इसका कारण यह है कि जगत् की सृष्टि के आदि में प्रजापित ने जगत् के ठीक चलने के निमित्त वस्तुओं का स्वभाव निश्चित कर दिया है और प्रलयपर्यन्त प्रत्येक वस्तु अपने निश्चित स्वभाव के अनुकृत कार्य करती रहती है—

कादिसमें हि नियतिमांववैचित्र्यमक्षयम्।
अनेनैत्यं सदा भाव्यमिति सम्प्रयते परम्॥ (२१६२।९)
अवस्यंभवितव्येषा त्विद्मित्यमितिस्थितिः।
न शक्यते छङ्गवितुमिप रहादिबुद्धिभिः॥ (३१६२।२६)
सर्वजोऽपि बहुजोऽपि माथवोऽपि हरोऽपि च।
अन्यथा नियति कर्तुं न शक्तः कदिचदेय हि॥ (६।८९।२६)
समादौ या यथा रूडा संविदक्यनतंतितः।
साऽयाप्यचछितान्येन स्थिता नियतिरूच्यते॥ (६।५४।२२)
आमद्दारुद्रपर्वन्तमिद्दमित्थमितिस्थितेः ।
आतृणापग्रज्ञस्यन्तं नियमान्नियतिः स्यता॥ (६)३७।२२)

सृष्टि के आदि में परमात्मा अपने अनन्त और विचित्र (नाना प्रकारवाले) रूप को इस प्रकार नियमित कर लेता है कि "ऐसा होने पर ऐसा होना चाहिये"—इस नियम का नाम नियति है। "यह वस्तु इस प्रकार का व्यवहार करेगी" अथवा "यह ऐसी है"—यह नियम अटल है और अवश्य होनेवाला है। इसका उल्लंघन रुद्रादि देवता तक भी नहीं कर सकते। कोई भी—चाहे वह शिव हो अथवा विष्णु, चाहे सर्वज्ञ हो अथवा वहुत बड़ा ज्ञानी हो—नियति को नहीं वदल सकता। सृष्टि के आदि में जो रचना जिस नियम से होने लगती है वह सदा ही आजपर्यन्त उसी नियम के अनुसार चल रही है। महाशिव तक इस नियम से नियन्त्रित होते हैं। इसका नाम

इसी कारण से नियति है कि तृण से लेकर ब्रह्मा तक का व्यवहार इसके द्वारा नियन्त्रित होता है।

( १३ ) नियति का आरम्भ अकस्मात् घटनाओं से ही होता है :-

जगत् में कार्य-कारण रूपी नियति का चारों श्रोर साम्राज्य है, जैसा कि ऊपर बतलाया जा चुका है। लेकिन यह कार्य-कारण संतति अकस्मात् ही आरम्भ हो जाती है, और एक बार आरम्भ होकर अटल रूप से स्थित हो जाती है :-

नियत्यनियती बृद्धि कीष्टशे स्वय्नसंविदि। ( ११४८।२० ) याबद्धानं किस्त स्यप्ने ताबरसेव नियंत्रणा ॥ ( 🐉११४८।२१ ) प्रमस्या मुधाओन्तेः का सन्ता कैव वासना ।

कावावस्था का च नियति: काऽवरयंभावितोच्यताम् ॥ (३।६०।७)

स्वप्त में नियति श्रानियति का क्या स्वरूप है ? स्वप्त में जब जैसा अनुभव हो जाए वही उस समय नियत ज्ञात होता है। इसी प्रकार इस दश्य जगत रूपी मिथ्या भ्रान्ति की क्या स्थिति, क्या अवस्था, क्या नियति, और क्या अवश्यंभाविता ( ऐसे होना ही चाहिये इस प्रकार का नियम ) कही जा सकती है ? धर्थात जो जिस समय जैसे हो गया वही नियम जान पड़ता है।

( १४ ) नियति पुरुषार्थ की विरोधी नहीं है :-

बहुधा लोग ऐसा सोचा करते हैं कि यदि संसार में सब बातें नियमित हैं और कार्य-कारण नियम अटल है तो फिर पुरुपार्थ करने से ही क्या होगा ? जो होना है वही होगा, फिर हाथ पैर पीटने की क्या आवश्यकता है ? बसिष्ठजी के मतानुसार ऐसा सोचना ठीक नहीं है। वे सप्टतया कहते हैं-

पौरुपं न परित्याज्यमेतामाश्चित्य भीमता। पौरुषेणैव रूपेण नियतिहि नियासिका।। (३।६२।२७)

इस प्रकार की दृष्टि का आश्रय लेकर बुद्धिमान् आदमी को पुरु-पार्थ का कभी त्याग नहीं करना चाहिये। नियति पुरुपार्थ के रूप से ही जगत् की नियंत्रणा करती है। (अर्थात् पुरुपार्थं द्वारा ही नियति सफल होती है )। पुरुषार्थ और नियति में कोई विरोध नहीं "पुरुषार्थ द्वारा फल की प्राप्ति दोवी है" यह भी नियति का ही एक अङ्ग है।

बदि डिचत कारण पुरुषार्थ द्वारा उपस्थित नहीं किये जायेंगे तो भला इच्छित फल कैसे प्राप्त हो सकेंगे )।

(१५) प्रवल पुरुषार्थं कभी कभी नियति को भी जीत लेता है:—

नियति यादशीमेतत्सङ्करपर्याते सा तथा।
नियतानियतान्कांश्चिद्धशंगनियतानपि ॥ ( ११२४१३१ )
करोति चित्तं तेनैतिचित्तं नियतियोजकम् ।
निश्त्यां नियति कुर्वन्कदाचित्स्वार्थनामिकाम् ॥ ( ११२४१३२ )
क्षीयो हि पुरुषो जातः पौरुषेण स बद्यया। ( ११२४१३६ )
संकल्पयति छोकेऽस्मिस्तत्तथा तस्य नाम्पथा॥ ( ११२४१३६ )

यह मन जिस प्रकार की नियति की कल्पना करता है वह उसी प्रकार कभी नियत और कभी अनियत पदार्थों की कल्पना करती है। इस प्रकार से यह मन अपने संकल्पित पदार्थों की नाई नियति का भी कल्पना करने वाला है। नियति को भी कभी अनियति बना देता है। यह जीव अपने पुरुपार्थ के कारण ही पुरुप कहलाता है। वह जैसा-जैसा संकल्प करता है संसार में वैसा ही होता है अन्यथा प्रकार से नहीं (अर्थात्—वास्तविक कर्ता जीव का संकल्प ही है। नियति नहीं। नियति तो नियमित हप से प्रकट होने का नाम है। नियति सृष्टि का नियम है। सृष्टि करने वाली नहीं है)।

#### ९-मन

योगवासिष्ट में जितना वर्णन मन और उसकी शक्तियों का किया गया है उतना और किसी वस्तु का नहीं। व्यक्त जगत् में मन से बद्कर शक्तिशाली कोई पदार्थ नहीं है। मन ही जगत् की सृष्टि करता है, मन ही सब प्रकार के दुःख-सुखों का उत्पादक है। मन के हाथ में ही वन्य और मोज है। मन ही जगत् हो जाता है—मन ही वासना रहित होने पर बहा हो जाता है। योगवासिष्ट का सारा ज्ञान केवल मनोविज्ञान ही है। यहाँ पर हम इसका कुछ वर्णन करते हैं।

#### (१) मन का स्वरूप :--

सङ्ख्यमं मनो विदि सङ्ख्याचन्न भिराते। यथा इबस्वाल्सछिन्नं तथा स्पन्दो यथाऽनिकात् ॥ (३।४।४३) यत्र संकरपनं तत्र तन्मनोऽङ तथा स्थितम । सङ्खल्यमनसी भिन्ने न कश्चन केचन ॥ (३।४।४४) परस्य प्रसः सहस्यमयत्वं चित्तम्ब्यते । (६।१३।८०) वदर्थप्रतिभानं तन्मन इत्यभिधीयते ॥ (३।४।४२) अनन्तस्यात्मतत्त्वस्य सर्वद्यकोर्महात्मतः। सञ्चलपञ्चितं यद्वं तत्मनो विदः॥ (३।६९।३) सम्पन्ना कलनानाम्नी संकल्पानुविधाविनी। अवच्छेद्वती बाडा। हेयोपांद्यवर्मिणी ॥ ( ५।१३।५६ ) तत्स्वयं स्वैरमेवाज्ञ संकल्पवति नित्वदाः। तेनेत्यमिन्द्रजालधीर्विततेषं वितन्दते ॥ (३।११६) चित्रिःस्पन्दो हि मिलनः करुद्धविकलान्तास । मन इत्युक्यते राम न खडं न च चिन्मदम् ॥ (३।९६।४१) चितो पचेत्यकलनं तन्मनस्त्वसदाहतम्। चिद्रामोध्याबहो भागो बाल्यमत्र हि चेत्यता ॥ ( २।९१।३७ ) बादाददृशोर्मध्ये दोक्षारूपं स्वकल्परम् । पश्चितो स्छानरूपिण्यास्तरेतस्मन उच्यते ॥ (३।९६।४०)

जडाजडं मनो विद्धि संकलपातम बृहद्वपुः। भावतं वहारूपत्वाञ्चतं हरयात्मतावशात् ॥ (३।९१।३१) नाई वेदावभासातमा कुवांणोऽस्मीति निश्रयः। तस्मादेकान्तकछनस्तर्यं मनसो विदेः॥ (३।९६।४) मनो हि भावनामार्ज भावना स्वन्दर्धार्मणी। बिया तद्वावितारूपं फलं सर्वोऽनुधावति ॥ ( ३।९६।१ ) नहि दश्यादते किश्चिन्मनसी रूपमस्ति हि ॥ (३।४।४८) स्यमेवान्यतमा दृष्ट्वा चितिह स्यतमा वपुः। निर्विभागाप्येकभागार्भ समतीव अमातुरा ॥ (३।९१।४०) बा। मतेनैकरूपेण निक्रमेन विना स्थितिः। येन सा चित्तमित्युक्ता तस्माञ्चातमिदं जगत्॥ (३१९६१३९) दश्यानुभवसस्यास्म न सद्भावे विकासि यत्। कटकरवं यथा हेम्नि तथा ब्रह्मणि संस्थितम् ॥ ( ३।९१।३२ ) न बाह्ये नापि इद्ये सद्यं विवते मनः। सर्वश्रीव रिथर्ट चैतद्विति राम यथा समः ॥ ( ३।४।३९ ) आतिवाहिकदेहातमा मन इस्यभिधीयते। आधिभौतिकपुद्धि तु स सावत्ते चिरस्थितेः ॥

संकल्प करने का नाम मन है; मन संकल्प से भिन्न कुछ नहीं है—
जैसे जल द्रवत्य (पतलेपन) से और वायु स्पन्दन से भिन्न कोई
दूसरा पदार्थ नहीं है। जहाँ संकल्प है वहीं मन है। मन संकल्प
से भिन्न कभी किसी प्रकार नहीं है। विषयों का चित् (आत्मा) में
उद्य होना ही मन है। परम पुरुष (आत्मा) के संकल्पमय होने वा
नाम ही चित्त (मन) है। अनन्त, सर्वशक्तियुक्त महान् आत्मा के
संकल्प-शक्ति द्वारा रचे हुए रूप का नाम मन है। ब्रह्म की यह संकल्पानुसार कार्य करने वाली कलना नामवाली शक्ति अवच्छेदयुक्त
(परिमित रूपवाली) और त्याग और प्रहण करनेवाली है। (अर्थात्
इसका कार्य किसी खास पदार्थ को प्राप्त करना और किसका त्याग
करना है। यह अनन्त परमतत्त्व को विषय न करती हुई उसको
अनेक पदार्थों के रूप में विभाजित सा करती रहती है और उन
कल्पित पदार्थों में किसी को अच्छा और किसी को बुरा निर्धारित
करती रहती है)। वह मन (नामक शक्ति) अपने आप ही स्वतन्त्रता
पूर्वक नित्यप्रति संकल्पों की रचना करता रहता है, उसी के द्वारा

यह बिस्तृत माया का जाल (जगत्) तना जाता है। आत्मा का यह मलीन और कलङ्कवाला (भीतर मैलवाला क्योंकि शुद्ध स्वरूप से च्यूत हो गया है ) स्पन्दन, जो मन कहलाता है, न सर्वथा जड़ ही है और न चेतन । आत्मा की इस विषय की ओर दौड़ने वाली कलना का आत्मभाव तो चेतन है, चेत्य अंश (विषय भाग ) जड़ है। मलीन चित ( आतमा ) का स्त्रयं कल्पना किया हुआ जड़ और चेतन दोनों स्वरूपवाला रूप मन कहलाता है-वह कभी जह और कभी चेतन हो जाता है। ( त्रहा का वह ) महान स्वरूप जो कि संकल्पात्मक है ब्रह्म रूप से चेतन है और दृश्य रूप से जह है। जब अपने स्वयं प्रकाश आत्मस्वरूप का विस्मरण हीकर कर्तृत्वपन का ही निश्चय रहता है और ध्यान केवल एक विषय की ओर ही रहता है उस समय आत्माका रूप मन होता है। मन भावनामात्र है, भावना स्पन्द धर्मवाली होती है, और किया की कल्पना करती रहती है जो कि किसी न किसी फल के रूप में परिएत होने के लिये दौड़ती रहती है-अर्थात् किसी पदार्थ की रचना करती है। हत्य के अतिरिक्त मन का और कोई रूप नहीं है। स्पन्दन के लिये उत्पुक्त चित् (आत्मा) भ्रमित-सी हो कर अपने आपको दृश्य रूपसे अन्य सी अनुभव करती हुई विभाजित न होते हुए भी अपने एक भाग जैसे रूप को धारण कर लेती है। अपने नित्य एक स्वरूप को भूल कर जो चिति (चेतन स्वरूप आत्मा) की स्थिति है उसका नाम चित्त ( मन ) है - इससे ही इस जगत की उत्पत्ति हुई है। मन यद्यपि ब्रह्म में इस प्रकार स्थित है जैसे कि सोने में कड़ुए तो भी वह दश्य के अनुभव को सत्य समझने के कारण अपने सत्-भाव ( ब्रह्मभाव ) का आनन्द नहीं ले पाता ( अर्थात् विषयों की ओर प्रवृत्ति रहने के कारण विषयों की नाई ही अपने को चण्मक्रुर समकता है, नित्य नहीं जानवा )। वास्तव में मन जो कि सत्-रूप ही है ( अर्थात आत्मा ही है ) न बाहर है और न हृदय के भीतर है। वह तो आकाश की नाई सर्वत्र स्थित है। मन सूच्म आकार वाला है, स्थूल भाव को वह अधिक समय तक भावना करते रहने से प्राप्त होता है।

इस समस्त वर्णन का सार यह है कि मन अन्तन्त, अपार, पूर्ण, सर्वशक्तिमान ब्रह्म की जगत्-निर्माण करने वाली, दृश्य का अनुभव प्राप्त करने को उसुक, सम्द-शक्ति का, उस स्थिति में स्थित होती हुई का नाम है जब कि वह अपने आप का व्यक्त रूप से अनुभव करती है और बहा में स्थित होते हुए भी अपने आप को भिन्न सममकर जगत् का निर्माण करती है। जगत् का निर्माण वह कल्पना द्वारा करती है। कल्पना द्वारा ही वह अपने आप को हश्य पदार्थों के आकार में देखती है। इसी कारण उसे जड़ और चेतन दोनों ही कहा है।

## (२) पन और ब्रह्म का भेद :-

चेत्वेन रहिता येथा चित्तद्वास सनातनम् । चेत्वेन सहिता येथा चित्तेयं कळनोच्यते ॥ (२११३।५३) किजिदासहरूपं यन्त्रस तब स्थितं मनः । कल्पना सत्मर्वेतितसिद्वेपिस्थिता हृदि ॥ (२११३।५४) यथा करकेयूरेभेदो हेम्नो विषक्षणः । तथात्मनरिचतो रूपं भावयन्त्याः स्वमंशिकम्॥ (३१४२।१८) वातस्य वातस्यन्दस्य यथा भेदो न विद्यते । गृन्यस्वस्थत्वोपमयोशिकन्मात्राहंत्वयोस्तथा ॥ (३१९६।१९९)

चेत्य ( दृश्य ) से रहित चित् ( आत्मा ) सनातन त्रहा है । वह वही चित् ( आत्मा ) चेत्य ( दृश्य ) युक्त यह मन कहलाता है । वह त्रहा ही दृश्य भाव से किब्बित् त्यशं हो जाने पर मन हो जाता है । मन हृद्य की कल्पना के समान सन् और असन् रूप है । जिस प्रकार सोने और उससे बने हुए कङ्कुणादि गहनों में एक विलच्छा भेद का सम्बन्ध है वैसे ही आत्मा और उसके मनरूपी भावनात्मक रूप में एक विलच्छा भेद का सम्बन्ध है । चिन्मात्र आत्मा और अहंकार ( मन ) में इस प्रकार तिनक भी भेद नहीं है जैसे कि वायु में और उसके त्यन्दन में और आकाश में और शुन्यत्व में नहीं है ।

## (३) पन के अनेक नाम और रूप:-

यथा गच्छित शैरुवो रूपाण्यलं तथैव हि।

सनो नामान्यनेकान घत्ते कर्मान्तरं अनत्।। (३।९६।४३)
विचाधिकारवसतो विचित्रा विक्तामिषाः।

यथा याति नरः कर्मवसासाति तथा मनः॥ (३।९६।४४)

यथेव पुरुषः स्नानदानादानादिकाः क्रियाः।

कुवंस्तरकत् वैचित्रममेति तद्वदिदं मनः॥ (३।९६।५५)

विचित्रकार्यवद्यातो नामभेदेन कर्नुता। मनः सम्बोक्यते जीववासनाकर्मनामभिः॥ (३।१६।५६)

जैसे एक ही नट (नाटक का पात्र) अनेक रूप धारण कर लेता है वैसे ही भिन्न-भिन्न कामों को करते समय मन भी अनेक नाम और रूपों को धारण कर लेता है। जैसे एक ही मनुष्य अनेक अधिकारों (पदों) पर कार्य करते हुए अनेक नाम और रूपों को धारण करता है वैसे ही मन भी अनेक प्रकार के कार्य सम्पादन करते हुये अनेक नामरूपवाला होता रहता है। जैसे एक ही मनुष्य स्नान, दान, प्रह्मण आदि अनेक कियाओं को करते समय विभिन्न प्रकार का हो जाता है वैसे मन भी भिन्न-भिन्न प्रकार की कियाओं को करते समय विभिन्नता को प्राप्त होता है। नाना प्रकार की कियायों करते समय विभिन्नता को प्राप्त होता है। नाना प्रकार की कियायों करते समय मन के अनेक नाम होते हैं—कभी यह जीव कहलाता है, कभी वासना, और कभी कम इत्यादि। नीचे मन के कुछ नाम और रूपों का वर्णन है:—

#### (अ) मन:--

गतमेव कलक्द्रदं कर्।चित्कलपनात्मकम्। उन्मेषरूपिणी नाना तदैव हि सनः स्थिता ॥ (३।९६।१७)

परम चित् (शुद्ध चेतन आत्मा ) जब स्पन्दनयुक्त होकर कल्य-नात्मक रूप को धारण करके विषय ( दृश्य ) से गर्भित होती है तब वह मन होती है।

## (आ) बुद्धि:-

भावनामनुसंधानं यहा निश्चित्व संस्थिता। तदैषा प्रोच्यते बुद्धिरयनाडाहणक्षमा॥ (३।१६।१८) इदमित्यमितिस्पटनोधादबुद्धिरिद्दोच्यते ॥ (५।१८८।९)

बही परम चित् जब एक परिमित रूप को धारण करके विषयों की भावना करके यह अमुक विषय है, वह अमुक — इस निश्चय को धारण कर लेती है तब बुद्धि कहलाती है। यह पदार्थ इस प्रकार का है—इस स्पष्टक्कान के कारण इसका नाम बुद्धि है।

#### (इ) अहङ्कार:--

अस्मीतिप्रत्ययादन्तरइंकारश्च कव्यते । ( ई।१८८।६ )

यदा मिध्याभिमानेन सत्तां करपयति स्वयम् । अहंकाराभिमानेन प्रोच्यते भवबन्यनी ॥ (३।९६।१९)

"मैं हूँ" इस भावना के होने पर वह श्रहङ्कार कहलाती है। जब कि वह मिथ्या श्रभिमान के कारण श्रपने श्राप ही श्रपनी स्वतन्त्र सत्ता बनाकर संसार के बन्धन में पड़ जाती है तो उसका नाम श्रहङ्कार होता है।

(ई) चित्त:-

इदं त्यक्त्वेद्रमायाति वाक्रवत्येश्ववा यदि। विवारं संपरित्वज्य तदा सा चित्रसुख्यते ॥ (३।९६।२०)

जब वह बालक की नाई चछल कलना बिना विचारे ही एक विषय को छोड़कर दूसरे विषय का चिन्तन करती रहती है तब वह चित्त कहलाती है।

(उ) कर्म :-

यदा स्पन्दैकधर्मेत्वातकर्तुयां श्रुन्यशंसिनी। आधावति स्पन्दकतं तरा कमेंत्युदाहता॥ (३।९६।२१)

स्पन्दन (किया) ही जिसका एक स्वभाव है ऐसी वह कतना अपने भीवर शून्यता का अनुभव करके जब किया द्वारा प्राप्त होनेवाले किसी फल की ओर दौड़ती है तब वह कम कहलाती है।

(ऊ) कल्पना:-

काकतालीययोगेन त्यक्त्वैकवननिरवयम् । यदेदितं कल्पवति भावं तेनेद्द कल्पना ॥ (३।९६।२२)

जब वह कलना अकारण ही (अर्थात् अकस्मात्) अपने पूर्व प्राप्त विषय की उपेत्ता करके अप्राप्त इच्छित विषयों की कल्पना करने लगती है तब उसका नाम कल्पना होता है।

(ए) समृति:-

प्रवे दृष्टमदृष्टं वा प्राग्दृष्टमिति निर्वयै:। यदैवेद्दां विवत्तेऽन्तस्तदा स्मृतिब्दाहृता॥ (३।९६।२४)

पूर्व काल में किसी वस्तु का अनुभव हुआ हो अथवा न हुआ हो किन्तु उसका निश्चय के साथ जब ऐसा ध्यान आये कि यह वस्तु पूर्व काल में अनुभूत हो चुकी है तब मन स्मृति कहलाता है।

#### (ऐ) वासना :-

यदा पदार्थक्षकीनां संभुक्तानामिवाम्बरे । वसत्यस्तमितान्येदा वासनेति तदोक्यते ॥ (६।९६।२४) इदभावनया त्यक्तपूर्वापरिवचारणम् । यदादानं पदार्थेत्य वासना सा प्रकीर्तिता ॥ (६।९१।२१)

जब किसी ऐसे पदार्थ की इच्छा, जिसका भोग खभी तक वास्तव में नहीं, केवल मन ही में हुआ हो, इतनी दृढ़ हो जाती है कि उसके सामने और किसी वस्तु की इच्छा न रहे, तब मन वासना कहलाता है। आगे पीछे का विचार छोड़कर जब किसी वस्तु को प्राप्त करने की दृढ़ भावना होती है उसको वासना कहते हैं।

## (ओ) अविद्या:-

जस्त्यात्मतत्त्वं विमलं द्वितीया दृष्टिरद्विता। जाता द्वाविद्यमानैय तदाविद्येति कथ्यते॥ (३।१६।२५) बोधादविद्यमानत्त्वाद्विद्ये त्युच्यते वुर्धः। (३।१८८।८) जविद्येवमनन्तेयं नानाप्रसवक्काछिनी॥ (३।१६०।१३)

वास्तव में शुद्ध आत्मतत्त्व ही एक पदार्थ है। जब वस्तुतः विद्यमान न होते हुए भी आत्मा से अतिरिक्त किसी दूसरे तत्त्व का मान होने लगे तब इसका नाम अविद्या है। इसको अविद्या इसलिये कहते हैं कि ज्ञान होने पर यह विद्यमान नहीं रहती ( अर्थात् ज्ञान हो जाने पर आत्मतत्त्व के अतिरिक्त और किसी वस्तु का भान नहीं होता)। यह अविद्या अनन्त प्रकार की है और नाना प्रकार के अमों की उत्पादक है।

#### ( औ ) मल :--

स्फुरत्यात्मविनाशाय विस्मारयति तत्पदम् । मिथ्याविकरूपजाछेन तन्मलं परिकरूपयते ॥ (३।९६।२६)

नाना प्रकार की मिथ्या कल्पनाओं द्वारा परमपद को भुला कर आत्मा की हानि कराने के कारण इसका नाम मल होता है।

#### (अं) माया:-

सदसक्तां नयत्याञ्च सक्तां वाऽसत्त्वमञ्जला। सक्तासक्ताविकरपोऽयं तेन मायेति कथ्यते॥ (३।९६।२९) सत्ता को असत्ता अथवा सदसत्ता (सत् और असत् दोनों) बनाने की सामध्य होने से इसको माया कहते हैं।

#### (अ: ) प्रकृति :--

सर्वस्य दृश्यजासस्य परमात्मन्यलक्षिते । प्रकृतत्वे हि भावानां छोके प्रकृतिरूच्यते ॥ (३।९६।३८)

परमात्मा का ज्ञान न होने पर, इस दृश्य संसार के सब भावों का कारण होने के कारण यह प्रकृति कहलाती है।

## (क) ब्रह्मा इत्यादि :--

स भातियाद्विको देवस्तदाखोकप्रवर्तितः । कैश्रिद्मदोति कथितः स्मृतः कैश्विद्दरादिति ॥ ( ५११८८।१७ ) कैश्विदसनातनाभिच्यः कैश्विद्धारायणाभिवः । कैश्विद्दास इति स्वातः कैश्विद्धतः प्रजापतिः ॥ ( ६११८८।१८ )

सृष्टि करने में लगा हुआ मन कभी ब्रह्मा कहलाता है, कभी विराट, कभी सनावन, कभी नारायण, कभी ईश्वर और कभी प्रजापति।

#### (ख) जीव:-

बीवनाच्चेतनाजीवो जीव इत्येव कथ्यते । ( १११८८।४ ) चेतनं राम संसारे जीव एप पद्म: सप्रतः ॥ ( २।७।७ )

जीने और चेतन होने के कारण ही यह जीव कहलाता है। संसार में चेतन पदार्थ का नाम जीव और पशु है।

### (ग) आतिवाहिक देह:-

प्तत्कलनमायन्तमनाकाशमनामयस् । आविवाहिकदेहोक्त्या समुद्राहियते हुपैः॥ (३११८८१९) यह सादि स्पीर सानत, आकार रहित स्पीर स्नामय कलना आविवाहिक देह कहलाती है।

#### ( घ ) इन्द्रिय :--

श्रुत्वा स्ट्रप्ट्वा च हप्ट्वा च भुक्त्वा झात्वा विस्थव च। इन्द्रमानन्द्रपति तेनेन्द्रियमिति स्सृतस् ॥ (३।१६।२७) इसको इन्द्रिय इसलिये कहते हैं कि सुनकर, छूकर, देखकर, भोगकर, सुँचकर और विचार कर यह आत्मा को, जो कि इस शरीर का इन्द्र (राजा) है, आनन्द देता है।

(ङ) पुर्यष्टक :--

प्रौडसंकल्पजालात्स पुर्यध्कमिति स्मृतम् । ( \$1१८८।० ) पक्के संकल्पों से भरपूर होने के कारण इसको पुर्यष्टक कहते हैं।

🔻 (च) देह, पदार्थ आदि :---

देहमावनया देही घटमावनया घटः। (११६०।१७)

शरीर की भावना होने पर यह शरीर वन जाता है और घट आदि पदार्थों की भावना से यह घट आदि पदार्थ हो जाता है।

(छ) इस विषय में योगवासिष्ठ का अन्य दर्शनों से मतमेद:--

चितेरघेत्यानुपातिन्या गतायाः सकळहताम् ।
प्रस्कृतद्व्पक्षिण्या एताः पर्थायन्तयः ॥ (३१९६१३१)
कर्षकारमनोनुद्विष्ठष्टयः सृष्टिकल्पनाः ।
प्रकल्पतया प्रोका या मया रचुनन्दन ॥ (३१९६१३६)
नैयापिकैरितरथा वाहरौः परिकल्पिताः ।
कन्यथा कल्पिताः सांस्यैरवावांकैरपि चान्यथा ॥ (३१९६१४९)
नैमिनीयैरवाहतस्य बौद् वैद्योधिकैस्तया ।
अन्यैरपि विचित्रैस्तैः पाळरावादिभिस्तया ॥ (३१९६१५०)

उपर वर्णन किये हुये ये सब — मन, बुद्धि, आहंकार आदि — रपन्दयुक्त कलंक को प्राप्त, दश्य की ओर प्रवृत्त चिति (आला) के अनेक नाम हैं। यहाँ पर जो ये सब नाना प्रकार की कल्पनाएँ — आहंकार, मन, बुद्धि आदि — एक ही वस्तु के नामक्ष्प बतलाए गये हैं, वे न्याय, सांख्य, चार्वाक, मीमांसा, जैन, बौद्ध, वैशेषिक, पाख्यरात्र आदि दूसरे दशेनों में भिन्न-भिन्न रीति से वर्णन किये गये हैं।

(४) जीव अहं भाव की कैसे धारण करता है:-जीवोऽहं कृतिमादने संकल्पकळयेळ्या।
स्ययेतया धनतया नीजिमानमिवान्बरम् ॥ (३१६४।१४)
तदेव धनसंवित्त्या यात्यहन्तामगुक्रमात्।
अहत्यणुः स्येन्धनाधिक्यात्स्यौ प्रकाशकरामिव ॥ (३।६४।१२)

अहंभानो हि दिकालव्यवण्डेही छताकृतिः। स्वयं संकल्पवण्ठतो वातस्यन्द।इव स्कुसन्॥ (३।६४।१५)

संकल्प शक्ति के जागृत हो जाने पर संकल्प की स्यूलता के कारण जीव इस प्रकार श्रहंभाव को धारण कर लेता है जैसे कि आकाश मीलिमा को। जैसे अग्नि का छोटा सा कण इन्धन की अधिकता होने पर विशाल प्रकाश को धारण कर लेता है वैसे ही जीव भी स्यूल संवेदन के कारण श्रहंभाव को धारण कर लेता है। जिस प्रकार वायु अपने भीवर की शक्ति से ही संवालित होने लगता है वैसे ही अपने ही संकल्प के कारण जीव श्रहंभाव को, जो कि आकारवान् होकर आत्मा को देश और काल में परिभित्त कर देता है, धारण कर लेता है।

## (५) जीव अरीर कैसे बनता है :-

जीवाकाकास्तिवमं देहं मधा विन्दति तक्ष्रज्य । जीवाकान्नः स्वमेवासी सर्हिमस्त परमेश्वरे ॥ (३११३।१८) अगुतेबःकगोऽस्मीति स्वयं चेतति चित्तया। यत्तरेबोच्छनसिव भावबत्यात्मनाम्बरे ॥ (३।१३।११) असदेव सदाकारं संकटपेन्द्र्यथा न सन्। ठमेव भाववन् इष्ट्रहरयस्यतया स्थितः ॥ (३।१३।२०) एक एव दितामेति स्वप्ने स्वस्तिबोधवत्। किञ्चित्स्थीलयमिवाइत्ते ततस्तारकतां विदन् ॥ ( ३।१३।२१ ) यवाभावितमात्रार्वं भाविताद्विश्वरूपतः । स पत्र स्वात्मा सततोऽज्यर्थं सोऽद्वसिति स्वतम् ॥ ( ३।१३।२२ ) चित्रात्प्रत्ययमाञ्चले स्वप्ने स्वामिव पान्यताम् । वारकाकारमाकारं भाविदेहाभिधं तथा ॥ (३।१३।२३) स्वप्रसंकल्पयोः संविद्वे स्येतजीवकोऽगुके । स्वरूपतारकान्तरूपो जीयोऽपं चेतित स्वपम् ॥ ( ३११३।२६ ) तरेतइ दिचिनादिशानसत्तादिस्पकम् जीवाकामः स्वतस्तत्र तारकाकामकोश्चमम् ॥ (३११३१२७) प्रेशेज्यमिति माचेन इष्ट्रं प्रसस्तीत्र से। ततो स्टाइवेनेव भाविबाद्यानियं पुनः ॥ (३।१३।२८)

येन परपति तज्ञ बयुगं नाम्ना भविष्यति ।

येन स्ट्रशति सा वै त्वरयच्छ्रणोति श्रुतिस्तु सा ॥ (३।१३।२९)

येन जिल्लित तर्ज्ञाणं स स्वमात्मनि परयति ।

तत्तस्य स्वदनं परचाद्रसना चोष्ठसिष्यति ॥ (३।१३।३०)

स्पन्दते यस्स तद्वायुरचेटा कर्मेन्द्रियवज्ञम् ।

स्पालोकमनस्कारजातमित्यपि भावयन् ॥ (३।१३।३१)

आतिवाहिकदेहात्मा तिष्ठत्यस्यरमस्वरे ॥ (३।१३।३१)

मनोबुद्धिरहंकारस्तथा तन्मात्रपञ्चकम् ।

इति पुर्यटकं प्रोक्तं देहोध्यावातिवाहिकः ॥ (३।१३।६०)

कातिवाहिकदेहात्मा चित्तदेहाम्बराङ्कतिः ।

स्वकटपनान्त काकारमण्डं संस्थं प्रप्रयति ॥ (३।१३।३४)

जीवाकाश (निराकार आतमा) स्थल देह भाव को जिस प्रकार धारण करता है वह सुनो । परम ब्रह्म में स्वयं ही इस प्रकार की एक कल्पना का उदय होता है कि मैं प्रकाश का एक केन्द्र हूँ। इस केन्द्र का नाम जीव है। अपनी भावना द्वारा वह केन्द्र दीर्घ आकार को धारण करने लगता है। कल्पना के चन्द्रमा के समान वह सत्य न होता हुआ भी प्रतीत होता है। आकार को भावना से वह केन्द्र द्रष्टा और दश्य रूप को धारण कर लेता है। जैसे मनुष्य स्वप्न में अपनी ही मृत्यु का अनुभव कर लेता है वैसे ही जीव केवल द्रष्टा होते हुए भी दृश्य भाव को प्राप्त हो जाता है। एक ही जीव दिरूपता को धारण करता है। अपने प्रकाश-केन्द्र में स्थित होकर द्विरूपता को प्राप्त होकर वह जीव कुछ स्थूलता का अनुभव करने लगता है। जैसी-जैसी वह भावना करता है वैसे-वैसे ही दृश्य पदार्थ उसके चारों खोर उपस्थित हो जाते हैं। दीर्घकाल तक यह भावना करने से कि मैं कुछ हूँ उसमें अहम्माय का उदय हो जाता है। जैसे कि अपने चित्त की कल्पना से जीव स्वप्न में अपने-आप को मुसाफिर के रूप में देखता है उसी प्रकार कल्पना द्वारा वह जीव अपने को सुदम और भविष्य में शरीर कहलानेवाले आकार में अनुभव करता है। अपने आप को सूदम शरीर के रूप में जीव इस प्रकार देखता है जैसे कि स्वप्न और सङ्कल्प में। विसु आत्मा इस प्रकार अपने आप ही सूरम रूप धारण करके अपनी सत्ता, ज्ञान, बुढि और चित्त आदि अवस्थाओं का अनुभव करता है। देखने की भावना से जब वह आकाश में गमन करता है तब पीछे आँखों के रूप में

परिण्त होनेवाले दो रन्धों ( छेदों ) का, जिसके द्वारा जीव देख सके, द्वर होता है। इसी प्रकार जिस कारण द्वारा वह छू सके वह त्वचा, जिसके द्वारा वह सुन सके वह कान, जिसके द्वारा वह सुंध सके वह ताक, जिसके द्वारा वह वस्तुओं का स्वाद ले सके वह जिहा ( जीम ) वन जाता है; इसी प्रकार स्पन्दन करने के लिये प्राण और नाना प्रकार की कियाओं को करने के लिये कर्मेन्द्रियों का द्वर होता है। इस प्रकार विषय ( रूप ), विषय ज्ञान ( आलोक ) और विषय का प्रत्यय ( मन-स्कार ) तीनों आत्मा की भावना से ही द्वर होते हैं। मन, बुद्धि, अहङ्कार और पाँच विषयों ( शब्द, स्पर्श, रूप, रस और गन्ध ) की वन्मात्राएँ—ये सब मिलकर पुर्यष्टक कहलाते हैं। पुर्यष्टक ही आविवाहिक ( सूर्म ) शरीर है। आतिवाहिक शरीरयुक्त आत्मा, जो कि सूरम रूपवाला है, अपनी कल्पना में अपने को स्यूल अख्डाकार देह में स्थित अनुमव करने लगता है।

## (६) जीव का बन्धन अपने आप का बनाया हुआ है :-

स्ववासनाद्द्रशावेशादाशाविवशतां गताः । द्रशास्त्रतिविचित्रापु स्वयं निर्मादताशयाः ॥ (४१४३।३) स्वसङ्करपानुसन्धानात्पाशेरिव नयन्वपुः । कष्टमस्मिनस्वयम्बन्धमेत्वातमा परितप्यते ॥ (४१४२।३२) स्वसङ्करिपतनमात्रज्वालाञ्चन्तरवि च । परां विवशतामेति र्यस्त्राव्यस्त्रिह्वत् ॥ (४१४२।३४) इति शक्तिमयं चेतो बनाइंकारता गतम् । कोशकारकिमिरिव स्वेच्छ्या याति बन्धमम् ॥ (४१४२।३१)

अपनी वासनाओं के द्वारा प्राप्त दशा के वशीभूत होने के कारण जीव नाना प्रकार के बन्धनों में बन्धे हुए हैं। कितने खेद की बात है कि अपने संकल्पों के पीछे दौड़ने के कारण आत्मा अपने आपको बन्धन के पाशों में बाँधकर दु:खी होता है। अपने ही संकल्पों द्वारा रचे हुए विषयों की अग्नि में पड़कर जीव ऐसा वेबस हो रहा है कि जैसे संकलों से बन्धा हुआ सिंह। नाना प्रकार की शक्तियों से युक्त चित्त बनीभूत अहंभाव को प्राप्त होकर अपनी इच्छा से ही इस प्रकार बंधन को प्राप्त होता है, जैसे कि रेशम का कीड़ा अपने आप ही अपने बनाये हुए जाल में फँस जाता है।

## (७) बीजनिर्णय:-

संसार का बीज क्या है ? इसके उत्तर में विशायजी कहते हैं :-अन्तर्जीनवनारमञ्ज्ञाञ्चसहाहुरम् संस्तिवततेवीं व शरीरं विद्य राघव ॥ (१।९१।८) भावाभावदशाकोर्श दुःसरवसमुद्रकम्। बीजमस्य शरीरस्य चित्रमाशावशातुगम् ॥ (६।९१।१०) हे योजे चित्तवृक्षस्य वृक्तिव्रततिभारिणः। एकं प्राण परिस्पन्दी हिलीयं हदभावना ॥ (१।९१।१४) व्यवस्थिते । आमोरपुष्पवत्ते लतिस्रवय वासनावशतः प्राणस्पन्दस्तेन च वासना ॥ (१।९१।५३) वासनाप्राणपवनस्पन्द्योरनवोद्दंशोः । (१।९१।६३) संदेशं वीजमित्युक्तं स्कुरतस्त्वी यतस्ततः ॥ (१।९१।६४) यदा संकरप्य संकरप्य संवित्संविदते वपुः। तदास्य जन्मजाउस्य सेव गण्डति थीजताम् ॥ ( ५।९१।८९ ) अधास्याः संविदो राम सन्मावं बीजस्चपते । संवित्माबाद्रेरवेषा प्राकाश्यमिव तेजसः॥ (५।९१।९८) विशेषं संपरित्यन्य सन्मात्रं यद्येपकम् । पकरूपं महारूपं सत्तायास्ततपदं विदुः ॥ (४।९१।१०२) सनासामान्यमात्रस्य या छोटिः कोविदेखर । सैवास्य बीजतां याता तत एव प्रवर्तते ॥ ( १।९१।१०९ ) सत्तासामान्यपर्यन्ते वत्तत्वळनयोज्ञितम् । पदमाधमनाधन्तं तस्य बीजं न विवाते ॥ (९।९१।११०) तज्ञ किञ्चिच किञ्चिच तत्तदस्तीय मास्ति च। तत्तवृहरयमहर्यं च तत्त्वस्ति न बास्ति च ॥ ( ५।६१।१२० )

हे राघव संसार रूपी वृत्त का बीज यह शरीर है जिसके भीतर शंकुर की नाई शुभ और शशुभ अनेक कियायें बिना दिखलाई दिये होती रहती हैं। इस शरीर का बीज चित्त है जो कि अपनी इच्छाओं के अनुसार चलनेवाला, भाव और अभाव की दशा का उद्रम और दुःख-रूपी रहनों की पिटारी है। वृत्तिरूपी लता को धारण करनेवाले चित्त- हपी बृक्त के दो बीज हैं-एक प्राण का स्वन्दन स्पीर दूसरी हद भावना। वासना और प्राणुस्पन्दन दो अलग बस्तुयं नहीं हैं, दोनों का इस प्रकार परस्पर सम्बन्ध है जैसे कि सुगन्य और फुल का और वेन और तिल का । वासना विना प्राणसन्दन और प्राणसन्दन विना वासना के नहीं रह सकती। वासना और प्राशस्थन्दन दोनों का बीज विषय-हान है जिसके होने पर ही इत दोनों का उदय होता है। जब कि बार-बार संकल्प करने से चिति में शरीर का भान होने लगता है तो चिति ही इस जन्म-मरण्-रूपी विस्तार का बीज हो जाती है। चिति का बीज सत्तामात्र है क्योंकि सत्तासंवित् से चिति इस प्रकार उदय होती है जैसे कि अग्नि से चमक । सत्तामात्र उस अवस्था का नाम है जिसका एक और अनन्त स्वरूप विना किसी विशेषण और संकल्प के स्थित रहता है। सत्ता का बीज वह अवस्था है जो केवल सत्तासामान्य है इससे ही सत्ता का उदय होता है। सत्तासामान्य में किसी प्रकार की कोई कल्पना नहीं है; न उसका कोई आदि है और न अन्त । न उसका कोई बीज है न इसे किसी नाम से पुकार सकते हैं। न वह सत् है और न असत्, न वह दृश्य है और न अदृश्य, न अहंकार पुक और न अहंकार रहित।

यहाँ पर यह सिद्धान्त है कि संसार में जो कुछ भी दिखाई देता है उसका कारण रहित परमकारण परमब्द्धा है जिसका कोई नाम और आकार नहीं है; जो भाव और अभाव सबसे परे हैं। उसे यहाँ पर सत्तासामान्य कहा है। सत्तासामान्य से सत्तामात्र का; सत्ता-मात्र से चिति का; चिति से विषय-संवेदन का, विषय-संवेदन से वासना और किया का; वासना और किया से चित्त का, चित्त से शरीर का; और शरीर से संसार का उदय होता है। शरीर न हो तो संसार का अनुभव नहीं हो सकता।

## (८) जीवों की संख्या अनन्त है :-

एवं जीवाजितो भावा भवभावनपोहिता। ब्रह्मणः कल्पिताकाराष्ट्रक्षकोऽज्यय कोविकः॥ (४।४३।१) असंख्याताःपुरा जाता जायन्ते चापि वाय सोः। उत्पतिप्यन्ति वैवाम्बुक्गोवा इव निर्सरात् ॥ (४।४३।२) अनारवं प्रतिदिशं देशे देशे खड़े स्थले। जायन्ते वा जियन्ते वा जुन्जुदा इव वारिणि ॥ (४१४३१४)

इस प्रकार संसार की भावना से युक्त, चिति के रूपान्तर जीव कल्पित आकारवाले बहा से लाखों और करोड़ों की संख्या में अथवा असंख्य तादाद में, भूत, वत्तमान और भविष्य में उत्पन्न होते हैं; जैसे कि भरने से जल के करा। जैसे जल के उपर सदा ही अनेक बुलबुले उठा करते हैं और नष्ट हो जाते हैं वैसे ही सब देश और काल में अनन्त जीव उपन और विलीन होते रहते हैं।

## (९) जीव की सात अवस्थायें :--

बीधनायनथाजाप्रत्महाजायनथैव च। (३।११७।११) जायत्स्वप्रस्तथा स्वप्न: स्वप्ननायत्सुव्रस्कम् ॥ (३।११७।१२) जीव का मोह सात प्रकार का है:—बीजजाप्रत्, जाप्रत्, महा-जाप्रत्, जाप्रत्यप्न, स्वप्ननायत् तथा सुप्रति।

(अ) बीजनाग्रत् :--

प्रथमे चेतने यत्स्यादनारूयं निर्मलं चितः।(३।११७।१३) भविष्यश्चित्तजीवादिनामशब्दार्यभाजनम् ।

बीजरूर्व स्थितं बाडाद्दीबजाप्रत्तदुच्यते ॥ (३।११०।१४)

सृष्टि के आदि में चिति का जो नाम रहित और निर्मल चिन्तन — जिसको भविष्य में होनेवाले जीवादि नामों से पुकारा जा सकता है और जिसमें जाप्रत् अवस्था का अनुभव बीजरूप से स्थित होता है— उसे बीजजाप्रत् कहते हैं।

## (आ) जाग्रव् :--

नवप्रस्तस्य परादयं चाहमिदं मम । (३।११७।१५) इति यः प्रत्ययः स्वस्थस्तजाग्रद्भागभावनात्॥ (३।११७।१६)

परत्रहा से तुरन्त उत्पन्न हुए जीव का यह ज्ञान कि "यह मैं हूँ" "यह मेरा है" जामत् कहलाता है—इसमें पूर्व काल की कोई स्मृति नहीं होती।

## (इ): - महाजाप्रत्: -

अयं सोहसिदं तन्म इति जन्मान्तरोदितः। (३।११७।१६) पीवरः प्रत्ययः प्रोक्तो महाजाप्रदिति स्फुरन् ॥ (३।११७।१७)

पहले जन्मों में उदय हुआ और हढ़ता को प्राप्त हुआ यह ज्ञान कि "यह मैं हुँ" और "यह मेरा है" महाजायत कहलाता है।

#### (ई) जाग्रत्स्वप्नः—

अरूतमध वा रूउं सर्वधा तन्मयात्मकम् । (३।११७।१७) यजाप्रतो मनोराज्यं जाप्रतस्वप्रः स उच्यते ।। (३।११७।१८) द्विचन्द्रशक्तिकारूप्यस्थान्ष्णादिभेदतः अम्बासारबाप्य बायत्वं स्वप्नोऽनेकविधो भवेत् ॥ (३।११७।१९)

जाप्रत् अवस्था का मनोराज्य (अम) चाहे वह दृढ़ हो गया हो अथवा न हुआ हो-जब कि उसमें तन्मयता हो जावे अर्थात् जब जीव उसमें इतना मग्न हो जावे कि उसे कल्पना के वजाय सत्य समफते लगे-जायन् स्वप्न कहलाता है। वह कई प्रकार का होता है-जैसे एक चन्द्रमा की जगह दो का भान; सीप के स्थान पर चान्दी का भान, रेगिस्तान में भूगतृष्णा की नदी का भान आदि ।

प्रचित्तत भाषा में इस प्रकार के ज्ञान को भ्रम कहते हैं। इसका उदय करपना द्वारा जाप्रत् दशा में होता है इसलिये इसका नाम जाप्रतस्वपन है।

#### (उ) स्वप्न :--

अल्पकालं मया इष्टमेवं नो सत्यमित्वपि। (३।११७।१९) निहाकालानुभृतेऽधं निहान्ते प्रत्ययो हि यः। स स्वप्नः कथितस्तस्य महाजाङाहिस्थतेईदि॥ (३।११७।२०)

महाजाप्रत् अवस्था के भीतर निद्रा के समय अनुभव किये विषय के प्रति जागने पर जब इस प्रकार का भाव हो कि यह विषय असत्य है और इसका अनुभव मुक्ते थोड़े समय के लिये ही हुआ बा-उस बान का नाम स्वप्न है।

#### ( ऊ ) स्वप्नजाग्रत् :-

चिरसंदर्शनाभावादप्रकुछबृहद्वपुः । (३१११७१२०) स्वप्नो जावत्तया रूढ़ो सहाजाउत्पर्द गतः ॥ (३।११७।२१) अक्तते वा सते देहे स्वप्नजाडान्मतं हि तत् ॥ (३१११७१२२)

जब अधिक समय तक जायत् अवस्था के स्थूल विषयों का और स्यूब देह का अनुभव न हो तो स्वप्न ही जामत् के समान होकर महा- जामत् सा माल्स पड़ने लगता है। स्थूल शरीर के मौजूद रहते हुए अथवा न रहते हुए जब इस प्रकार का अतुभव होता है उसे स्वप्न जामत् कहते हैं।

(ए) सुचुप्ति :—

पडवस्थापरित्यामे जडा जीवस्य या स्थितिः । (३१११७१२२) भविष्यदुःखबोधाका सौदुसी सोच्यते गतिः ॥ (३।११७१२३) पते तस्यामवस्थायां नृणकोष्टश्चिकादपः । (३।११७१२३) पदायाः संस्थिताः सर्वे परमागुप्रमाणिनः ॥ (३।११७१२४)

पूर्वोक्त ६ अवस्थाओं से रहित—भविष्य में दुःख देनेवाली बासनाओं से युक्त—जीव की अचेतन (जड़ ) स्थिति का नाम सुपृष्ति है। उस अवस्था में संसार के तृशा, मिट्टी, पत्थर आदि सब ही पदार्थ अत्यन्त सूदम रूप से वर्चमान रहते हैं।

## (१०) जीवों के सात प्रकार :-

ते स्वप्नावाग्यः केचित्केचित्संकल्पवागराः । केचित्केचळ्वाग्रस्थाध्यस्वाग्रात्स्थिताः परे ॥ (६१५०१२) चनजाग्रत्स्थिताथान्ये बाग्रात्स्वग्रास्तयेतरे । क्षीणवागरकाः केचिव्योवाः ससविधा स्मृताः ॥ (६१५०१३)

जीव सात प्रकार के होते हैं। स्वप्रजागर, संकल्पजागर, केवलजागर, चिरजागर, धनजागर, जामतवप्र, और चीयाजागर।

#### (अ) स्वप्नजागर !-

करिसद्रियतमानने करंप करिसदियज्ञगति क्यचित्।
केचित्सुसाः स्थिता देहैं जीवा । जीवितयमिंगः ॥ (११०१९)
ये स्वप्रमित्रयन्ति तेषां स्वप्रमिदं जगत्।
विदि ते हि सत्त्वयन्ते जीवकाः स्वप्रकासराः ॥ (६१९०१६)
क्यिश्वं प्रमुसानां यः स्वप्रः स्वप्रमुत्थितः।
विषयः सोऽयमस्माठं तेषां स्वप्नतरा वयम् ॥ (६१९०१९)
तेषां चिरतमा स्वप्नः स जामन्त्वमुपासतः।
स्वप्रजागरकास्ते तु जीवास्ते तर्गताः स्थिताः॥ (६१९०१८)
जव कि ऐसा हो कि किसी पूर्व तथा श्रन्य करूप के जगत् में रहने

वाले जीव सोते हुए स्वप्न देखें और उनका स्वप्न इस जगत् के रूप में स्थित हो जाए तो वे जीव स्वप्नजागर कहलाते हैं (अथात वे जीव जिनका स्वप्न दूसरों के लिये जामत् जगत् है)। इस प्रकार यदि कभी और कहीं सोते हुए जीवों का स्वप्न हमारे लिये जामत् अवस्या का विषय हो और हम उनके स्वप्न के व्यक्ति हों, तो उन जीवों को जिनका स्वप्न-संसार हमारे लिये जामत्संसार वन जाता है स्वप्नजागर जीव कहाते हैं।

(आ) संकल्पजागर :-

कर्रिमञित्याक्तने कल्पे क्रिमञ्ज्ञिकाति क्वचित्। भनिदास्त्र प्वान्तः संकल्पेकपराः क्षियताः॥ ( ११५०।१४ ) ध्यानाहिलुध्तिः वाय मनोराज्यवद्यानुगाः। सङ्कलपदाक्यमापन्ना गलितायानुभृतयः॥ ( ११५०।१५ ) संकलप एव जायस्यं येषां चिरतयासतः। तत्रास्तमितचेशानां ते हि संकल्पजागराः॥ ( ११५०।१७ )

जब कि किसी पूर्व कल्प अथवा अन्य जगत् में रहने वाले जीव विना सोये, ध्यान से च्युत होकर, संकल्प में रत और मनोराज्य में निमन्न हो जाएँ और इतने मन्न हो जाएँ कि उनको अपने जामत्-संसार का कुछ भी झान न रहे, और उनका संकल्प ही अंशतः या पूर्य-तया जामत् भावको धारण कर ले, और उनकी वाहर की सब चेष्टायें शान्त हो जायेंगी, तो वे संकल्प जागर कहलाते हैं।

(इ) केवलजागर :-

प्राथम्येनावतीणांस्ते महाणो बृंदितात्मनः। प्रोक्ताः केवलजागर्याः प्रायुत्त्वतः विकासिनः॥ ( \$15 ०११९ ) वृद्धिशील ब्रह्मा से उदय होने पर प्रथम ही जन्म बाले जीव जो भागे विकास को प्राप्त होंगे —केवल जागर कहलाते हैं।

(ई) विखागर :-

भूयो जन्मान्तरगतास्त पृत्र विश्वागराः । कथ्यन्ते प्रौडिमाबाताः कार्यकारणवारिणः ॥ ( ई।५०१२० ) वे ही (केवल जागर) जीव कार्य कारण के नियम के अनुसार दूसरे

व हो (कवल जागर) जान कार्य कारण के नियम के अनुसार दूर जन्मों में प्राप्त होकर प्रौढ होने पर चिरजागर कहलाते हैं।

#### ( उ ) घनजागर :-

त प्व दुष्ट्रतावेशाळाडस्थावरतां गताः। धनजापत्तया प्रोक्ता जायत्सु धनतां गताः॥ (५१०००२१) चिरजागर जीव पाप कर्मों के वश होकर स्थावरादि जड़ अवस्था को प्राप्त होकर स्थूल दशा में स्थित होने पर घनजागर कहलाते हैं।

#### ( क ) जाग्रत्स्वप्न :--

ये तु शास्त्रार्थंतरसङ्गवोधिता बोधमामताः। पश्यन्ति स्वप्नवज्ञाप्रजाधनस्वप्ना भवन्ति ते॥ (३।५०।२२)

जो जीव शास्त्र तथा सज्जन सङ्ग द्वारा बोध प्राप्त कर लेने पर जाप्रत् दृशा को स्वध्न के समान सममने लगते हैं वे जाप्रस्वप्न कहलाते हैं।

#### (ए) श्रीणजागर:-

ये तु संप्राप्तसंबोधा विश्वान्ता परमे परे। क्षीणकाव्रत्प्रभृतयस्ते सुर्यो भूमिकां यता:॥ ( ई।५०।२३ )

जो जीव ज्ञान प्राप्त कर लेने पर परम पद में शान्ति को प्राप्त कर लेते हैं, जिनके लिये जायन्, स्वप्त और सुपृप्ति इन तीनों अवस्थाओं का अनुभव चीए हो चुका है और जो चौथी भूमिका (तुर्यावस्था) में स्थित रहते हैं वे चीए जागर कहलाते हैं।

## (११) जीवों की पन्द्रह जातियाँ :-

सत्त्व, रजस्, तमस्, इन तीनों गुणों के श्रीर शुभाशुभ कर्मों के श्राधार पर संसार के सब जीवों को विसष्ठ जी ने १४ जातियों में विभक्त किया है। वे ये हैं:—

## (१) इदंप्रथमता :---

इदंप्रथमतोत्पन्नो योऽस्मिन्नेय हि जन्मनि। इदंप्रथमतानान्नी ग्रुमाभ्याससमुद्रवा ॥ (३।९४।२) ग्रुमाङोकाध्रया सा च ग्रुमकायांनुबन्धिनी। (३।९४।३)

जो जीव उत्पन्न होते ही प्रथम अन्म में ही शुभ कामों के करने के कारण और शुभ अभ्यास के द्वारा उत्तम लोकों में जाने के योग्य हो जाते हैं उनकों जाति का नाम "इदंप्रथमता" है।

## (२) गुणपीवरी:-

सा चेंडिचित्रसंसारवासना व्यवहारिणी । (३१९४१३ ) भवैः कतिपयैगोंक्षमित्युका गुणपीवरी ॥ (३१९४४ )

यदि वह (इदंप्रथमता) जाति विचित्र संसार के विषयों की वासनाओं में फँस जाने पर भी कुछ जन्मों के पश्चात् मोच प्राप्त करने के योग्य हो तो उसे गुणपीवरी (गुणों से भरी हुई स्यूल) कहते हैं।

#### (३) ससत्त्वा:-

ताटकफळप्रदानिककायोकायोनुमानदा । (३१९४१४) तेन राम ससस्वेति प्रोच्यते सा कृतात्मभिः॥ (३१९४१५)

जो जाति शुभ अशुभ कमों को सममन्कर मोज्ञदायक शुभ कमों का आश्रय लेती है वह आत्मानुभवी पुरुषों द्वारा ससत्त्वा ( सत्त्व गुण सम्पन्न ) कहलाती है।

#### (४) अधमसन्वा:-

भय चेचित्रसंसारवासनाञ्चवहारिणी । (३।९४।९) अत्यन्तकलुपा जन्मसङ्ग्रैज्ञांनभागिनी ॥ (३।९४।९) वाहकफळप्रदानकभमांचमांचुमानदा । असावचमसन्देति तेन साधुमिरच्यते ॥ (३।९४।५)

जो जाति संसार के अनेक विषयों की वासना के अनुसार कार्य करने पर बहुत मलीन हो जाती है और हजारों जन्म बाद जिसमें धर्म और अधर्म के पहचानने की बुद्धि होकर मोश्रदायक धर्म पर चलने की प्रवृत्ति होती है उसे साधुलोग अधमसत्त्वा कहते हैं।

#### (५) अत्यन्त तामसी :-

सँव संख्यातिगानन्तजनमञ्ज्यादनन्तरम् । (३।९४।७) संदिग्धमोक्षा यदि तत्त्रोडयतेऽस्यन्ततामसी॥ (३।९४।८)

यदि किसी जाति के लिये अनिगन और अनन्त जन्मों के पश्चात् भी मोच पाना संदिग्ध ( संदेहयुक्त ) हो तो उसे अत्यन्त तामसी कहते हैं।

### (६) राजसी:-

जनवतनजन्मा तु जातिस्ताहद्यकारिणी । (३१९४।८) योत्पत्तिर्मध्यमा पुंसो राम द्विजिभवान्तरा ॥ (३।९४।९) तादकायां तु सा छोके राजसी राजसत्तम ॥ (३।९४।९) राजसी वह जाति कहलाती है जो मध्यम प्रकार की हो खौर जो दो तीन जन्मों के अनन्तर ही राजस प्रकार के कमें करना आरम्भ कर दे।

## (७) राजसमात्त्विकी:-

अविप्रकृष्टकमापि सोष्यते कृतबुद्धिभिः । सा हि तन्यृतिमात्रेण मोस्रयोग्या सुमुक्षुभिः ॥ ( ३।६४।१० ) तादकायांनुमानेन प्रोक्ता राजससास्त्रिकी ॥ (३।९४।११ )

राजससात्विकी वह जाति कहलाती है जो यद्यपि जन्म से शुद्ध न होते हुए भी जीवन में ऐसे काम करे कि शरीर की मृत्यु के पश्चात् इसे मोच मिल सके। उसके शुभ कामों के कारण ही उसे राजस-सात्त्विकी कहते हैं।

#### (८) राजसराजसी :---

सैव चेदितरेरल्पैर्जन्मभिर्मोक्षमागिनी । (३१९४)११) तत्ताहकी हि सा वन्त्रीः प्रोका राजसराजसी ॥ (३१९४)१२)

हानी सोग उस जाति को राजसराजसी कहते हैं जिसका जन्म चशुभ स्थिति में हो किन्तु उसके काम ऐसे हों कि थोड़े से जन्म के पीछे उसे मोच प्राप्त हो सके।

#### (९) राजसवामसी:-

सैव जन्मवातेमों सभामिनी चेबिरेषिणी । (३।९४।१२) तदुका वादगारम्मा सहिः राजसवामसी ॥<sup>8</sup>(३।९४।१३)

जिस जाति का जन्म चशुभ स्थिति में हुआ हो और उसकी इच्छायें इतनी अथिक हों कि उसे सैकड़ों जन्मों के पीछे मोझ-प्राप्ति की संभावना हो उसको सन्त लोग राजसतामसी कहते हैं।

## (१०) राजस अत्यन्ततामसी :---

सैय संदिग्धमोक्षा चेरसङ्कैरपि जन्मनाम् । (३।९४।१३) तदुक्ता वादशास्म्मा राजसात्यन्तवामसी ॥ (३।९४।१४)

जिस जाति का जन्म शुम स्थिति में न हुआ हो और उसके कर्म भी ऐसे हों कि उसके लिये हजारों जन्म तक मोल की सम्भावना न हो उसे राजस अत्यन्ततामसी कहते हैं।

#### (११) तामसी :--

भुक्तजनमसहस्रा तु योत्पत्तिर्वक्षणो मृणाम् ।

चिरमोक्षा दि कथिता तामसी सा महाँपिनः ॥ (३।९४।१५)

ब्रह्मा से उत्पन्न हुए इज़ारों जन्म बीत गए ही जिस जाति के और जिसकी खभी मोज प्राप्त करने में भी बहुत समय लगे, उस जीव जाति को ऋषि लोग तामसी कहते हैं।

#### (१२) तामससत्त्वा :--

तजन्मनैव मोक्षस्य भागिनी चेनदृष्यते । (३।९४।१५) तज्जै स्तामससत्त्वेति ताहकारम्भवालिनी ॥ (३।९४।१६)

जन्म लेते ही यदि कोई जाति ऐसे काम करने लगे कि वह मोच प्राप्त करने योग्य हो जावे तो उसे तामसंसत्त्वा कहते हैं।

(१३) तमोराजसी:-

भवैः कतिवयैमोवभागिनी चेस्ट्रुच्यते । (३।९४।१६) तमोराजप्रस्पेति वाहबैद्युव्यह्नेहितः ॥ (३।९४।१७)

जिस जाति के ऐसे गुण हों कि वह कुछ जन्म के पीछे मोच प्राप्त करने के योग्य हो उसे तमोराजसी कहते हैं।

#### (१४) तामसतामसी :--

पूर्वजन्मसङ्ख्याच्या पुरोजन्मसत्तेरपि । (३।९४।६७) मोक्षयोच्या ततः प्रोक्ता तन्त्री स्तामसतामसी ।। (३।९४।६४)

जिस जाति के इज़ारों जन्म पहिले हो चुके हैं और अभी सैक्ड़ों और होकर जिसे मोल का अधिकार होगा, उसे झानी लोग सामस-वामसी कहते हैं।

#### (१५) अत्यन्त तामसी:--

पूर्वे तु जन्मलक्षात्वा जन्मलक्षेः पुरोऽपि चेत् । (३।९४।१०) संदिग्धमोक्षा तदसौ प्रोज्यतेऽत्यन्ततामसी ॥ (३।९४।१९)

जिस जाति के लाखों जन्म पहिले हो चुके हों और लाखों होने-पर भी जिसके मोज प्राप्त करने में संदेह हो उसे अत्यन्त वामसी कहते हैं।

(१२) सब जीव ब्रह्मा से उत्पन्न होते हैं :--विश्वची के मत में जीव अनादि और अनन्त नहीं हैं। उनकी इत्पत्ति और लय दोनों ही होते हैं। जीवों का उदय ब्रह्मा से, जो कि परम ब्रह्म का सृष्टिकारक आकार है, होता है। ब्रह्मा से जीवों का उद्गम कसे होता है, उसका योगवासिष्ट में बहुत सुन्दर और साहि-स्थिक वर्णन है। उसका दिग्दर्शन मात्र हम यहाँ कराते हैं:—

सर्वा पृताः समायान्ति बद्धणो भृतजातयः । (३।९४।१९)
किश्चिरप्रचिवता भोगाद्ययोग्राकेरियोर्मयः ॥ (३।९४।२०)
स्वते अस्पिन्द्रता भोगाद्योपादिव मरीचयः । (३।९४।२१)
स्वमरीचिवलोद्ध ता ज्वलिताग्नेः कणा इव ॥ (३।९४।२३)
मन्दारमञ्जरीस्पात्रमृत्विम्वादिवांशवः ॥ (३।९४।२३)
यथा विटिषिनिरिचन्नास्तद्भृपा विटपिश्चयः ॥ (३।९४।२३)
कटकाद्भदेश्वयुक्तयः कनकादिव ॥ (३।९४।२५)
निर्म्भरादमलोग्रोतात्पयसामिव विन्द्यः ॥ (३।९४।२६)
भाकान्नास्य घटस्थासीरन्भाकान्नाद्यो यथा ॥ (३।९४।२७)
सीक्तावर्तसद्दरीविन्दवः पयसो यथा ॥ (३।९४।२०)
मृत्रद्णातरद्भिण्यो यथा भास्करतेजसः ॥ ३।९४।३०)
स्रोतररमेरिव ज्योतस्ना स्वालोक इव तेजसः ॥ ३।९४।३०)
स्रोतररमेरिव ज्योतस्ना स्वालोक इव तेजसः ॥ ३।९४।३०)

सव जीवों की दर्यात्त बझा से इस प्रकार होती है जैसे कि हिलते हुए जल से लहरों की; दीपक की रोशनी से उसकी किरणों की; जलती हुई आग की लटा से जिनगारियों की; चन्द्रमा के बिम्ब से मन्दार की मख़री के समान किरणों की; वृत्त से उसकी चित्रविचित्र शोभा की; सोने से कड़े, अङ्गद और केयूरादि गहनों की; साफ और चमकदार मरने से जलकणों की; आकाश से घटाकाश, थालीआकाश और रन्ध्राकाश आदि छोटे-छोटे आकाशों की; जल से मँवरों, लहरों, वृन्दों, और बोछारों की; सूर्य की प्रभा से स्गित्रकणा की नदियों की; चन्द्रमा से चान्द्रनी की और रोशनी से उसकी चमक की।

(१३) सब जीवों की उत्पत्ति और लग एक ही नियम

से होते हैं :--

यथा सम्प्रवते बद्धा कीटः सम्प्रवते तथा। (३।६७।६९) आवहकीटसंवित्तेः सम्यक्संवेदनात्स्रयः॥ (३।६७।६८) जिस प्रकार ब्रह्मा की उत्पत्ति होती है उसी प्रकार कीड़े की होती है; श्रीर ब्रह्मा से लेकर चींटी तक सब जीवों का लय केवल सद्झान द्वारा ही होता है।

(१४) संसारके सब पदार्थें के भीतर मन है :--

पृतिचित्तश्वरीरत्वं विदि सर्वगतोदयम् । (३।४०।२०)
यथा बीजेषु पुष्पादि मृद्दो राशौ घटो यथा ।
तयान्तःसंस्थिता साधो स्थावरेषु स्ववासना ॥ (३।१०।१९)
विच्छक्तियांसना बीजरूपिणी स्वापधींमणी ।
स्थिता रसतया नित्यं स्थावरादिषु वस्तुषु ॥ (३।१०।२३)
बीजेपूछास्रस्पेण जाड्येन जदरूपिषु ।
द्रव्येषु द्रव्यमावेन कार्टिन्येमेतरेषु च ॥ (३।१०।२४)
प्राणीवीर्यरसान्तस्था संविज्ञङ्गममाततम् ।
तनोति छतिकान्तस्थो रसः पुष्पकतं यथा ॥ (६।२८।१८)

संसार की सब ही बस्तुओं के भीतर चित्त ( मन ) वर्तमान है। जड़ पदार्थों के भीतर भी बासना ऐसे मौजूद है जैसे कि बीज के भीतर पुष्प आदि और मिट्टी में घड़ा। स्थावर ( जड़ ) पदार्थों के भीतर भी बासनाओं की बीजरूपी चित् शक्ति सोवी हुई अवस्था में उनके रस के रूप में सदा वर्तमान रहती है। यह शक्ति बीजों में उज्ञास के रूप में, जड़ पदार्थों में जड़ता के रूप में, द्रव्यों में द्रव्य माव से और कड़ी बस्तुओं में काठिन्य के रूप में प्रगट होती है। जिस प्रकार जाता के भीतर रहने बाजा रस, फूल और फल के आकार में विकसित होता है, उसी प्रकार प्राणियों के बीच के रस के भीतर वास करती हुई यह चिति सब चेतन वस्तुओं का विकास करती है।

# १०-मनकी अद्भुत शक्तियाँ

उत्तर यह बताया जा चुका है कि मन सर्वशिक्तिमय, सर्वगत, और अनन्त परम ब्रह्म का ही एक कल्पनारमंक आकार है। मन का ब्रह्म के साथ तादात्म्य सम्बन्ध है; मन और ब्रह्म दो अलग बस्तुएँ नहीं हैं। ब्रह्म ही मन का आकार धारण करता है। इसिलये मन में भी ब्रह्म की नाई अनन्त और अपार शक्तियाँ हैं। यहाँ पर योगवासिष्ठ के अनुसार मनकी अनेक प्रकार की शक्तियों का उल्लेख किया जाता है।

## (१) मन सर्वशक्तिसम्पन है।

मनो हि जगतों कर् मनो हि पुरुषः स्मृतः । (३।९१।४)
स्वरूपं सर्वकृतः च दाकत्वं च महात्मनः ॥१॥ (३।९१।१६)
मनो यहनुसंघत्तं तरेवाप्रोति तत्क्षणात् । (३।९२।१८)
यधैतद्वाववेत्स्वांन्तं तथैव भवति क्षणात् ॥२॥ (३।९१।९२)
प्रतिभासमुपायाति यण्डस्य हि चेतसः ।
तत्तत्रकृतामेति स्थैयं सफलतामपि॥३॥ (३।९१।१७)

मन जगत् को रचनेत्राला है, मन ही स्वयं पुरुष है। मन में सब प्रकार की शक्तियाँ हैं और मन सब कुछ कर सकता है। मन जिस बस्तु के प्राप्त करने का इरादा कर लेता है उसे अवश्य ही प्राप्त कर लेता है। मन अपने भीतर जैसी भावना करता है चला भर में वैसा ही हो जाता है। जो कल्पना चित्त के अन्दर उदय होती है बही बाह्य जगत् में स्थिर और फलयुक्त होकर प्रकट होती है।

## (२) मनमें जगत् को रचने की शक्ति है।

तत्संकरपारमकं चेतो यथेदमस्त्रिलं जगत्। संकरपाति संकरपैस्तयेव भवति क्षणात्॥ (१।११४।१७) विश्ववीजमहत्त्वं त्वं विद्धि तस्माद्धि जायते। साहवक्ष्युर्वीनदीकादिकगञ्जठरपादपः॥ (६।७।११) चित्तमेव जगत्कर्त् संकरपयति यद्यथा। असत्सत्सदस्यचेव तत्तवा तस्य विष्ठति॥ (६।१३९।१) अङ्करस्य यथा पत्रखतापुष्पप्रकश्चियः । मनसोऽस्य तथा जावतस्यप्रविश्वमभूमयः ॥ (३१११०।४६ ) करुपं क्षणीकरोति क्षणं क्षणं नयति करपतास् । मनस्तदायत्तमतो देशकालकां विदः ॥ (३।१०३।१४ )

मन का स्वभाव संकल्प है। जैसे जगत् की मन कल्पना करता है संकल्प द्वारा वैसा ही जगत् निर्मित हो जाता है। श्रहंभाव (मन) को ही जगत् का बीज समम्मना चाहिये। इस बीज से ही पहाड़, समुद्र, पृथ्वी भौर निद्योंवाले जगत् रूपी वृज्ञ की उत्पत्ति होती है। चित्त ही जगत् का उत्पादक है। वह जैसा जैसा संकल्प करता है उसी के श्रनुसार—सत्, असत् अथवा सदसत्—जगत् की उत्पत्ति होती रहती है। जाअत्, स्वप्न और अम आदि सब अवस्थाएँ इस प्रकार मन के रूपान्तर हैं जैसे कि पत्ते, वेल, फूल, फल आदि श्रङ्कर के रूपान्तर होते हैं। देश और काल का विस्तार और कम भी मन के ही आधीन हैं। मन ही कल्प को ज्ञुसा बना देता है और ज्ञुस को कल्प।

(२) मन जगत् की रचना में पूर्णतया स्वतंत्र है :— तत्स्वयं स्वैरमेवाशु संकल्पयित देहकम् । तेनेयमिन्द्रजालश्रीविततेन वितन्यते ॥ (३।४।७९)

मन अपने आप ही स्वतंत्रतापूर्वक शरीर की रचना करता है। देहभाव को धारण करके वह जगत्रूपी इन्द्रजाल की रचना करता है।

(४) प्रत्पेक मन में इस प्रकार की शक्ति है:

प्रत्येकमेव पिंचनं तहें क्षेप्रशक्ति है।

प्रथमप्रत्येकमंदितः प्रतिचित्तं बग्द्भमः ॥ (३।४०।२९)

प्रत्येक चित्त में इस प्रकार की जगत् के उत्पादन करने की शक्ति
है। प्रत्येक चित्त में जगत्रवर्षी भ्रम का उदय प्रयक प्रथक होता है।

(५) जीव में सब कुछ प्राप्त करने की अनन्त शक्ति है:—

सर्वे सम्पाद्यस्थानु स्वयं जीवः स्वमीहितम् । (३।४५।१२) प्रत्येकमस्ति विश्वतिक्षीवशक्तिस्वरूपिणी ॥ (३।४५।१३) जीवस्योदेति या शक्तिर्यस्य यस्य यथा यथा। भाति वृत्यक्षदा नित्यं तस्य तस्य तथा तथा ॥ (३।४५।१४) यस्य यस्य ययोदेति स्वचित्प्रयतनं चिरम् ।

फलं ददाति कालेन तस्य तस्य तथा तथा ॥ (३।४५।१८)

तपो वा देवता वापि भूत्वा स्वैव चिदन्यया ।

फलं ददात्यय स्वैदं नभःफलिनपातवत् ॥ (३।४५।१९)

स्वसंविधतनादन्यत्र किञ्चिच कदाचन ।

फलं ददाति तेनाशु यथेक्लसि तथा कुरु ॥ (३।४५।९०)

स्वया वासनया छोको यधत्कर्म करोति यः ।

स तथैव तदाप्रोति नेतरस्थेह कर्नुता ॥ (४।१३।११)

न तदस्ति जगतकोशे शुभकमांनुपातिना ।

यत्पौरुपेण शुद्धोन न समासायते जनैः ॥ (३।९२।८)

जीव जो कुछ चाहता है वह सब अपने आप ही सम्पादन कर लेता है। प्रत्येक जीव में चित्-शक्ति (आत्मा की अनन्त और अपार शक्ति ) वर्त्तमान है। जीव में जिस जिस प्रकार की शक्ति का उदय होता है उसी उसी प्रकार का फल उसको प्राप्त होता है। जीव जैंसा प्रयत्न करता है यथा समय उसका फल मिलता रहता है। कभी तपके रूप में, कभी देवता के रूप में, स्वयं आत्मा ही आत्मा की इच्छायें अक्सात् पूरी कर देता है। अपने ही प्रयत्न के सिवाय कभी और कोई हमको सिद्धि देनेवाला नहीं है। इसिलेये जो कुछ प्राप्त करना चाहते हो उसके लिये प्रयत्न करो। अपनी वासना से प्रेरित होकर जो जैसा यत्न करता है वैसा ही फल पाता है। यहाँ दूसरा कोई हमारे भाग्य का निर्माण करनेवाला नहीं है। संसार में ऐसी कोई वस्तु नहीं है जो सत्कर्म और शुद्ध पुरुषार्थ द्वारा प्राप्त नहीं की जा सकती हो।

## (६) विषयों का रूप इमारे चिन्तन के आधीन है :-

पथा भावनमेतेषां पदार्थानां हि सत्यता । (३।९६।३०)
स्रतस्यः सत्यतामेति पदार्थो भावनात्तथा ॥ (३।९६)३१)
येन येन यथा यद्यद्या संवेद्यतेऽनद्य ।
तेन तेन तथा तत्तत्तदा समनुभ्यते ॥ (३।६०।१६)
अमृतत्वं विषं याति सदैवामृतनेदनात् ॥ (३।६०।१७)
निमेषे यदि करपौद्यसंविदं परिविन्दति ।
निमेषे पव तत्करपो भवत्यत्र न संदायः ॥ (३।६०।१०)

कर्ल यदि निमेपत्वं वेत्ति करपोऽप्यसौ ततः। निमेपीमवति क्षित्रं ताहररूपारिमका हि चित् ॥ ( ३।६०।२१ )-मध्रं कटलामेति कटमावेन चिन्तितम् । (३।६०।२७) कड़ चाया ते माधुर्ये मधुरत्वेन चिन्तितम् ॥ (३१६०।२८) मिजनद्या हिपन्मित्रं रिपुनुद्वा रिपुः मुहत्। (३१६०।२८) भवतीति महाबाही यथासंबेदनं जगत्॥ (३।६०।२९) वेश्नात्पीतमानीलं शुक्तं वाप्यनुभूयते। आपहदुत्सवः सेदं करोति परिमोहितः॥ (३।६०।३२) श्रूयमाकीर्णेतामेति वेदनातस्वप्रदक्षिवव । ( ३।६०।३१ ) असचक्षी विमुदानां प्राणानप्यपकर्षति ॥ (३।६०।३३) वेदनारस्यप्रयनिवा जावतीय रविपदा। यदाया भासभायातं वत्तवा स्थितां गतम् ॥ (३।६०।३४) यं यं निश्रयमादते संविदन्तस्वण्डितम्। वच्येबानुभवति प्रत्यक्षमिति सर्वगम् ॥ ( १११००।३ ) धं यं निधयमादत्ते संवित्स्वरदिनिधया। तथा तथा भवरवेषा फलयुक्त स्वभावतः॥ ( ई।१४८।५ )

संसार के सब पदार्थों का रूप इमारे चिन्तन पर निर्भर है। चिन्तन करते-करते असत्य पदार्थ भी सत्य प्रतीत होने लग जाता है। जिस वस्तु का जिस भाव से चिन्तन किया जाता है वह वस्तु उसी प्रकार से अनुभव में आने लगती है। सदा अमृतरूप से चिन्तन करने से विष भी असृत हो जाता है और सदा मित्रभाव से चिन्तन करने से शबु भी मित्र हो जाता है। निमेपमात्र समय भी कल्पभाव से चिन्तन करने पर अवश्य ही कल्प के समान अनुभूत होने लगता है। इसी प्रकार यदि कल्प की निमेपभाव से चिन्तना की जाए तो जरूर ही कल्प निमेप के समान हो जाता है। ब्रात्मा का प्रभाव ही ऐसा है। कटुमाव से चिन्तन करने पर मीठी वस्तु भी कड़वी माल्म होने लगती है और मिठाई के चिन्तन से कड़वी बस्तुएँ मीठी माल्म पड़ने लगती हैं। मित्र बुद्धि से शत्रु मित्र हो जाता है और शत्रु बुद्धि से मित्र शत्रु बन जाता है। जैसा हमारा विचार वैसा हमारा जगत्। चिन्तन द्वारा पीली वस्तु नीली अथवा श्वेत मालूम पड़ने लगती है, और उत्सव को भी आपत्ति समक्त कर मूढ़ मनुष्य शोक करने लगता है। स्वप्न की भाँति श्रन्य स्थान भी भरा हुआ जान पड़ने लगता है और मौजूद न होता हुआ भी भूत मूर्जों के प्राण ले लेता है। केवल चिन्तन के द्वारा ही स्वप्न की स्त्री जामत् की स्त्री के समान रित-सुख देती है। जिसके मनमें जैसी चिन्तना उदय हो जाती है वह वैसा ही अनुभव किया करता है। जैसा हु ख्याल जिसके मन में हड़ हो जाता है वह उसको प्रत्यत्त रूप से वैसा ही अनुभव किया करता है। हड़ निश्चयवाला आत्मा जैसा-जैसा चिन्तन करता है वैसा-वैसा फल प्राप्त करता है।

(७) जैसी द्ध जिसकी भावना वैसा ही फल:-

हडभावनया चेतो यदाया भावयत्यसम् । (४।२१।५६) वत्तरक्षं तदाकारं तावरकालं प्रपश्यति ॥ ( ४१२११५७ ) न तदस्ति न यत्सत्यं न तदस्ति न यन्स्या । ( ४।२१।५७ ) वया येन निर्णीतं तत्त्रथा तेन छक्ष्यते ॥ ( ४।२१।५८ ) यादर्श भावमादत्ते दृढाभ्यासवक्षान्मनः। तथा स्वन्दास्यकर्मास्यव्यावासा विमुखति ॥ ( ४।२१।२० ) तथा किया सत्पन्नतां निष्पादयति चादरात्। चास्वादमनुभूषाञ्च बध्यते ॥ ( ४।२१।२१ ) ततस्तमेव यं यं भावमुपाइते तं तं वस्तिवि विन्दति। तत्त्वहेयोऽन्यवास्तीति निश्चयोऽस्य च जायते ॥ ( ४।२१।२३ ) धमांधेकाममोक्षाचे प्रयतन्ते सदैव हि। मनांखि दृद्धभिद्यानि प्रतिपाया स्वयेव व ॥ ( १।२१।२३ ) न निम्बेञ्ज कटुस्बा इशीसोच्यौ नेन्द्रपावकी। यद्यथा परमाभ्यस्तमुपळण्यं तथैव तत्॥ (४।२१।३३) हडाभ्यासी य प्वास्य जीवस्योदेत्यविञ्चतः। स्रोऽज्यन्तमरसेनापि समेवाचत्रधावति ॥ ( ई।६३।२४ ) मनो निमलसत्वात्म यद्भावपति यादशम्। भवत्येव यमावतीं भवेत्पयः ॥ (४।१७।४) तत्त्रयाश जीवो यहासनावज्ञस्तदेवान्तः प्रपश्यति । (४)१४।२६ ) भावनेव स्वमारमानं देहोऽप्रमिति परवित ॥ ( ५।६३।३३ ) वासन्या जन्तोविषमप्यमृतावते । असत्यः सद्यतामेति पदार्थो भावनाच्या ॥ (३।५६।३१) वराया भावयत्याञ्च सत्त्वा परिप्रवित । ( दै।५१।३ ) इन्द्रियाणीन्द्रयायांस्यं विद्धि संवेदनं स्वच्या। ( \$19818 )

हरू भावना युक्त होकर मन जिस वन्तु की जैसी कल्पना करता है उसको उसी व्याकार में, उतने ही समय तक, और उसी प्रकार का फल देनेवाला अनुभव होता है। यहाँ पर किसी वस्तु को न सत्य कह सकते हैं और न असत्। जिसने जिसको हड़ निश्चय के साथ जैसा समक्त लिया है उसे वह वैसा ही दिखाई पहता है। इड अभ्यास के द्वारा जो मनुष्य अपने मन में जिस प्रकार के भाव को स्थिर कर लेता है उसी प्रकार की उसकी वासनायें और किया होने लगती हैं। बड़े शीक से वह उसी प्रकार को कियायें करने लगता है, और उनके अनुसार अपनी भावना के अनुरूप फल पाकर उसका आवादन करके उसमें वैंध जाता है। मनुष्य प्रत्येक वस्तु का रूप ध्यपनी भावना के अनुरूप ही देखता है। क्या क्या प्राप्त करने योग्य है और क्या नहीं —इस प्रकार का निश्चय भी भावता द्वारा ही होता है। हढ़ निश्चय वाले मन अपनी भावना के अनुसार ही धर्म, अर्थ, काम और मोच के बिये प्रयत्न करते हैं। जैसी भावना का हड़ अभ्यास हो जाता है वैसा ही अनुभव होने लगता है; स्वयं तो न नीम कहवा है और न गना मीठा, त आग गरम, और न चन्द्रमा शीतल । जिस विचार का जीव के हृद्य में हुड़ अभ्यास हो जाता है वहीं विचार - चाहे वह कितना ही दुखदायी क्यों न हो-वार वार बद्य होता है और जीव को अपनी क्रोर खींचता रहता है। शुद्ध मन जिस वस्तु की जैसी भावना करता है वह वस्तु इसी प्रकार की तुरन्त ही हो जाती है; जैसे जल में भँवर उत्पन्न हो जाता है। जीव अपने भीतर उसी प्रकार की वस्तुओं का अनुभव करता है जैसी वासनाओं से वह वँघा हुआ है। भावता के कारण ही वह अपने आपको शगीर समझने लगता है। वासना के प्रभाव से ही जीव के किये विष अमृत हो जाता है और असत्य पदार्थ भी सत्य हो जाता है। जैसी जिसकी भावना होती है वैसा ही उसका अनुभव होता है। इन्द्रियों और उनके विषय सब ही जीव के अपने ख्याल से ही बने हैं।

## (८) अभ्यास का महत्व:

पौनःपुन्येन करणमभ्यास इति कथ्यते। पुरुषार्थः स पनेह तेनास्ति न विना गतिः॥ (५१६७।४३) योऽभ्यासः प्रकारयन्तः ग्रुवचित्रमस्तो रसात्। भवेत्तन्त्रमयमेवान्तरावालमिव सस्त्रते॥ (६१६७)३१) शातिवाहिकरेहोऽपं शुद्धचित्र्योम केवलम् । शाधिमौतिकतामेति भावनाभ्यासयोगतः ।। (ई।६०।३०) शाधिमौतिकरेहोऽसौ धारणाभ्यासभावनात् । विहर्ज्ञवत्स्मभयेति पश्याभ्यासचिज्ञम्भतस् ॥ (ई।६०।३१) द्वःसाध्याः सिद्धिमायान्ति रिपवो यान्ति मिन्नताम् । विषाण्यसृततां यान्ति संतताभ्यासयोगतः ॥ ई।६०।३३) दृशम्यासाभियानेन यत्ननाम्ना स्वकर्मणा । निक्रयेदनजेनैव सिद्धिभवति नान्यया ॥ (ई।६०।४१)

किसी काम को बार बार करने का नाम अभ्यास है; उसीको पुरुषार्थ भी कहते हैं। उसके बिना किसी प्रकार की उन्नित नहीं होती। शुद्ध चिन् (आत्मा) का उसी प्रकार का आकार हद हो जाता है जैसे आकार का उसमें अभ्यास होता है—यह बात बालक तक भी जानते हैं। भावना के अभ्यास से सूद्ध शरीर, जो कि वास्तव में शुद्ध चिदाकाश (आत्मा) है, आधिभौतिक (स्थूल) भाव को प्रहुण कर लेता है। इसी प्रकार आधिभौतिक (स्थूल) देह भी सूदम धारणा के अभ्यास से पत्नी के समान आकाश में गमन करने लगता है। अभ्यास से पत्नी के समान आकाश में गमन करने लगता है। अभ्यास का इतना महत्व है। बरावर अभ्यास (बरन) करने से नामुमकिन (असम्भव) भी मुमकिन (सम्भव) हो जाता है। राष्ट्र सम्भव) भी मुमकिन (सम्भव) हो जाता है। यह नामवाले अपने ही पुरुषार्थ से, जिसका नाम हद अभ्यास है, मनुद्ध को संसार में कामयाबी होती है; किसी दूसरे साधन से नहीं।

### (९) मन के इड़ निश्रय की शक्ति:-

न मनोनिश्चयकृतं करिचदोधियतुं क्षमः ॥ (३।८८।१८)
यो यद्यप्तां यातो जन्तोर्मनसि निश्चयः ।
स तेनैय विना ब्रह्मज्ञान्येन निवापते ॥ (३।८८।१९)
बहुकालं यदभ्यस्तं मनसा इडिनिश्चयम् ।
ज्ञापेनापि न तस्यास्ति क्षयो नष्टेऽपि देहके ॥ (३।८८।२०)
वीरं मनो भेदयितुं मनस्यपि न ज्ञान्यते । (३।८९।३८)
का नाम ता महाराज कीहरयः कस्य ज्ञान्यः ॥ (३।८९।३८)
यामिर्मनासि भियन्ते इडिनश्चयवन्त्यपि । (३।८९।३९)
मन के इड निश्चय को मिटाने या रोकने की किसी में शक्ति नहीं

है। जिसके मन में जो निश्चय दृद् हो गया है उसको उसके सिवाय और कोई नहीं हटा सकता। बहुत समय तक जो बात किसी के मन में गहरे तौर पर बैठ गई है वह शरीर के नष्ट होने पर या शाप द्वारा भी नहीं मन से हटती। दृद् निश्चयवाले वीर मनको अपने निश्चय से मंग करने की शक्ति किसी में नहीं है। किसकी ऐसी शक्ति है जो मन को अपने दृद् निश्चय से हटा सके ?

(१०) जैसा मन वैसी गति :— यथा संवित्तया वित्तं सा तथावस्थिति गता।

वधा संवित्तथा वित्तं सा तथावस्थित गता । परमेण प्रयत्नेन नीयतेऽन्यद्द्यां पुनः ॥ (३।४०।१३) वित्तायत्तिदं सर्वे जगितस्थरवरात्मकम् । वित्ताधीनवतो शम दन्धमोक्षाविष स्पुटम् ॥ (३।९८।३)

जैसा जिसका विचार वैसा ही उसका मन, और जैसा मन वैसी ही उसकी स्थिति होती है। उस स्थिति को दूसरी दशा में लाने के लिये बहुत प्रयत्न करना पड़ता है। जड़ और चेतन समस्त जगत् चित्त के ही आधीन है। हमारा बन्धन और मुक्ति भी चित्त के हाथ में हैं।

(११) दु:ख-सुख भी चित्त के आधीन हैं:

मनःप्रमादाहर्षन्ते दु:खानि गिरिह्य्वत्।

तद्दशादेव नरपन्ति सूर्णस्याप्ते हिमं यथा।। (३।९९।४३)

सर्वेषु सुखदु:खेषु सर्वासु कळनासु च।

मनः कर्न मनो भोक्न मानसं विदि मानवस् ॥ (३।११९।२४)

मनः कर्मफलं सुङ्के छुमं वाध्युममेव वा।

अतिश्वत्तं नरं विदि मोक्तारं सुखदु:खयोः॥ (३।११९।३४)

सर्वेषामेव देहानां सुखदु:खार्थभाननम्।

वारीरं मन प्वेह न तु मांसमयं सुने॥ (४।१३।८)

यस्त्वकृतिम आनन्दस्तद्वं प्रयतिनरैः।

मनस्तन्भयतां नेयं येनासौ समवाप्यते॥ (४।२१।३४)

मन की मूर्खता से दुःख पहाड़ की चोटी की नाई बढ़ते हैं और मन के द्वारा ही दुःखों का इस प्रकार नाश हो जाता है जैसे कि सूर्य के उदय होने पर पाले का । सब दुःख, सुख और अवस्थाओं का बनाने-बाला और भोगनेवाला मन हो है । मनुष्य मनोमय है अर्थात् जैसा किसी का मन वैसा ही वह मनुष्य होता है । शुभ या अशुभ कमों का करनेबाला मन ही है; इसिलये सुल-दुःख का भोगनेवाला मनुष्य मन ही है। हाड़ मांस से बना हुआ शरीर सुलदुःखों को भोगनेवाला नहीं है—सन्न शरीरों में मन ही को सुख या दुःख का अनुभव होता है। जो अलीकिक आनन्द मोज दशा में अनुभव में आता है उसके प्राप्त करने के लिये भी पुरुषार्थी लोग मन की ही साधना करते हैं, क्योंकि उसकी सिद्धि भी मन के शुद्ध होने पर ही हो सकती है।

## (१२) जीव की परिस्थितियाँ उसके मन की रची हुई हैं-

इदं चित्तेच्छयोदेति छीयते तद्गनिच्छया। (४।४९।३३)
दीर्घस्वपनं तथेनेदं विद्धि चित्तेपपादितम् ॥ (४।४९।३४)
या येन वासना यत्र सतेवारोपिता यथा।
सा तेन पछस्भवत्र तदेव प्राप्यते तथा।। (३।९६।१०)
स्वेनैव वित्तस्पण कर्मणा फलप्रमिणा।
सङ्ग्रस्पैकशरीरेण नानाविभ्तरशाखिना।। (३।९६।८)
इदं ततमनेकात्म मायामयमकारणम्।
विश्वं विगतविन्यासं वासनाकस्पनाक्ष्यम् ॥ (३।९६।९)

यह हमारा दृश्य जगत् चित्त की इच्छाओं द्वारा निर्मित है और इच्छाओं के न रहने पर लीन हो जाता है। चित्त द्वारा रचा हुआ यह एक महान् स्वप्न है। जहाँ पर जिसने जैसी इच्छा दृढ़ कर ली है वहीं पर वह उसी अकार से फल देती है। यह नाना प्रकार के अनिन पदार्थों वाला और तत्त्वरहित संसार वासना के अनुसार नाना प्रकार के विस्तार को धारण करनेवाले और फल प्राप्त करनेवाले संकल्पात्मक मन के कम द्वारा रचा हुआ है।

## ( १३ ) शरीर भी मन का ही बनाया हुआ है :-

मनसेर्दं करीरं हि वासनार्थे प्रकल्पितम् । कृमिकोकाप्रकारेण स्वास्मकोरा इव स्वयम् ॥ (४।४९।४) करोति देइं संकल्पारकुंभकारो वटं यवा ॥ (४।१९।१९) बोध्यं मांसास्थिसंवात्रो दरवते पाळभौतिकः । मनोविकल्पनं विश्वि त देहः परमार्थतः ॥ (४।१३।९) स्वप्रसंकल्पकालेन स्थान्येव जगरिस्थितिः । तथैवेषं हि संकल्पकळना कान्दित्व हि ॥ (१।१८।३०) प्राक्त्रवाहिक्सम्यस्तो वासनातिक्योन यः । तथैव हरवते देहस्तथाञ्कल्युद्येन सः ॥ (११२८१३४ ) मनसा भाव्यमानो हि देहता याति देहकः । देहमावनवाऽयुक्तो देहपर्मैर्ग बाव्यते ॥ (३१८९१३ ) यन्मयं हि सभी सम् देहस्तदनु तहनाः । तकामायाति गन्धान्तः पवनो गन्दतामिव ॥ (४१२१।२६ )

जैसे रेशम का कीड़ा अपने रहने के लिये अपने आप ही अपना कोश तैयार कर लेता है वैसे ही मन ने भी यह शरीर अपनी वास-नाओं की पूर्ति करने के लिये बनाया है। मन शरीर को अपने सङ्ल्पों द्वारा इस प्रकार बनाता है जैसे कि कुम्हार घड़े को। यह जो हड्डी और मांस का पंचभूतों से बना हुआ पुतला दिखाई पड़ता है वह शरीर नहीं है विलिक मन की कल्पना द्वारा की हुई एक रचना है। जैसे स्वप्न-जगत् में सब पदार्थ संकल्प द्वारा रचे जाते हैं वैसे ही इस जामत् अवस्था के जगत् में भी सब वस्तुएँ (शरीर भी ) संकल्प द्वारा वनाई जाती हैं। यह शरीर क्या है-केवल पूर्व काल की, अभ्यास द्वारा दृढ़ हुई, वासनाओं की एक आकारवाली मृत्ति। देहमावना से मनको देहत्व का अनुभव होता है और देहभावना से स्वतन्त्र हो जाने पर देह के धर्मों का मन को अनुभव नहीं होता। अर्थात् जब तक हम अपने आप को भौतिक शरीर मानते हैं तब तक हमको शरीर के धम्मी का अनुभव होता है; किन्तु जब हम शरीर भाव से ऊँचे चढ़ कर अपने की मन और आत्मा सममते लगते हैं तव हम शरीर के घम्मों से मुक्त हो जाते हैं; उस समय हमें शरीर के सुखदुः सों का अनुभव नहीं होता; और इस प्रकार की भावना के धीरे-धीरे परिपक हो जाने पर हम भौतिक शरीर नहीं धारण करते। जैसे जिस प्रकार की गन्ध हवा में छोड़ दी जाती है हवा उसी प्रकार की गत्थवाली हो जाती है; इसी प्रकार जैसे विचार किसी के मन में होते हैं उसका शरीर उसी प्रकार का आकार धारण करता रहता है।

### ( १४ ) मानसी चिक्तित्सा :-

शरीर मन का बनाया हुआ है और मन द्वारा ही इसकी बृद्धि और तबदीली होती रहती है। शरीर के सब रोग विचार और जीवन की अशुद्धि के कारण होते हैं। उनके दूर करने का सबसे उत्तम उपाय विचारों और जीवन को शुद्ध करना है। जब मन शुद्ध और पित्र होता है और वासना उच कोटि की होती है तब शरीर निरोग और सुन्दर रहता है। ये सब विचार आजकल के समय में "क्रिश्चियन साइंस" के नाम से पाश्चात्य देशों में बहुत प्रचलित होते जा रहे हैं और बहुत ही नवीन और महत्वपूर्ण समके जाते हैं, किन्तु भारतवर्ष में इस प्रकार के विचार सहस्रों वर्ष पूर्व प्रचलित थे। योगवािष्ठ इस प्रकार के विचारों की अनुपम निधि है। इसलिये यहाँ पर विष्ठ जीक मानसी चिकित्सा सम्बन्धी कुछ विचारों को उद्धृत किया जाता है:—

#### (अ) आधि और व्याधि:-

भाषयो व्याध्यश्चेत हुयं दुःखस्य कारणम् ।
तिल्लेत्वितः कुलं विद्यान्तरक्षयो मोक्ष उच्यते ॥ (१।८१।१२)
देहदुःश्चं विदुव्याधिमाध्याख्यं वासनामयम् ।
मौक्यम् हे हि ते विद्यान्तरक्षताने परिक्षयः ॥ (१।८१।१४)
द्दं प्राप्तमित् नेति जाढ्याद्वा धनमोहदाः ।
भाध्यः सम्प्रवर्तन्ते वर्णाम् मिहिका इव ॥ (१।८१।१६)
नुशं स्पुरन्तीध्यिच्छासु मौक्यं चेतस्यनिर्जिते ।
दुराल्लाम्यवहारेण दुदंशाक्रमणेन च ॥ (१।८१।१७)
दुष्काख्यवहारेण दुष्काख्यस्पुरणेन च ॥
दुर्जनासम्द्रशेषण दुर्भावोज्ञावनेन च ॥ (१।८१।१८)
क्षीणत्वाद्वा प्रपूर्णत्वालाहीनां रन्ध्रसंत्वती ।
प्राणे विधुरतां याते काये तु विक्छीकृते ॥ (१।८१।१९)
दौस्थिस्यकारणं दोपाद्व्याधिर्देहे प्रवर्तते ॥ (१।८१।१९)

दुःख के दो कारण हैं—एक आधियाँ और दूसरी ज्याधियाँ। इनके दूर होने से सुख होता है और ज्ञानद्वारा उनकी सम्भावना दूर होने का नाम मोच है। शरीर के दुःखों का नाम ज्याधि है और मान-सिक दुःखों का नाम आधि है। दोनों मूखता से उत्पन्न होती हैं और तत्वज्ञान से दोनों का क्षय हो जाता है। गहरे मोह में डालने वाले मानसिक रोग अज्ञान से और "यह वस्तु मुमे प्राप्त हो गई है यह नहीं हुई है" इस प्रकार के मानसिक विचारों से ऐसे उत्पन्न होते हैं जैसे वर्ष ऋतु में मेंह वरसता है। देह के रोगों की उत्पत्ति इस प्रकार होती हैं

जब कि अज्ञान के कारण मनुष्य का मन उसके बस में नहीं होता और इसमें नाना प्रकार की तीन वासनायें उठती हैं, तो मनुष्य उनको पूरा करने के वास्ते अखाद्य द्रव्यों को खाने लगता है, अगम्य (बुरे) स्थानों में जाने लगता है, अनुचित समय पर और अनुचित तरह के काम करने लगता है, उष्ट पुरुषों के सङ्ग में बैठने लगता है, और अपने मन में खोटे भावों को स्थान देने लगता है। ऐसा होने पर उसकी नाडियाँ ठीक-ठीक प्रकार से काम करना झोड़ देती हैं। कुछ नाड़ियों की शक्ति चीला हो जाती है और कुछ अधिक शक्तिवाली हो जाती हैं जिससे उनके द्वारा जीवन शक्ति (प्राण्) का शरीर के भीतर समान वहाव नहीं रहता और प्राण् शक्ति के संचार में उचित संगठन का डास हो जाता है। ऐसा होने से शरीर की स्थिति डावाँडोल हो जाती है, और उसमें नाना प्रकार के दोष उत्पन्न होकर दुःख देने वाले अनेक रोग उत्पन्न हो जाते हैं।

### (आ) आधि से व्याधि की उत्पत्ति :-

चित्ते विश्वरिते देष्टः संक्षोभमनुयात्यसम् । (१।८१।३०) संक्षोभात्साम्यमुत्सार्थं वहन्ति प्राणवायवः ॥ (१।८१।३२) असमं वहति प्राणे नाड्यो यान्ति विसंत्यितिम् । (१।८१।३३) कारि वद्याद्यः प्रपूर्णत्यं यान्ति कारि वच रिकताम्॥(१।८१।३४) कुनीर्णत्यमजीर्णत्वमतिजीर्णत्वमेव वा । दोषायेव प्रयात्यञ्चं प्राणसञ्चारहुष्कमात् ॥ (१।८१।३५) स्यात्यञ्चानि नयत्यन्तः प्राणवातः स्वमाश्रवम् । १।८१।३६) यान्यज्ञानि निरोधेन विष्टन्त्यन्तः शरीरके ॥ (१।८१।३७) तान्येव व्याधितां यान्ति परिणामस्वभावतः । (६।८१।३७) एवमार्थभेवेःचारिस्तस्याभावाच नरपति ॥ (१।८१।३८)

वित्त में गड़बड़ होने से अवश्य ही शरीर में गड़बड़ होती है। शरीर में जब संक्षोभ होता है तो प्राणों के प्रसार में विषमता आ जाती है और प्राणों की गित में विकार होने से नाड़ियों के परस्पर सम्बन्ध में खराबी उत्पन्न हो जाती है। कुछ नाड़ियाँ तो शक्ति से अधिक पूर्ण हो जाती हैं और कुछ खाली हो जाती हैं। प्राणों की गित में खराबी पैदा होने से अन्न का पाचन ठीक नहीं होता—कभी अन अच्छी तरह नहीं पचता, कभी कम पचता है और कभी अधिक पचता है। प्राणों

के यन्त्र में अन्न पहुँच कर वहाँ पर जमा होकर और सड़ कर अनेक प्रकार के रोगों को उत्पन्न करने लगता है। इस प्रकार मानसिक रोगों से शरीर के रोगों की उत्पत्ति होती है और उनके नाश होने पर इनका भी नाश हो जाता है।

(इ) आधि के श्रय होने पर व्याधि का श्रय :—

साधिक्षवेणाधिभवाः क्षीयन्ते व्याध्यांअवस्य । (१।८१।२४)

ग्रुद्धया पुण्यवा साथो क्रिय्या साधुसेवया ॥ (१।८१।४०)

मनः प्रयाति नैर्मव्यं निक्ष्येणेव काजनम् । (१।८१।४०)

सानन्दो वर्धते देहे ग्रुद्धे चेतसि राधव ॥ (१।८१।४१)

सत्त्वग्रुद्धया वहन्त्येते क्रमेण प्राणवायवः ।

ग्रायन्ति तथाकानि व्याधिस्तेन विनर्शति ॥ (१।८१।४२।

यन्मयं हि मना राम रेहस्तद्भु तहकाः ।

तत्तामायाति गन्धानतः पश्चो गन्धतामिव ॥ (४।२१।१६)

आधियों (मानसिक रोगों) के चीए हो जाने पर उनसे उत्पन्न होने वाली व्याधियों (शारीरिक रोग) भी मिट जाते हैं। गुद्ध और गुभ कमों के करने से और सजनों के सक्त से मन इस प्रकार निर्मल हो जाता है जैसे कि सान पर चढ़ाने से सोना और चित्त के गुद्ध हो जाने पर शरीर में आनन्द (निरोगता) का संचार होने लगता है। जीवन के गुद्ध होने पर पाएों की गति ठीक ठीक रीति से होने लगती है और शरीर में अन्न का पाचन ठीक ठीक होने लगता है, जिससे कि शारीरिक रोग नष्ट हो जाते हैं। मन के जैसे विचार होते हैं देह उन्हों के अनुसार चलती है और उसी प्रकार को हो जाती है जैसे हवा वैसी ही हो जाती है जैसी गन्ध उसमें छोड़ ही जाए।

#### (ई) मनत्र चिकित्सा :-

मन्त्रों के अन्तरों में भी उसी प्रकार शरीर पर असर करने की शक्ति है जैसे कि द्वाइयों में। किन्तु मन्त्रों का प्रभाव भावना द्वारा होता है।

यथा विरेकं कुर्वन्ति इरीतक्यः स्वभावतः।

भावनावशतः कार्ये तथा यरखवाद्यः॥ (१।८१।३९)

जैसे इरीतकी (हर्र) का स्वभाव ऐसा है कि उसके खाने से शरीर में दस्त लग जाते हैं वैसे हो भावना (हड़ विश्वास ) द्वारा मन्त्रों के अन्तर (यर लव बादि ) भी शरीर पर असर करते हैं।

### ( उ ) मृल आधि :-

हिविधो व्याधिरस्तीति सामान्यः सार प्रव च । व्यवहारस्तु सामान्यः सारो जन्ममयः स्मृतः ॥ (६१८११२३) प्राप्तेनाभिमतेनैव नरवन्ति व्यावहारिकाः । (६१८११२४) आत्मज्ञानं विना सारो नाधिर्नश्यति रावव ॥ (६१८११२६) साधिव्याधिविखासानां राम साराधिसंक्षयः । सर्वेषां मुखहा प्रावृणनदीव तत्वीक्षाम् ॥ (६१८११२६)

रोग दो प्रकार के होते हैं—एक सामान्य और दूसरा मूल। सामान्य रोग उनको कहते हैं जो कि लौकिक जीवन में दिखाई पड़ते हैं। संसार में जन्म लेना मूल रोग है (क्योंकि जब तक जीव संसार में जन्म लेना मूल रोग है (क्योंकि जब तक जीव संसार में जन्म लेना रहेगा तब तक तो उसे कभी न कभी कोई न कोई रोग लगेगा ही। रोगों से पूरी निवृत्ति जन्म-मरण के चकर से बिल्कुल ही खूट जाने पर होती है ) लौकिक रोगों की शान्ति तो यथोचित वस्तु शान हो जाने पर हो जानी है, किन्तु जो मूल रोग है, उसकी शान्ति आत्म-झान प्राप्त किये बिना नहीं होतो। जीवन की सब आधियाँ (मानसिक रोग) और ज्याधियाँ (शारीरिक रोग) मूल आधि (अझान) के नाश होने पर ऐसे नष्ट हो जाती हैं जैसे कि नदी के किनारे उत्पन्न होनेवाली वेलें वर्षां ऋतु में नदी की बाद से नष्ट हो जाती हैं।

(ऊ) जीवनको सुखी और निरोग रखनेका उपाय:—

मनसा भाज्यमाना दि देहतां याति देहकः।

देहमायनवाऽयुक्तो देहवाँ याति देहकः।

देहमायनवाऽयुक्तो देहवाँ याति देहकः।

न मनोनिव्ययुक्तो करिवडोधियतुं क्षमः॥ (३१८८१६८)

यन्मनोनिश्ययुक्तं करिवडोधियतुं क्षमः॥ (३१८११८)

यन्मनोनिश्ययुक्तं तरुद्धव्यौवधिदण्डनैः। (३१९११८)

इन्तुं न सस्यते जन्तोः प्रतिविश्वमणेरिव ॥ (३१९११८)

पौरुषं स्वमवष्टभय वैर्यमालस्व्य साखतम्।

यदि तिष्ठत्यग्रश्योद्यो दुःसानां तद्गिन्दितः॥ (३१९२११८)

आध्यो व्याध्यश्येत्र नापाः पापदशस्तया।

न सण्डयन्ति तवित्यं पर्मवाताः निज्ञामित्र॥ (३१९२१२५)

भावाभावमयां चिन्तामीहितानीहितान्विताम्।

विस्वस्थात्मित्र तिष्ठामि चिरं जीवास्यनामयः॥ (११२६१९०)

इदमध सथा जारुपसिदं प्राप्स्थामि सुन्दरस् । इति चिन्ता न मे तेन चिरं जीवाम्यनामयः ॥ (६।२६।१२) प्रशान्तवापनं चीतशोहं स्वस्थं समाहितम् । मनो मम भुने बान्तं तेन जीवाम्यनामयः ॥ (ई।२६।१६) किमय सम सम्पन्नं प्रातवां भविता पुनः। इति चिन्ताज्यरो नास्ति तेन जीवास्यनामयः ॥ (५।२६।१८) अरामरणद्:खेषु राज्यकाभसुखेषु न बिभीम न इच्चामि तेन जीवास्थनामयः ॥ (६।२६।१९) अयं बन्दाः पारवायं ममायमयमन्यतः। इति ब्रह्मन बानामि तेन जीवास्थनासयः ॥ (ई।२६।२०) आहरन्विद्व (नितष्टव्यक्तिष्टव इडवसन्स्वपन् देहोऽहमिति नो वेड्मि तेनास्मि चिरजीवितः ॥ (५।२६।२२) अपरिचलाया शास्या मुद्दशा स्निग्धमुग्धया । ऋज पश्यामि सर्वत्र तेन जीवाम्यनामय: ॥ (६।२६।२५) यत्करोमि यदश्नामि तत्त्यक्त्वा सङ्सोऽपि मे । मनो नैप्कम्यमाइते तेन जीवास्थनामयः ॥ (११२६।२७) करोमीशोऽपि नाक्रान्ति पश्तिापं न खेदवान् । दरिदोऽपि न वाण्डामि तेन जीवाम्यनामयः ॥ (१।२६।२९) जीर्ज भिन्नं स्वयं भीगं शुरुवं शुरुनं स्वयं गतन् । परवामि नववस्त्ववं तेन जीवास्थनामवः ॥ (६।२६।३३) सुखितोऽहिम सुखापन्ने दुःखितो दुःखिते जने। सर्वस्य प्रियमित्रं च तेन जीवाज्यनामयः ॥ (६।२६।३४) आपणवळधीरोऽस्मि जगन्मित्रं च संपदि। भावाभावेषु नैवास्मि तेन जीवाम्यतामयः ॥ (६।२६।३५)

में शरीर हूँ इस प्रकार की भावना से जीव शरीर के धर्मों का अनुभव करता है, और इस भावना से रहित होने पर जीव को शरीर के गुणों का अपने में अनुभव नहीं होता। मन जिस बात का हर निश्चय कर लेता है वही होती है—उसे टालने बाला और कोई नहीं है। जैसे प्रतिविन्न, मिण पर पड़ा हुआ प्रतिविन्न किसी साधन से नहीं मिट सकता उसी प्रकार मनने जो अपने लिये निश्चित कर लिया है वह भाव, द्रव्य, औषधि और दण्ड आदि किसी अन्य साधन से

नहीं दूर किया जा सकता। (सन के निश्चय का इतना महत्व है --इसिनिये ) यदि कोई व्यक्ति अपने पुरुषार्थं से अटल धैर्यं को धारण करके स्थिर रहे तो उसके पास दुःख नहीं फरक सकते। ऐसे पुरुष के मन को आधि ( मानसिक रोग ), इयाधि ( शरीर के रोग ) शाप और कुदृष्टि ( बुरी नजर ) आदि कुछ भी इस प्रकार हानि नहीं पहुंचा सकता जैसे कमल दंड से पीटने से पर्वत को कुछ नहीं होता। (विसष्ठ जी ने जब काकसुशुरिड मुनि से यह पूझा कि आप इतने दीर्घ काल से इतने निरोगी और युवा कैसे बने रहते हैं तो उन्होंने जी उत्तर दिया वह यह है: -) मैं सदा निरोगी इस वजह से रहता हूँ कि-इष्ट और अतिष्ठ के होने और न होने की चिन्ता को त्याग कर मैं आत्म-भाव में स्थित रहता हूं; आज मैंने इस वस्तु को प्राप्त कर जिया, कल उस सुन्दर वस्तु को प्राप्त करूँगा - इस प्रकार की चिन्ता सुके नहीं होती; मेरा मन चयलता और शोक से रहित शान्त और समाहित (स्थर) है; आज मुक्ते क्या प्राप्त हुआ है और कल क्या होगा इस प्रकार की चिन्ता के उबर से मैं पीड़ित नहीं हूँ; बुड़ापे और मौत के दुःख से मुक्ते डर नहीं है, और राज्य बादि के मुख मिलने से मुक्ते कोई खुशी नहीं होती; यह वन्धु है, यह शत्रु है, यह मेरा है, यह दूसरे का-इस प्रकार का भेद भाव मेरे मन में नहीं है; आहार-विहार में उठते बैठते, साँस लेते छाँर सोते-किसी समय भी मुक्ते यह खयाल नहीं होता कि मैं देह हूं; अपने स्वरूप से विचलित न होने वाली शक्ति तथा मधुर और प्रेसयुक्त इष्टि से युक्त होक्स में सबको समता से देखता हूँ; जो कुछ में करता हूँ अथवा जिस वस्तु का मैं भोग करता हूँ वस-उसमें से अभिमान त्याग कर सब कुछ करता हुआ भी मैं मन में निष्किय ही रहता हूँ; मैं समर्थ होने पर भी किसी पर आक्रमण नहीं करता, दूसरों से दुःख दिये जाने पर भी मैं खिन्न नहीं होता, धनहीन होने पर भी मैं किसी से कुछ पाने की इच्छा नहीं करता; जीएं, टूटी हुईं, शिथित अङ्गवाली, ज्ञीण, ज्ञोभयुक्त, संचूर्णित और नष्टपाय वस्तुओं में भी मुक्ते नवीनता का जानन्द जाता है; दूसरों को मुखी देखकर मैं सुखी होता हूँ, दुःखी देखकर दुःखी होता हूँ, और सब का मैं प्रिय मित्र हूँ; आपत्ति आने पर मैं अवल और धेर्ययुक्त रहता हूँ, और सम्पत्ति की दशा में सारे जगत् के साथ मित्रता का व्यवहार करता हूँ; माव और अमाव में मैं सर्वदा एक समान रहता हूँ।

(१५) मन के ज्ञान्त और महान होनेपर ही सब ओर आनन्द का अनुभव होता है:—

मनः सर्वमिदं राम विस्मितनिविकित्सिते ।

विकित्सितो वै सकतो जगजाउमयो भवेत् ॥ (४।४।५)

कान्तःश्रीतज्ञतायां तु लङ्शायां ग्रीतज्ञं जगत् ॥ (४।५९।३३)

कान्तर्वृष्णोपतप्तानां दावादाद्वमयं जगत् ॥ (४।५६।३४)

न विकिसुवनैषयीज कोशाद्वज्ञानिणः ।

फलमासाधते विचाधन्मद्दन्वोपवृद्धितात् ॥ (५।२१।१२)

पूर्णे मनसि सम्पूर्णे जगस्सवे सुभादवैः ।

उपानद्गुद्धपाद्दस्य नतु वर्मास्त्रवै सुभादवैः ।

मन सब कुछ है, मन की अपने भीतर ही चिकित्सा करने से सारा संसार ठीक हो जाता है। अपने भीतर ही यदि शान्ति प्राप्त हो गई, तो सारा संसार शान्त दिखाई पड़ने लगता है। जो अपने भीतर ही एपण की आग से जल रहा हो उसके लिये सारे संसार में आग सी लगी रहतो है। चित्त को महान बनाने से जो फल प्राप्त होता है वह न तीनों लोक (पृथ्वी, पाताल और स्वर्ग) के अपर राज्य करने से, न रत्नों से भरे हुए खजाने के मिलने से होता है। मन के पूर्ण होनेपर सारा संसार असत से भरपूर दिखाई पड़ता है, जैसे कि जूता पहने हुए पुरुष के लिये समस्त पृथ्वी चमड़े से ढको हुई सी प्रतीत होती है।

(१६) शुद्ध मन में ही आत्मा का प्रतिविम्ब पड़ता है:-

सर्वत्र स्थितमाकाशमादर्गे प्रतिबिद्धति ।
यथा तथात्मा सर्वत्र स्थितक्षेत्रसि दृश्यते ॥ (६१७११३९)
आकाशोपळकुरुवादौ सर्वतातमदशा स्थिता ।
प्रतिबिद्धमियादर्गे चित्र प्रवात्र दृश्यते ॥ (६१७११३६)
वित्तं वृत्तिविद्दीनं ते यदा यातमचित्रताम् ।
तदा मोक्षमयीमन्तः सत्तामाप्रोपि तां तताम् ॥ (६१२११३६)

यद्यपि आकाश सब जगह मौजूद है तो भी उसका प्रतिबिम्ब केवल शीशों में हो पड़ता है। ऐसे ही यद्यपि आत्मा सब जगह वर्त्तमान है तो भी उसका दंशन केवल मन के मीतर ही होता है। आत्मा ययिप आकाश पत्यर और दीवार आदि सब ही वस्तुओं में वर्त्तमान है, तोभी जैसे केवल शीशे में ही वस्तुओं का प्रतिबिम्ब पड़ता है, आत्मा का दर्शन केवल चित्त में ही होता है। जब चित्त वृत्तिहीन होकर चित्तभाव को त्याग देता है, तब अपने भीतर विस्तृत आकारवाली मोज़मयी आत्मसत्ता का अनुभव करता है।

(१७) जयतक मन में अज्ञान है तभीतक जीव संसारहपी अन्धकार में पड़ा रहता है:—

> जडधर्मि मनो यावर्गर्तक्ष्यत्यदिस्यतम् । भोगमार्गवदाम्डं विस्यृतात्मविचारणम् ॥ (९।६।२७) तावदसंसारतिमिरं सेन्द्रनापि सवहिना । वर्षद्वादक्षकेनापि मनागपि न भिगते ॥ (९।९।२८)

गड्ढे के कछुवे के समान जबतक अज्ञानी मन आत्मा को भूलकर मूर्खतावश भोगों के मार्ग पर चलता रहता है तबतक संसाररूपी अन्त्रेरा किसी प्रकार भी दूर नहीं हो सकता, चाहे आग और चन्द्रमा-सहित बारहों सूर्य भी अपना प्रकाश कर लें।

## (१८) मन जगत्रूपी पहिचे की नाभि हैं :-

अस्य संसाररूपस्य मायाचकस्य राज्य । चित्तं विद्धि महानार्भि अमतो अमदायिनः ॥ (२।२०१३) तस्मिन् द्रुतमबङ्ख्ये चित्रा पुरुषयकतः । गृहीतनाभिषद्दनान्मायाचकं निरुप्यते ॥ (२।२०१७)

इस अम पैदा करनेवाले, घूमनेवाले, संसारह्तपी मायाचक की नाभि चित्त है। इस नाभि को बुद्धि और पुरुपार्थ द्वारा जोर से पकड़कर रोक्त लेने से मायाचक की गति हक जाती है।

## ११—सिद्धियाँ

ऊपर यह बतलाया जा चुका है कि योगवासिष्ठ के अनुसार मनुष्य के भीतर अनन्त और अञ्चत शक्ति वर्तमान है-केवल उसके उपयोग करने की ही कभी है। प्राय: हम अपनी शक्ति का उपयोग विना जाने ही करते हैं। यदि जानकर और समक-वृक्तकर हम अपनी ईश्वरीय शक्ति का उपयोग करें तो जो चाहें सो प्राप्त कर सकते हैं। मनुष्य का मन शक्ति का भरहार है- क्योंकि वह बहा का ही एक आकार है। मन को जितना शुद्ध किया जाए वह उतना ही यलवान् और शक्तिशाली होता चला जाता है। मन के अतिरिक्त मनुष्य के शरीर में भी शक्ति का एक महान् केन्द्र है जिसमें जीव की अनन्त और अद्भुत शक्ति सोती रहती है। यदि योगमार्ग द्वारा उस शक्ति को-जिसको योगशानों में कुंडलिनी के नाम से पुकारा गया है - जगा दिया जाए तो मनुष्य को अनेक प्रकार की योग्यताएँ, जो कि साधारण मनुष्य को प्राप्त नहीं हैं, प्राप्त हो जावी हैं। उस महान् शक्ति के उपयोग से मनुष्य मन चाही बातें कर सकता है। ऐसी शक्तियों को प्राप्त कर लेने को, जो कि साधारणता से लोगों को प्राप्त नहीं हैं, सिद्धि कहते हैं। योग में आठ प्रकार की सिद्धियाँ मानी जाती हैं। उनके नाम ये हैं: - आणिमा, लियमा. महिमा, गरिमा, प्राप्ति, प्राकास्य, वशित्व और ईशित्व। 'अणिमा' वह सिद्धि है जिसके द्वारा योगी इच्छा करने पर अपने स्थूल शरीर को सुदम से सुदम बना लेता है। 'लिघमा' उस सिद्धि को कहते हैं जिसके द्वारा योगी अपने शरीर को इतना हल्का बना लेता है कि वह आकाश-मार्ग से जहाँ चाहे जा सके। 'महिमा' वह सिद्धि है जिसके द्वारा योगी अपने शरीर को चाहे जितना बड़ा बना सके। 'गरिमा' द्वारा योगी अपने शरीर को जितना चाहे भारी बना सकता है। 'प्राप्ति' वह सिद्धि कहलाती है जिसके द्वारा योगी उच्छानुसार किसी भी अन्य लोक में जा सके। 'प्राकान्य' सिद्धि द्वारा योगी जिस पदार्थ की इच्छा करे उसे ही प्राप्त कर लेता है। 'विशाल' द्वारा योगी के वश में संसार की सब ही वस्तुएँ हो जाती हैं, और वह स्वयं किसी के वस में नहीं रहता। 'ईशित्व' वह सिद्धि है जिसके प्राप्त कर लेने पर

योगी में सब कुछ उत्पन्न और नाश करने की शक्ति आ जाती है। वह चाहे तो नवीन सृष्टि की उत्पत्ति कर सकता है। इनके आविरिक्त पावञ्जल योगदर्शन में और बहुतसी सिद्धियों का वर्णन है और उनकी प्राप्ति के साधन भी बतलाये गये हैं-जिनमें से कुछ ये हैं:-सब प्राणियों की वाणी सममते की सिद्धि, पूर्वजन्म का ज्ञान, दूसरों के चित्त का ज्ञान, श्रदृश्य हो जाने की शक्ति, मृत्यु का ज्ञान, अपार बल की प्राप्ति, सूच्म, गुप्त और दूर के पदार्थों का ज्ञान, दूसरे स्थूल और सूच्म लोकों का ज्ञान, तारीं की चाल का ज्ञान, अपने शरीर के भीतर के अङ्गों का ज्ञान, भूख श्रीर प्यास से निवृत्ति, स्थिरता, सिद्धों का दर्शन, सर्वज्ञता, अपने वित्त का पूर्ण ज्ञान, आत्मज्ञान, दूसरे के शरीर में प्रवेश करने की शक्ति, मृत्यु और शारीरिक दुः व पर विजय, दूर की वस्तुओं को इन्द्रियों द्वारा देखना, सुनना और स्पर्श करना, इन्द्रियोंपर विजय, और त्रिकाल दर्शन। यहाँपर योगवाशिष्ठ में वर्शन की हुई सिद्धियों का उल्लेख किया जाता है। योगवासिष्ट में सिद्धियों के प्राप्त करने के दो विशेष मार्ग हैं। एक मन की शुद्धि और दूसरा कुएडलिनी शक्ति का उद्घोधन। शथम इम मन की शुद्धि द्वारा जो सिद्धियाँ प्राप्त होती हैं उनमें से कुछ का वर्णन यहाँपर करते हैं।

(१) मन की शुद्धि द्वारा प्राप्त होने वाली सिद्धियाँ :—
मनो निर्मेश्वसत्त्वातम यद्वावयित यादशम् ।
सत्त्वाश्च भवत्येव यथाऽवर्तो भवेत्ययः ॥ (४।१७।४)

शुद्ध मन जिस वस्तु की जैसी भावना करता है वह अवस्य ही जल्द ही वैसी ही हो जाती है—जैसे जल भँवर का रूप घारण कर लेता है।

(अ) दूसरों के मन का ज्ञान:—

मिक्षनं हि मनोऽवीय न मिथः श्रेपमहृति।

श्रयोऽयसि च संतर्भे ग्रुड्ये तसं तु लीयते॥ (४।१७।२९)

चिचतत्त्वानि ग्रुड्यानि सम्मिलन्ति परस्परम्।

एकस्वाणि तोवानि यान्त्येक्यं नाविस्तानि हि॥ (४।१७।३०)

अशुद्ध मन शक्तिहीन होता है। वह दूसरे मन के साथ सङ्गम करने में अशक्त होता है। शुद्ध और गरम किया हुआ लोहा ही दूसरे शुद्ध और तम लोहे में मिल सकता है। जैसे समान रूपवाले जल ही आपस में मिलकर एक होते हैं उसी प्रकार शुद्ध मनों में ही परस्पर एकता हो सकती है।

(आ) सूदम लोकों में प्रवेश करने की सिद्धि:—

अवश्विधियः सिद्धलोकान्युण्यवसोदितान्।

न समर्थाः स्वदेशेन प्राप्तुं छाया इवातपान्॥ (३१५३१२९)

अतो शानविषेकेन पुण्येनाथ वरेण च।

पुण्यदेशेन गण्डलित परं छोकमनेन तु॥ (३१५२१३४)

तस्माधे वेषवेत्तारो ये वा धर्म परं खिताः।

आतिवाहिकलोकांस्ते प्राप्तुवन्तीह नेतरे॥ (३१२४१९)

आतिवाहिकलोकांस्ते प्राप्तुवन्तीह नेतरे॥ (३१२४१९)

आतिवाहिकलोकांस्ते प्राप्तुवन्तीह नेतरे॥ (३१२४१०)

आतिवाहिकलोकांने स्थितिमेण्यति काखतीम्।

यदा तदाद्यसंकलपाँछोकान्द्रस्यति पावनान्॥ (३११२१२०)

जैसे छाया का धूप में प्रवेश नहीं हो सकता, वैसे ही वे लोग जिनकी बुद्धि में जागृति नहीं हुई, पुर्य कमों द्वारा प्राप्त होनेवाले सिद्ध लोकों में अपने शरीर द्वारा प्रवेश नहीं कर सकते। दूसरे लोक में प्रवेश पित्र शरीर, ज्ञान और विवेक, पित्र कमें अथवा वर द्वारा होता है। इसलिये आतिवाहिक (सूद्म) लोकों में उन्हीं लोगों का प्रवेश होता है जो या तो ज्ञाती (अथात जो जानने योग्य सब तत्त्वों को जानते हैं) हों या जिनका जोवन पूर्णत्या धार्मिक हो। जो जीव प्रवुद्ध होकर सूद्म भाव को प्राप्त हो चुके हैं वे ही उन दूसरे जीवों से मिल सकते हैं जो कि सिद्ध होकर दूसरे लोकों में जन्म ले चुके हैं। जब सूद्मतत्त्वों का ज्ञान पूर्णत्या स्थिर हो जाता है, तब मनुष्य को संकल्प रहित पवित्र सिद्ध लोकों का दर्शन होता है।

(इ) आधिभौतिकता की भावना के कारण जीव को सूक्ष्म लोकों का दर्शन नहीं होता:—

भाधिमौतिकदेहोऽयमिति यस्य मतिस्रमः । तस्यासायणुरन्त्रेण गन्तुं शक्नोति नानव ॥ (३।४०।८) अहं पृथ्व्यादिरेहः से गतिनांस्ति ममोत्तमा । इति निश्रयवान्योऽन्तः क्यं स्यात्सोऽन्यनिश्चयः ॥ (३।५३।३३) वत्र स्वसंकल्पपुरं स्वदेहेन न सम्बते । तज्ञान्यसंकरपपुरं देहोज्यो समते कथम् ॥ (३।२१।४३)

जिसके सन में यह अम हढ़ हो गया है कि मैं आधिभौतिक (स्यूल) शरीर हूँ वह भला सूदम मार्ग हारा दूसरें लोकों में कैसे जा सकता है? जिसके मन में इस प्रकार की भावना हढ़ हो गई है कि मैं भौतिक शरीर हूँ और मेरा गमन आकारा द्वारा नहीं हो सकता, उसको भला यह कैसे विश्वास हो सकता है कि वह सूदम देह है और वह आकाश-मार्ग द्वारा जा सकता है? जब कि मनुष्य अपने ही सङ्ख्य-जगत् में अपने स्थूल शरीर द्वारा प्रवेश नहीं कर सकता तो भला दूसरों के सङ्ख्य-जगत् में उसका प्रवेश स्थूल शरीर द्वारा कैसे हो सकता है?

(ई) स्थ्म भाव प्रहण करने की युक्ति:-वस्यैवाभ्यसवोऽप्येवि साधिभौतिकवामितः। यदा काम्यति सेवास्या तदा पूर्वा प्रवर्तते ॥ (३१९७१३०) तदा गुरुत्वं काठिन्यमिति यक्ष सुधारहः। शाम्येत्स्वप्रनरस्यैव बोज् बोँचाविसमयात् ॥ (३।५७।३१) छभुत्बसमापत्तिस्ततः समुपदायते । स्वप्ने स्वप्नपरिज्ञानादिव देहरूर बोगिनः ॥ (३।५७।३२) स्वमे स्वमपरिज्ञानायया देही लघुर्भवेत्। तथा बोधादपं देह: स्थूलवत्न्छतिमान्भवेत् ॥ (३।९७।३३) रूढातिवादिकद्दाः प्रशास्यत्याधिभौतिकः। बुधस्य दृश्यमानोऽपि शरनमेघ इवाम्बरे॥ (३।५८।१४) सहासनस्य रुहायामातिवाहिकसंविदि । देहों विस्तृतिमागति गर्भर्सस्येव यौवने ॥ (३।५८।१६) वासनातानवं नृनं यदा ते स्थितिमेप्यति। तदातिवाहिको भावः पुनरेष्यति देहके॥ (३।२१।५६) यथा सत्यपरिज्ञानाइज्ङ्बां सर्पे न हरवते। तथातिवाहिकज्ञानात्रहरवते नाविभौतिक:॥ (६।२१।६०) स्वप्नसंकलपरेहान्ते देहोऽपं चेत्यते यथा। तथा जाग्रजावनान्ते उद्देश्वेवातिवाहिकः ॥ (३।२२।३) शहसत्त्वानुपतितं चेतः प्रतनुवासनम्। आतिवाहिकतामेति हिमं वापादिवाम्बताम् ॥ (३।२२।९)

भवनोधयनाञ्चासादेहस्यास्यैव जायते । संसारवासनाकारवें नृतं चित्रश्नारीरता ॥ (३।२२।१७)

आधिभौतिक ( स्थल ) भावना के त्याग देने पर आतिवाहिक (सुद्म) भावना का उदय होता है। तब भारीपन धौर कड़ेपन का क्षठा विश्वास इस प्रकार नष्ट हो जाता है जैसे कि स्वप्न से श्रच्छी तरह जाग जाने पर स्वप्त की वस्तुओं की स्थूल भावना का अन्त हो जाता है। इलकेपन और सूदमता की भावना का तब योगी में ऐसे उदय हो जाता है जैसे स्वप्त में यह जान लेने पर कि यह स्वप्त है। जैसे स्वप्त को स्वयन समक लेने पर शरीर सुदम मालूम पड़ने लगता है वैसे ज्ञान प्राप्त होने पर स्थूल शरीर भी इलका माल्म पड़ने लगता है। जिस झानी के हृदय में सूदमभावना का रह अभ्यास हो जाता है उसके लिये आधि-भौतिक (स्यूल) भावना का ऐसे अन्त हो जाता है जैसे सरदी के मौसम का बादल देखते-देखते नष्ट हो जाता है। जैसे गर्भ की अवस्था की यौवन काल में याद नहीं रहती उसी प्रकार जिसके मन में यह भावना हढ हो गई है कि मैं सूदम हूँ वह अपने स्थूल भाव (स्थूल शरीर ) को बिल्कुल भून जाता है। वासनाओं के जीए होने पर अवश्य ही शरीर में सूदमेभाव का उदय हो जाता है। सिसे यह जान लेने पर कि वास्तव में यह रस्सी है सप नहीं है, सप दिखाई नहीं पड़ता, वैसे ही यह जान लेने पर कि हमारा शरीर वास्तव में सुद्म है स्थूल रारीर का अनुभव नहीं रहता। जैसे स्वयन में अनुभव में आने वाले कल्पना के शरीर की भावना का अन्त होते ही जागने पर स्यूल शरीर-की भावना का उदय हो जाता है. वैसे ही जामन् भावना के अन्त होने पर स्यूल शरीर की भावना का नाश हो जाता है। जैसे गर्मी पाकर वर्फ पानी हो जाता है, वैसे ही सूरम वासनाबांवाला और गुद्ध भाव-को प्राप्त हुआ मन भी सूदम हो जाता है। / संसार के पदार्थों की वास-नाओं के कम हो जाने पर ज्ञान और अभ्यास द्वारा स्थूल शरीर में ही सूचम शरीर के अनुभव का उदय हो जाता है।

(3) ज्ञान द्वारा स्थूल भावना की निवृत्ति:—

असत्यमेव संकल्पअमेगेड शरीस्त्रम् ।

जीवः पश्यति स्ट्रातमा शास्तो यक्षमियोद्गतम् ॥ (११८२११७)

यश तु ज्ञानदीपन सम्यगासोक आगतः।

संकल्पमोद्दो जीवस्य क्षीयते शरदअवत् ॥ (११८२११८)

कान्तिमायाति देहोऽयं सर्वसङ्करपसंस्थात्।
तदा राधव निःशेषं दीपस्तैकक्षयं यथा॥ (११८२।१९)
निद्राज्यपममे जन्तुर्यथा स्वप्नं न परयति।
जीवो हि भाविते सत्यं तथा देहं न पदयति॥ (१।८२।२०)
अतस्ये तस्यनायेन जीवो देहावृतः स्थितः।
निर्देहो भवति श्रीमान् मुक्तां तस्यैकमावनात्॥ (१।८२।२१)
सत्यभावनदृशोऽयं देहो देहो भवत्यकम्।
दृशस्यसत्यभावेन व्योमतां याति देहकः॥ (१।८२।२७)

जैसे वालकको भृत दिखाई पहता है. वैसे ही मूर्ख जीवको भी शरीर न होते हुए भी संकल्पके भ्रमसे यह रथूल शरीर दिखाई पड़ता है। जब ज्ञान के दीपकसे चारों थोर चान्द्रना फैल जाता है तब जीवका संकल्प-मोह शरद्ऋतुके यादलकी नाईं चीए हो जाता है। जैसे तेलके खत्म हो जानेपर दीपक युक्त जाता है, वैसे ही संकल्पोंके चीए हो जानेपर स्थूल शरीरका अनुभव चीए हो जाता है। निद्राके खत्म हो जानेपर जैसे जीवको स्वप्न दिखाई नहीं देते, वैसे ही सत्यकी भावनाके उदय होनेपर जीवको शरीरका अनुभव नहीं रहता। असत्य-में सत्यकी भावना होनेसे जीव स्थूल शरीरसे चिरा हुआ है। एक वस्त्यकी भावनाके हढ़ हो जानेपर जीव शरीरसे मुक्त थार सुखी हो जाता है। शरीरको सत्य सममनेसे ही शरीर सत्य मालूम पड़ता है, इसको असत्य जान लेनेपर इसका अनुभव नहीं रहता।

(२) कुण्डलिनी शक्तिके उद्योधन द्वारा प्राप्त होनेवाली सिद्धियाँ:—

#### (अ) कुण्डलिनी :-

परिमण्डलिकातारा समेंस्थानं समाधिता। आज्ञेरेटविका नाम नाडी नाडीकाताधिता॥ (११८०१३६) वीणापावर्डसहरी सल्खावर्तस्थिमा। छोटगार्थीकारसंस्थाना बुण्डलावर्तसंस्थिता॥ (६१८०१३७) देवानुरसनुरुवेषु समनकलगादितु। कीटाव्यिकाजज्ञान्तेषु सर्वेषु प्राणिपृद्विता॥ (६१८०१३८) शीतार्तपुसमोगीन्द्रभोगवद्वसण्डला । (६१८०१३९)

करोश्र मध्यस्थाणि स्ट्रशन्ति वृत्तिचञ्चला। अनारतं च सस्पन्दा पवमानेव तिष्ठति ॥ (६।८०।४०) तस्यास्त्यभ्यन्तरे वस्मिन्बद्धीकोशकोमछे । या परा क्रक्तिः स्फुरति बीणावेगलसङ्गतिः ॥ ( \$1८०।४१ ) सा चौका कुण्डजीनामा छण्डजाकारवाहिनी । प्राणिनो परमा शक्तिः सर्वशक्तिजनप्रदा॥ ( १।८०।४२ ) अनिशं निःचसङ्गा रुपितेव भुजङ्गसी। संस्कृतोर्ज्याकृतमुखी स्पन्दनाहेतुत्वां गता ॥ ( \$:४०१४३ ) तस्यां समस्ताः सम्बद्धा नाड्यो इदयकोश्रागाः । उत्पद्मन्ते विकीयन्ते महार्णेश इवापमाः ॥ (६।८३।४०) नित्यं पातोत्युक्वया प्रवेशोन्मुख्या तया। सा सर्व संविदा श्रीजं होका सामान्युदाहता ॥ ( \$1८०।४८ ) एक्त्पञ्चकवीजं तु खण्डिकस्यां तदन्तरे। प्राणमास्तरूपेण तरुपां स्क्रुरति सर्वेद्या ॥ ( \$14818 ) सास्तः कुण्डलिनीस्पन्दस्यशंसंवित्कलामला । कछोक्ता कछनेनाञ्च प्रथिता चतनेन चित् ॥ ( १।८१।२ ) जीवनाञ्जीवतां याता मननाच मनःस्थिता। सॅक्टपाचेंव संकरपो बोधाइबुद्धिरिति स्मृता ॥ ( ६,८१।३ ) अहंकारात्मवां याता सेवा प्रर्यहकामिधा। स्थिता कुण्डलिनी देहे जीवदाकिरनुक्तमा ॥ ( ६।८१।४ ) अपानतामुपागस्य सवतं प्रवहत्यपः। समाना नाशिमध्यस्या उदानाख्योपरि स्थिता ॥ ( ५।८१।५ ) सर्वयत्रमधो याति यदि यत्राज्ञ धार्वते। वत्युमानसृतिमायाति तया निर्मतया बन्नात् ॥ ( ५।८१।७ ) समस्तैवाष्ट्रमायाति यदि युक्त्या न धार्यते । वत्युमान्युतिमायावि तया निर्यंतया बछात्॥ ( ५।८१।८ ) सर्वधातमनि विष्टेचेस्यक्त्वोध्वांधो गमागमी। तज्ञन्तोर्हीयते व्याधिरन्तमांक्तरोधतः ॥ ( ५।८१।९ ) पुर्यष्टकपराख्यस्य जीवस्य प्राणनामिकास । विद्धि कुण्डलिनीमन्तरामोदस्येव मञ्जरीम् ॥ ( ५।८१।४४ ) मांसं क्यंत्रजटरे स्थितं शिष्टमुखं मियः। कव्यांघःसंमिलस्स्युलद्वयम्भःस्थैरिव चैतसम् ॥ ( ६।८१।६३ )

तस्य कुण्डिकी रूक्मीनिकीनान्तर्निकास्परे । पधरागसहुद्रस्य कोणे मुक्तावकी यथा॥ (६१८११६४) आवर्त्तफळमालेव नित्यं सलस्ततावते । दण्डाहतेव भुजगी समुज्जतिविवर्तिनी ॥ (६१८११६५)

शरीर के मर्मस्थान में चक के आकारवाली, सैकड़ों नाड़ियों का आश्रय, आंत्रवेष्टिनिका ( आँवों से घिरी हुई ) नाम की एक नाड़ी है। उसका आकार वी ए। के मूल भाग में स्थित आवर्त (गोलाई) के, जलमें भँवर के, श्रोंकार अत्तर (ॐ) के आघे के, तथा कुएडल के चक्र के समान है। वह नाड़ी देव, असुर, मनुष्य, मृग, नाकू (मगर), पित्रयाँ, कीड़े मकोड़े, जल में उत्पन्न होनेवाले जन्तुओं में —संनेपतः सब ही प्राणियों के भीतर मौजूद है। उस नाड़ी का आकार ऐसा है जैसे कोई सर्पिली जाड़े से पीड़ित होकर गूंडली मार कर सो गई हो। गुदा से लेकर मों तक सब छिद्रों को शशें करनेवाली, अञ्चल वृत्तिवाली, और बराबर स्पन्दन करते रहनेवाली वह नाड़ी है। उस नाड़ी के भीतर जो बेले के डंडे के भीतरवाले छेद के समान कोमल है, बीएा की नाई सम्दन्युक्त एक परम शक्ति वर्शमान है। कुएडल के आकारमें उसका सम्दन होने के कारण उसका नाम कुएडलिनी शक्ति है। वह प्राणियों की परम शक्ति है और उनकी अन्य सब शक्तियों को तेजी देनेवाली है। जैसे गुरसे में आकर साँपिनी फुंकार मारती हो, ऐसे ही वह शक्ति ऊपर को सुँह उठाये हुये हरदम सांस सा लेती हुई तमाम शरीर के सम्दन का कारण होती है। हृदय में पहुँचनेवाली सब ही नाड़ियाँ उससे सम्बन्ध रखती हैं और उसमें इस प्रकार था मिलती हैं जैसे कि समुद्रमें निद्याँ। चूँकि सारी नाड़ियाँ उसमें आकर पड़ती हैं और उसका सब से ही सम्बन्ध है, उसको सब प्रकार के ज्ञानों का बीज सामान्य ज्ञान कहा जाता है। पाँचों ज्ञान-इन्द्रियों का बीज कुएडिलनी, शक्तिमें स्थित है और प्राणोंके द्वारा वह बीज सखानित होता है। वह कुश्डलिनी शक्ति, स्पन्दन, सर्शे और ज्ञान सब की शुद्ध कला है। संकल्पयुक्त होने से उसका नाम कला है और चेतन होने से वसका नाम चिति है। जीने से जीव, मनन करने से वह मन और बोच-प्राप्त होने से बुद्धि होती है। वही शक्ति अहंभाव को प्राप्त होकर पुर्यष्टक कहलाती है। सब शक्तियों की परम शक्ति वह कुण्डलिनी

शक्ति शरीर में स्थित है। अधान बायु का रूप धारण करके वह शक्ति सदा नीचेकी स्रोर जाती है, नाभि के मध्य में स्थित होने से वह समान कहलाती है और उदान के नाम से वह अर्घ भाग में स्थित होती है। यदि इसकी सारी वृत्ति नीचे की और हो जाये और वीच में न हके श्रीर न ऊपर को ही जाए, तो वह बाहर निकल जाती है श्रीर मनुष्य मर जाता है। इसी प्रकार यदि नीचे की छोर न जाकर और मध्यभाग में स्थित न रहकर उसकी सारी वृत्ति ऊपर की ओर हो जाए और वह जोर से ऊपर को निकल जाए तो भी मनुष्य मर जाता है। और यदि अपर नीचे न वह कर किसी जीव की प्राणशक्ति मध्यभाग में निम्द्र होकर स्थिर हो जाए, तो वह प्राणी सब रोगों से मुक्त हो जाता है। पुर्यप्रक नाम जीव की प्राणनामक शक्ति का नाम कुरहिलनी है। वह शरीर में इस प्रकार है जैसे फुल में सुगन्ध देनेवाली मखरी। इस देहरूपी यन्त्र के उदर भाग में नाभि के पास परस्पर मिले हुये मुखवाली घोंकनियों के समान मांस का पिएड इस प्रकार काँपते हुये श्यित है जैसे कि ऊपर और नीचे से बहनेवाले दो जलों के बीज में स्थित सदा हिलनेवाला वेंत का कुछ। उसके भीतर उसकी लहमी कुएडिलिनी शक्ति इस प्रकार स्थित है जैसे मूँगे की पिटारी में मोतियां की माला। रुद्रान्त की माला के समान वह नित्य सरसराती है और इंडेसे मारी हुई सर्पिणीके समान वह ऊपर को मुँह उठाये रखती है।

इस सारे वर्णनका सार यह है कि मनुष्य के शरीर के उदर भाग में नाभि के आसपास एक ऐसा स्थान है जहाँपर एक इस प्रकार का चका-कार अङ्ग है जिसमें जीव की परम शक्ति सुप्ररूप से वर्तमान है। उस अङ्ग का शरीर के सभी अङ्गों से सम्बन्ध है और उसके भीतर रहनेवाली राक्ति, जिसका नाम कुल्डलिनी राक्ति है, शरीर की सब जाप्रत् तथा कार्यपरायण शक्तियों का आधार है। यदि वह शक्ति पूर्णतया जामत् हो जाए तो मनुष्य को अनेक प्रकार की सिद्धियाँ प्राप्त हो जाती हैं। उसका जागरण प्राणों के निरोध और नियमित सञ्चालन से होता है ये बार्ने

आगे बतलाई जाएँगी।

(आ) कुण्डलिनी योग द्वारा सिद्धियोंकी प्राप्ति:-तां यदा प्रकाभ्यासादापूर्व स्थीयते समम्। तदेति मेर्वं स्थेवें कायस्य पीनता तथा ॥ (१।८१।४९)

यदा प्रकप्णं,न्तरायतप्राणमास्तम् । नीयते संविदेशोध्ये सोडुं धर्महर्म श्रमस् ॥ ( ६।८१।४६ ) सपींव त्वितिवोध्वं याति दण्डोपमां गता । नाडी: सर्वाः समादाव देहवदा छतोपमाः ॥ ( ११८१।४७ ) तदा समस्तमेवेदमुत्हावयति देहकम्। नीरन्त्रं पवनापूर्णे भक्षेत्राम्बुततान्तरम् ॥ (१।८१।४८) इत्यम्यासिकासेन योनेन व्योमगामिना। योगिनः प्राप्तुवन्त्युवर्शेना इन्द्रक्शामिव ॥ ( ६।८१।४९ ) ज्ञह्मनाडीप्रवाहेण शक्तिः कुण्डलिनी यदा। बहिरूकों कपारस्य द्वादशासुख्युर्धनि ॥ ( ६।८१।५० ) रेचकेन प्रयोगेण नाड्यन्तरिनरोधिना । मुझ्तं स्थितिमात्रोति तदा व्योमगदर्शनम् ॥ ( १।८१।२१ ) सुवाद्वद्विद्वांदशान्ते रेवकाभ्यासयुक्तितः । प्राणे चिरं स्थिति नीते प्रविज्ञात्वपरां पुरीम् ॥ ( ५।८१।५६ ) रेचकाभ्यासयोगेन जीवः कुण्डलिनीगृहात्। उद्दश्त्य योज्यते यावदामोदः पवनादिव ॥ ( ५।८२।२ १ ) त्यज्यते विश्वस्यन्दो देहोऽउं काष्टलोष्टवत्। हेहेऽपि जीवेऽपि मतावासेवक हवाहरः॥ (१।८२।३०)। स्यावरे जहमे वापि वधाभिमतवेष्ठ्या। भोक्तुं सत्संपदं सम्याजीवोऽन्तर्विनिवेश्यते ॥ ( 📲 ८२।३१ ) इति सिद्धिश्चर्य भुक्तवा स्थितं चेकहपुः पुनः । प्रविश्वते स्वमन्यदा यद्यतात विरोचते ॥ (१।८२।३२) देहादयस्त्रथा विस्थान्त्र्यासवत्याखिहात्यः। संविदा जगदावर्ष संवृणं स्थीवतेऽधवा ॥ ( १।८२।६३ )

दस कुल्डिलिनी में पूरक प्राणायाम के अभ्यास से जब प्राणी समस्प से विधत हो जाता है तब सुमेर के समान व्यारता और गुरता की सिद्धि हो जाती है। जिस समय पूरक प्राणायाम के अभ्यास से शारीरिक और मानसिक परिश्रम को सहकर कुल्डिलिनी शक्ति अपने मूलाधार स्थान से उपर उठकर सुपुम्णा नाडी के द्वारा ब्रह्मरन्ध्र पर्यन्त जाती है, और डल्डे के समान आकारवाली होकर सर्पिणी के समान जब बहु उपर को जाती है, और सब नाडियों की शक्ति को भी अपने

साथ उत्पर ही ले जाती है, तब इस शरीर को वह इस प्रकार उंड़ा ले जाती है ( आकाशगमन की सिद्धि ) जैसे हवा से भरी हुई मशक जल के ऊपर तैरती हो। इस प्रकार अभ्यास के द्वारा आकाशगमन से योगीजन ऐसे ऊँचे चढ़ जाते हैं जैसे कि कोई दीन जन इन्द्र की पदवी को प्राप्त हो जाता हो । जिस समय अन्य नाहियों के व्यापार को रोकनेवाले रेचक प्राणायाम के प्रयोग से कुरहिलनी शक्ति ब्रह्म नाड़ी (सुपुम्या) के भीतर को होकर दिमारा के किवाड़ स्रोतकर वहाँ से बारह अंगुल ऊपर की ओर मस्तक में जाकर एक मुहूर्त के लिये भी स्थिर हो जाती है, तो आकाशगामी सिद्ध लोगों का दर्शन होता है। रेचक के अभ्यासरूपी युक्ति से प्राण की मुख से १२ अंगुल बाहर बहुत सयय तक स्थिर करने के अभ्यास से योगी दूसरे पुरुष के शरीर में प्रदेश कर सकता है। रेचक के अध्यास से जब योगी अपने जीव को कुएडली के निवास-स्थान से बाहर इस प्रकार निकाल सके जैसे हवा में से सुगन्ध को, तब वह इस चेष्टारहित शरीर को लकड़ी और पत्थर के समान त्याग देता है, श्रीर दूसरे शरीर में, चाहे वह जड़ हो अथवा चेतन, इच्छानुसार प्रवेश करके उसकी सम्पत्ति का भोग कर सकता है। इस प्रकार योगी दूसरे शरीर के भोगों को भोगकर, यदि उसका शरीर बना रहा हो तो उसी में, नहीं तो अपनी रुचि के अनुसार किसी दूसरे शरीर में प्रवेश करके स्थित रहता है। अथवा अपनी चिति को समस्त जगत् में फैलाकर सारे शरीर में ज्याप्त होकर सर्वत्र स्थित रहता है।

## (इ) सूक्ष्मता और स्थूलता की सिद्धि कैसे होती है :-

हवाववाववावीको प्रस्कुरत्यावसः कणः।
हेमध्रमश्वरसाध्यविवृश्कतः इवाम्बुरे॥ (११८२१२)
स प्रवर्षनतंत्रित्या वास्वयेवाद्यु वर्धते।
संविद्युववया नृतमकंवद्याति चोद्यम्॥ (११८२१३)
साध्याश्रप्रथमाकांभो वृद्धिमभ्यागतः सगात्।
गास्यस्यविद्यं साहं रेहं हेम ययावसः॥ (११८२१४)
जनस्यशासहो युक्ता गरुवेत्प्रद्यादि ।
वाद्य प्रवानस्यकांतस्यान्ते वस्तुविद्येषतः॥ (११८२१९)

स शरीरद्वयं परचाहित्र्य क्वापि छीवते । विक्षोभितेन प्राणेन नीहारो बाल्यया यथा ॥ (१।८२।६) आधारनाडीनिर्द्वीना व्योमस्यैवावधिष्यते । शक्तिः बुण्डिकनी वहं धूमलेखेव निर्मता ॥ (१।८२।७) कोडीकृतमनोबुद्धिमध्बीबाधहंकृतिः अन्तःस्कुरचमत्कारा धूमकेलेव नागरी ॥ (६।८२।८) विसे शैंछे तृणे भिसायुप्ते दिवि भूतले। सा यथा योज्यते यत्र तेन नियांत्यलं तथा ॥ (१।८२।१) संवित्तिः सेव यात्यद्व स्माचन्तं यथाकमस् । रसेनापूर्णतामेति तंत्रीभार इवाम्बुता ॥ (६।८२।१०) स्सावूणी यसाकारं भाववत्याद्य तत्त्या। धते चित्रकृतो बुद्धी रेखा राम यथा कृतिम् ॥ (१।८२)११) हरभाववशाद्रन्तरस्थीन्याप्नोति सा ततः। मातृगर्भनिपण्णेषु स सुक्षमेबाङ्करस्थितिः ॥ (११८२।१२) यथाभिमतमाकारं प्रमाणं वेत्ति राघव । जोरशक्तिरवामोति समेवांदि क्यादि च॥ (१।८२।१३)

हृदय-कमल के चक्र के कोश के उपर अग्नि ( प्रकाश ) का एक कण ऐसे चमकता है जैसे सोने का भौरा अथवा सायंकाल के समय मेच में विजली का कण । वह प्रकाश-कण विस्तार भावना के द्वारा वायु की नाई फैलने और ज्ञान रूप से शरीर में सूर्य के समान चमकने लगता है। प्रातःकाल के बादल से उदय होकर जिस प्रकार सूर्य का तेज चल भर में ही वृद्धि को प्राप्त हो जाता है वैसे हो वह अग्निका कल वृद्धिको पाकर सारे अङ्गा समेत शरीर को ऐसे गला देता है जैसे कि आग सोने को। जल के स्पर्श को न सहने वाली वह योग-अग्नि शरीर को सिर से पैर तक भीतर वाहर जला देती है। शरीर के पार्थिव और जलमय दोनों भागों को जलाकर अपने आप भी वह कण विज्ञुच्य प्राण द्वारा कहीं ऐसे गायव हो जाता है जैसे वायु के द्वारा धून्य । वस समय सुष्कणा नाड़ी के जल जाने पर कुरुडिलनी शक्ति आकाश में ऐसे स्थित होती है जैसे कि अग्नि से निक्ली हुई धुवें की लटा। उस समय वह कुंडिलनी शक्ति अपने भीतर मन, बुद्धि, जीव, अहंकार आदि समेत और नाना प्रकार की वासनाओं से पूर्ण, आकाश में ऐसे मुशोभित होती है जैसे किसी शहर से निकला हुआ धुँवे का स्तम्भ । ऐसी अवस्था में उसका प्रवेश चाहे जिस वस्तु—कमलदंड, पहाइ, तृण, दीवार, पत्थर, आकाश, पृथ्वी—में हो सकता है। वही कुएडिलिमी जब स्थूल भाव को धारण करना चाहती है तो फिर रसभावना द्वारा रस से इस प्रकार भरने लगतो है जैसे सूखा हुआ चड़स पानी से भरे जाने पर फूल जाता है। रस से पूर्ण होकर वह जिस आकार को चाहे ऐसे धारण कर लेती हैं जैसे चित्रकार के सन की रेखाएँ नाना प्रकार के रूप धारण कर लेती हैं। हढ़ भावना द्वारा वह इडियों को इस प्रकार रचना कर लेती हैं जैसे कि माजा के गर्भाशय में पड़ा सूच्म वीज स्थूल आकार को धारण कर लेता है। तब वह जीव-शक्ति इच्छा अनुसार बड़े से बड़ा ( सुमेर के समान ) और छोटे से छोटा ( तुण के समान ) आकार धारण कर सकती है।

(ई) प्राणायाम द्वारा भी अनेक प्रकार की सिद्धियाँ प्राप्त हो जाती हैं:—

(८. - राज्यादिमोक्षपर्यन्ताः समस्ता एव सम्पदः। देद्वानिळविषेयस्वास्साध्याः सर्वस्य राधवः॥ (६॥८०।३५)

ा है राम ! प्राणों को वस में कर लेने पर प्रत्येक मनुष्य राज्यप्राप्ति से लेकर मोन्प्राप्ति तक सब ही प्रकार की सम्पत्तियों को प्राप्त कर सकता है।

श्रीण क्या हैं । उनकी कैसे वश में किया जाता है और उनके वश में करने पर क्या विशेष लाभ होता है—इन सब बातों का वर्णन आगे चलकर विस्तारपूर्वक होगा।

IN USE OF THE REAL PROPERTY OF THE PARTY OF

STEERING STREET CONTRACTOR OF STREET

separate and the second

अभी तक हमने पाठकों के आगे योगवासिष्ठ के बाह्य जगत् तथा मन सम्बन्धी सिद्धान्तों का ही वर्शन किया है। अब हमें यह बतलाना है कि योगवासिष्ठ में आत्मा का स्वहद किस प्रकार का माना गया है। आत्मा का असली स्वरूप जानने के लिये आन्तर अनुभव का विश्हेषण करना आवश्यक है इसलिये पहिले इमको चारों अवस्थाओं - जामत्, स्वप्र. सुयुप्ति और तुर्या —को भलीभाँति समक लेना चाहिये। आत्मा वह पदार्थ है जो चारों अवस्थाओं में अनुस्यत रहता है अर्थात् जिसका अभाव किसी भी अवस्था में न हो उस सत्ता का नाम आत्मा है। आतमा क्या है इसके विषय में नानापकार के मत हैं। कोई कोई तो शरीर ही को आत्मा मान बैठे हैं; कोई मन को; कोई आत्मा को शरीर चीर मन चादि से परे की कोई ऐसी वस्तु मानते हैं जो इनसे बिल्कुल कुछ भी सम्बन्ध नहीं रखती - इन सब मतों से ऊँचा वह मत योग-वासिष्ठ को सबसे अधिक मान्य है जिसके अनुसार आत्मा कोई यह या वह, भीतर या बाहर की वस्तुविशेष नहीं है, बल्कि वह अनन्त और विभु सिबदानन्द तत्त्व है जिसका प्रकाश यह सारा विश्व है, जों सब कुछ है, सब जगह है, सदा है, और जिससे बाहर कुछ भी नहीं है।

# (१) जाप्रत्, स्वम, सुपुप्ति और चौथी (तुर्या) अवस्था :--

जायत्स्वप्रमुद्धाल्यं त्रयं रूपं हि चेतसः ॥ (६११२४) होरं शान्तं च स्टुं च भारमचित्तमिहास्थितम् । होरं जायन्मगं चित्तं शान्तं स्वप्रमयं स्थितम् ॥ (६११२४) स्टुं सुपुप्तभावस्यं त्रिभिहींनं स्तां भवेत् । वर्ष चित्तं स्तां स्तां स्तां स्वर्ण स्

चित्त ( मन ) की तीन अवस्थायें हैं — जायत् , स्वप्न और सुपुति । चित्त की अवस्थाओं के दूसरे नाम हैं — घोर, शान्त और मृद । जायत् अवस्था के चित्त को घोर कहते हैं, स्वप्नावस्था के चित्त को शान्त और सुपुति अवस्था के चित्त को मृद । इन तीनों अवस्थाओं से स्वतन्त्र होने पर चित्त मृतप्राय हो जाता है ( अर्थात् चित्त चित्त नहीं रहता )। मरा हुवा चित्त सत्त्व रूप में स्थित होता है जो कि सर्वत्र एक और समान रूप से स्थित है।

#### (अ) जाग्रत् अवस्था :--

जीवधातुः शरीरेऽन्तर्विश्यते येन जीव्यते ।
तेजो वीर्षे जीवधातुरित्याश्यमिश्रमङ्ग् यत् ॥ (४।१९।१९)
व्यवद्वारी यदा कायो मनसा कर्मणा गिरा ।
भवेतदा मरुबुझो जीवधातुः प्रसर्वति ॥ (४।१६।१६)
तिस्मन्त्रसर्पत्यङ्गेषु सर्वा संविदुदेति हि । (४।१९।१६)
हैक्षणाहिषु रन्ध्रेषु प्रसरन्ती बहिर्मयम् ।
नानाकारविकाराञ्चं रूपमात्मनि परयति ॥ (४।१९।१७)
हिश्वरत्वात्तरथैवाथ जाप्रदित्यवगम्यते । (४।१९।१९)

स्यूज शारीर के भीतर जीवधातु नामक वह एक तस्त्र मौजूद है जिसके रहने से यह शारीर जीवित रहता है। तेज और वीय भी उसी के नाम हैं। जब शारीर की किसी प्रकार की किया ( मनन, वचन, कमें) होती है तब यह जीवधातु प्राणों द्वारा कियात्मक अज्ञों की और प्रवाहित होती है। अङ्गों में जीव धातु का प्रसरण होनेपर उनमें चेतना का अनुभव होता है। ज्ञानेंद्रियों के द्वारा बाहर की और प्रवृत्त होकर वह जीवधातु अपने भीतर नाना प्रकार के बाह्य जगत का अनुभव करती है। जीव धातु के इस प्रकार ज्ञानेन्द्रियों और कर्मेन्द्रियों में स्थित रहने पर जो अनुभव होता है उसका नाम जायन है।

#### (आ) सप्रप्ति :--

मनसा कर्मणा वाचा यदा धुस्वित नो वयुः । शान्तात्मा तिष्ठति स्वस्थो जीवधातुस्तदात्वसौ ॥ (४।१९।२०) समतामागतैयांतैः झोस्यते न इदस्वरे । निवांतसदने दीयो ययाऽऽङोकैककारकः ॥ (४।१९।२१) ततः सरित नाङ्गेषु संवित्सुस्यति तेन नो । न चेक्षणादीन्यायाति रन्ध्राण्यायाति नो बहिः ॥ (४।१९।२३) श्रीवोऽन्तरेव स्फुरित तैल्लसंविद्यया विषे । श्रीतसंविद्यम इव स्नेद्दसंविद्यया ध्रते ॥ (४।१९।२३) जीवाकारा कळा काथिबितिः स्वच्छतथात्मनि । द्वामायाति सौपुर्ति सौम्यवातां विचेतनाम् ॥ (४।१९।२४)

जब कि शरीर में मन, वचन और कमें रूपी कोई भी किया नहीं होती तब जीव धातु अपने स्वरूप में शान्त भाव से स्वित रहती है, प्राणों की किया में समता आ जाती है, और हृदय में स्थित जीव-धातु में किसी प्रकार का लोभ नहीं होता। जैसे कि ह्वारहित स्थान में चान्दना हेने वाला दीपक लोभ रहित होकर स्थित रहता है उसी प्रकार जीवधातु भी शान्त रहती है। उस अवस्था में जीवधातु ज्ञानेन्द्रियों और कर्मेन्द्रियों की ओर नहीं दौड़ती इस कारण ज्ञानेन्द्रियों और कर्मेन्द्रियों में चेतना का अभाव रहता है, और उनकी किया वाहर की ओर प्रवृत्त नहीं होती। उस समय चेतना जीव के भीतर ही ऐसे रहती है जैसे कि तिलों में तेल, दर्भ में शीतलता और घी में चिकनाई। प्राणों के सौन्य हो जाने पर, वाह्यज्ञान के नष्ट हो जाने पर, जीव के आकार वाली कला नामक चिति सुष्टित की दशा में पहुँच जाती है।

#### (इ) खपः :-

सुप्रके सौम्यतां यातेः प्राणैः सञ्चालयते तदा । स जीवधातुः सा संवित्ततश्चित्रतयोदिता ॥ (४।१९।२६) स्वान्तःसंस्थवगजालं भावाभावेः कमञ्जनैः। परयति स्वान्तरेवाशु स्कारं बीज इव हुमस् ॥ (४।१९।२७) जीवचातुर्वेदा वातैः किञ्चित्संश्चम्यते भृतम् । ततोऽस्म्यहं मुस इति परयत्यात्मनि से गतिम् ॥ (४।१९।२८) यदाम्भसा प्राज्यतेऽसौ तदा वार्यादिसम्असम् । अन्तरेवानुभवति स्वामीदं कुमुमं यथा।। (४।१९।२९) यदा पित्तादिनाकान्तस्तदा ग्रीप्मादिसम्भ्रमम्। अन्तरेवानुभवति स्फारं विदिरिवासिखम् ॥ (४।१९।३०) रक्तवर्णान्देशानकासान्बहिर्ण्या । रकापूर्णी पश्यत्यनुभवात्मत्वात्त्रयेव च निम्बति ॥ (४।१९।३१) सेवते वासनां यां वां सोऽन्तः परयति निहितः। वनकोमितो स्नेवहिरकादिभिर्वधा ॥ (४।१९।३२) अनाकान्तेन्द्रियच्छिद्रो यतः शुरुधोऽन्तरेव स:। संविद्युभवत्वाञ्च स स्वप्न इति कथ्यते ॥ (४।१९।३३) सुप्ति अवस्था में जब वह जीवधातु सीम्य अवस्था को प्राप्त हुये प्राणों द्वारा जुव्ध होती है तब चिति चित्त का आकार धारण करती है, और अपने भीतर ही सारे जगत् के भाव, अभाव, और कम के अम को इस प्रकार विश्वत रूप से अनुभव करती है जैसे बीज अपने भीतर वृत्त का अनुभव करता है। जब सोती हुई हालत में जीव धातु वायु द्वारा जोभित होती है तब स्वप्न में आकाश में उड़ने का अनु-भव होता है; जब जल द्वारा जोभित होती है तब जल सम्बन्धी स्वप्नों का अनुभव होता है; जब पित्त द्वारा जोभित होती है तो गरमी की मौसम के स्वप्नों का मन के भोतर अनुभव होता है। जब रक्त की अधिकता होती है तब लाल रङ्ग के पदार्थों का अनुभव होता है। जीव के अन्दर जैसी जैसो वासनायं उठती हैं वैसे-वैसे ही प्रकार के स्वप्न वह इस प्रकार देखता है जैसे कि प्राणों से जोभित होकर ज्ञाने-न्द्रियों द्वारा बाहर के पदार्थों को देखता हो। स्वप्न उस ज्ञान का नाम है जो बाह्य ज्ञानेन्द्रिवों की किया के बिना अन्दर के ज्ञाभ से ही होता है।

(ई) चौथी अवस्था :-

अहंभावानहंभावो त्यक्ता सदसती तथा।

यदसकं समं स्वच्छं स्थितं तनुर्यमुख्यते।। (१।१२४।२३)
या स्वच्छा समता वाग्ता जीवरमुक्तत्यवस्थितिः।
साध्यवस्था व्यवहती सा तुर्यक्तनोच्यते।। (१।१२४।२४)
देत्व्याप्रच च स्वप्नं संबद्धपानामसंभवात्।
सुप्रभावो नाप्यतद्भावाव्यत्ता स्थितेः।। (१।१२४।२५)
वाग्तं सम्यवप्रवृद्धानां यथा स्थितमिदं व्यवत्।
विद्यानं तुर्यमेवाहुरच्छानां स्थितं स्थितम्। (१।१२४।२६)
अहंकारक्छात्यामे समतायाः समुद्रवे।
विद्यारासे कृते चितं तुर्यवस्थोपतिष्ठते॥ (१।१२४।२६)

निविकल्पा हि चित्तुं तरेवास्तीह नेतस्य ॥ (१।१२४।३६)
श्रिहंभाव और अनहंभाव, सत्ता और असत्ता, दोनों से रहित जो असक्त, सम और शुद्ध स्थिति है उसे चौथी अवस्था कहते हैं। जो स्वच्छ, सम और शान्त साची रूप से जीवन्मुक भाव में स्थिति है वह तुर्या अवस्था कहताती है। यह स्थिति न जामन् है, और न स्वप्र, क्योंकि इस अवस्था में संकल्पोंका अभाव होता है, और न सुप्रित क्योंकि

इसमें जड़ताका अभाव रहता है। ज्ञानियों की उस अवस्था का नाम जिसमें कि उनके लिये उस जगत का अनुभव, जो कि अज्ञानियों के लिये स्थिर रूप से स्थित है, शान्त और लीन हो जाता है, तुर्या (चौथी) अवस्था कहलाती है। तुर्यावस्था का अनुभव तब होता है जब कि अहंकार का त्याग, समता की प्राप्ति और चित्त की शान्ति हो जाती है। संकल्प-विकल्प से रहित चिति की स्थिति का ही नाग चौथी अवस्था है।

## (२) चार प्रकारका अहंभाव:-

(में क्या हूँ? इस प्रश्न का उत्तर अने ह प्रकार से दिया जाता है। कोई कोई तो अपने आपको स्थूल और नाशवान शरीर ही सममते हैं और कोई मन समभते हैं। कुछ लोग यह समभते हैं कि शरीर और मन से परे कोई जीव या आत्मा नाम का तत्त्व है जो इन दोनों के धर्मों से वरा है न वे वह आत्मा हैं। इन सब से ऊंचा और श्रे समभना उन थोड़े से लोगोंका है जो अपने आपको सारा विश्व या वह तत्त्व जो सारे विश्व में व्याप्त और प्रकाशित हो रहा है, समभते हैं। अत्मा सम्बन्धी इन चार निश्वयों का योगवासिष्ठ में इस प्रकार वर्णन है:—

### १—में देह हूँ :-

भाषादमस्तकमधं मातापितृविनिर्मितः । इत्येको निजयो शम बन्धायासष्टिकोकतात् ॥ (६।१७।१४) देहोऽहमिति तां विद्धि दुःखायैव न झान्तये । (६।७३।११) वर्ज्य प्रव दुरात्माऽसौ झशुरेव परः स्पृतः ॥ (४।३३।६४) अनेनाभिद्दतो जन्तुने भृषः परिरोहति । विपुणानेन वस्तिना विविधाधिप्रदादिना ॥ (४।३३।६५)

एक यह विश्वास है कि मैं माता-पिता से उत्पन्न सिरसे पैर तक विस्तारवाला स्थूल देह हूँ। यह विश्वास सत्य नहीं है। इसी कारण बन्धन में डालनेवाला है। अपने आपको स्थूल देह समम्प्रना दुःख का कारण है, शान्ति का साधन नहीं। यह विश्वास हमारा शत्रु है; इसको जहाँतक हो सके दूर करना चाहिये। इस नानाप्रकार के मानसिक छेशों के देनेवाले बलवान् शत्रु द्वारा मारा हुआ जीव कभी नहीं पनपता।

### २- वत है:-

स्वसंकल्पमयाकारं यावत्संसारभावि यत्। चित्तं सद्विद्धं जीवस्य रूपं रामातिवाहिकम् ॥ ( १।१२४।१९ )

हे राम! जबतक संसार है तब तक रहनेवाला और अपने संकल्प के अनुसार रूप धारण करनेवाला मन जीव का सूच्म रूप है।

## ३—में सब भावोंसे परे रहनेवाला सृक्ष्म आत्मा हूँ :-

भतीतः सर्वभावेन्यो बालाधादप्यहं तनुः। इति तृतीयो मोक्षाय निश्चयो जायते सताम्।। (१।१७।१९) परोज्युः सकलातीतरूपोऽहं चेत्यहंद्वतिः। (१।७३।१०) सर्वस्माद्वयतिरिक्तोऽहं बालाध्रक्षतक्वियतः॥ (४।३३।५१)

तीसरा निश्चय जो कि मोच की ओर से जानेवाला है यह है कि मैं सब भावों से मुक्त, वालकी गोक के सीवें भाग से भी सुद्दम, परम भागु, और सब दश्य पदार्थों से परे और सब वस्तुओं से अलग रहनेवाला (आत्मा) हैं।

## (अ) में सर्वातीत कैसे हूँ :-

देहस्तावज्ञहो मृदो नाहमित्येव निश्चयः । (११७८।१७)

आवाज्यमेतत्संसिद्धं मतौ चैवानुभूवते ॥ (११७८।१८)

कर्मेन्द्रियगणस्वास्माद्भिन्नावयवात्मकाः । (११७८।१८)

अवयवावयविनोर्न भेदो जह एव च ॥ (११७८।१९)

प्रेयंते मनसा यस्मायष्ट्रयेव भुवि छोष्टकः ।

मनश्चैव जहें मन्ये संक्रुपात्मक्क्षक्ति यत् ॥ (११७८।२०)

श्रेपणेरिव पाषाणः प्रेयंते बुद्धिनिश्चयः ।

बुद्धिनिश्चयरुपैवं जहां सत्तेव निश्चयः ॥ (११७८।२१)

खातेनैव सरिद्धृतं साह्यंकारेण वाह्यते ।

अहङ्कारोजपि निःसारो जह एव द्यात्मकः ॥ (११७८।२१)

जीवेन जन्यते यक्षो वाह्यनेव अमात्मकः ।

जीवश्च चेतनाकाक्षो वातात्मा हृद्ववे स्थितः ॥ (११७८।२३)

जीवो जीवित जीणंन चिद्वृपणात्मरूपिणाः ।

केत्यत्रमवता जीवश्चदुपेणव जीविति ॥ (११७८।२५)

सहासहा यदाभावि चित्समाथौ सति स्वतः । (६१७८१२०) स्वस्पमछमुत्सस्य तदेव भवित क्षणात् ॥ (६१७८१२८) प्रवं चिद्र्पमप्येतचेत्योन्युक्तत्या स्वयम् । (६१७८१२८) वर्षे चिद्र्पमप्येतचेत्योन्युक्तत्या स्वयम् । (६१७८१२८) वर्षे चिद्रिणासान्ता मनोक्षद्वीन्द्रियादयः । (६१७८१३१) ससन्तः सर्व प्रवाहो हितीयेन्द्रपदस्थिताः ॥ (६१७८१३२) महाचिदेकैवास्तीह महासत्तेति योच्यते । (६१७८१३२) महाचिदेकैवास्तीह महासत्तेति योच्यते । (६१७८१३२) महाचिदेकैवास्तीह सहासत्तेति योच्यते । (६१७८१३३) महाचिदेकैवास्तीह सहासत्तेति योच्यते । (६१७८१३३) स्क्रहिभाता विमक्ता नित्योदयवती सदा ॥ (६१७८१३४)

वालक तक भी इस बात को सममता है और सबको इस बात का अपने मन में अनुभव होता है कि मैं जड़ और ज्ञानहीन स्थूल शरीर नहीं हूँ। कर्मेन्द्रियां (वाक्, हाथ, पैर, गुदा और लिङ्ग जिनसे शरीर की कियाएँ होती हैं) इस जड़ शरीर के अह ही हैं; अह और अही ( अहींवाली वस्तु ) में भेद न होने के कारण वे भी जड़ ही हैं। जैसे कि लकड़ी के द्वारा मिट्टी का डला इधर से उधर फेंक दिया जाता है वैसे ही इन्द्रियाँ मन की प्रेरणा से किया करती हैं, स्वयं नहीं। सङ्कल्प शक्तिवाला मन भी स्वयं जड़ ही है क्योंकि वह बुद्धि के निश्चयों के द्वारा ऐसे इघर उधर होता रहता है जैसे कि फेंकने से पत्थर। निश्चय करने वाली बुद्धि भी जड़ ही है क्योंकि उसका संचालन ऋहहार द्वारा ऐसे होता है जैसे नदी का गहरे स्थान की ओर हुआ करता है। अहंकार भी स्वयं चेतन नहीं है; वह तो असार और मुर्दे के समान जड़ है क्योंकि जीव उसको ऐसे उत्पन्न करता है जैसे कि वालक भूत के भ्रम को। यह जीव, वायुरूप चिदाकाश, हृद्य के भीतर रहता है। यह जीव विषय के भ्रमयुक्त पुरातन चितिस्वरूप आत्मा द्वारा प्रेरित् होता है। जैसी-जैसी, सत्य वा असत्य भावनायें चिति में उठती हैं चिति अपने स्वरूप को छोड़ कर वैसा ही रूप धारण कर लेती है। इसलिये विषय की ओर प्रवृत्त जो चेतन आतमा है वह भी असत् के समान हो है और चेत्योत्मुखता के कारण वह जड़ है और चैतन्य द्वारा प्रेरित होती है। चिति द्वारा कल्पित सब दिखाई देने वाले दूसरे चन्द्रमा के समान असत्य हैं। सत्य तो केवल एक ही वस्तु है। और वह है महाचिति जिसको महासत्ता भी कहते हैं। वह निष्कताह, स्म, शुद्ध, निरहङ्कार, शुद्ध-ज्ञान स्वरूप शिव, सन्मात्र श्रीर श्रन्युत (सर्वदा श्रपने स्वरूप में स्थित रहनेवाली) है। यह मल रहित है और सदा प्रकाशवाली है।

(आ) श्रुरीर और आतमा में सम्बन्ध नहीं हैं:

नातमा वारीरसम्बन्धी शरीरमि नात्मिन ।

क्रियो विष्यागावेतौ प्रकाशतमधी यथा ॥ (६।६।६)

देहनास्य न सम्बन्धो मनागेवामकात्मनः ।
देश: पश्चक्वेनेव तद्गतस्यापि मानवाः ॥ (६।६।६)

प्रथमातमा प्रथादेही जलप्यलवोपमाँ । (६।६।६६)

मनागपि न संक्षेपः सर्वगस्यापि देहिनः ॥ (६।६।६६)

तद्गतस्याप्यतद्ग्रुत्तेरस्यरस्येव यायुतः ।

जरामरणमापच सुन्तदुःसे भवाभवौ ॥ (६।६।६६)

मनागपि न सन्तीह तत्मान्त्वं निर्वृतो भव । (६।६।६६)

आत्मा का शरीर के साथ कोई (तादात्म्य) सम्बन्ध नहीं है और न शरीर का आत्मा के साथ। शरीर और आत्मा अन्वेरे और वान्दने के माई दो विज्ञाल पदार्थ हैं। जैसे कीचड़ में पड़े हुए सोने से कीचड़ के कलों का कोई सम्बन्ध नहीं होता वैसे ही शुद्ध स्वरूपवाले आत्मा का शरीर से कोई सम्बन्ध नहीं हो सकता। जल और कमल के समान शरीर और आत्मा पृथक हैं, सर्वत्र वर्तमान रहने वाले आत्मा का शरीर से जरा भी सम्बन्ध नहीं है। जैसे आकाश उस वायु के गुणों से स्पृष्ट नहीं होता जो उसमें स्थित रहती है वैसे ही शरीर की अवस्थाएँ—जन्म, मरण, आपत्ति, दुःख-सुख, आना-जाना आदि— आत्मा में नहीं होतीं। इसलिये इनसे मुक्त होकर रही।

(इ) आत्मा यद्यपि सब जगह है तो भी उसका प्रकाश

# केवल पुर्यष्टक (सूक्ष्म शरीर) में ही होता है:-

संस्थितः स द्वि सर्वत त्रिषु कालेषु भास्करः । सुरुमत्वात्सुमहत्वाच केवलं न विभाव्यते ॥ (६।७३।३०) सर्वमात्मभवं विश्वं नास्त्यात्मभवं कवित्। (६।७३।३४) सर्वि पुर्यक्षेत्रं तस्मिन्कीवः स्कुरति नोप्के॥ (६।७३।२४)

आत्मा सब जगह और सब कालों में स्थित है किन्तु बहुत सुद्म और बहुत महान् होने के कारण दिखाई नहीं पड़ता। आत्मा संसार की सब वस्तुओं में वर्त्तमान है, कोई वस्तु आतमा से रहित नहीं है तो भी जहाँ पुर्यष्टक ( मन अथवा सूरम रारीर ) होता है वहीं पर आतमा का अनुभव होता है । परथर आदि जड़ पदार्थों में नहीं होता।

#### र – में सारा विश्व हूँ:-

अहं जगहा सकतं शुन्वं व्योम समं सदा। प्रमेष चतुर्घोऽन्यो निजयो मोक्षसिद्धे ॥ ( ५।१७।१७ ) अहं समदमादित्यो दिशोऽदमद्दमण्यधः। अहं देत्या अहं देवा कोकाजाहमधं महः॥ (२।७६।३) अदं समोज्हमभाणि मृः समुदादिङं त्यद्व । रजो बाबुरथाधिक जगरसर्वमिदं स्वहम् ॥ ( ६।७३।४ ) अहं विद्मारे भागावहं विद्युवपक्षरे। मुरापुरेषु चिद्धं स्थावरेषु चरेषु च॥ ( ६१२ ॥ १६ कुन्मेष्यद्वामान्ः पुष्पपन्नेष्यदं छविः। छविष्वहं स्पकता स्पेष्यनुभवोऽन्यहम् ॥ ( ९।३४।५२ ) अवारपर्वन्तनभो दिवालादिकियान्वितम्। अहमेरेति सर्वत्र यः पश्यति स पश्यति ॥ ( ४)२२।२५) मयि सर्वसिदं प्रोतं सुत्रे मणिमणा इव। वित्तं तु नाइमेबेति यः परवित स परवित ॥ ( ४)२२।३१) सर्वशक्तिरनन्तात्मा सर्वभावान्तरस्थितः । अद्वितीयश्चिदित्यन्तर्यः पराति स परवति ॥ ( ४।२२।२८ ) यज्ञाम किञ्चिल्प्रैलोक्यं स प्वावयवो सम। तरक्षोऽज्याविवेत्यन्तर्यः पश्यति स पश्यति ॥ ( ४।१२।३३ )

चौथा अत्मा-सम्बन्धी विश्वास जो कि मोज को प्राप्त करानेवाला है यह है कि मैं समस्त जगन हूँ अथवा वह शून्य, सम, विदाकाश हूँ जो विश्व में सर्वत्र व्याप्त है। मैं आकाश हूँ, मैं सूर्य हूँ, मैं दिशाय हूँ, मैं नीचे हूँ, ( मैं उपर हूँ), मैं देख हूँ, मैं देवता हूँ, मैं सब लोक हूँ, मैं यज्ञ हूँ, मैं तम हूँ, मैं वादल हूँ, मैं समुद्र आदि सब ही हूँ, मैं पृथ्वी हूँ, मैं रज हूँ, वायु हूँ, आंध्र हूँ, मैं यह सब जगत हूँ। मैं वह चिति हूँ जो कि आकाश में सूर्य के रूप में चमकती है, जो कि सब प्राणियों में है जो कि सुर और असुरों में जड़ चेतन सब ही वस्तुओं में है। फूलों में में खुशबू हूँ, में फूल पत्तियों का सौन्दयं हूँ। सुन्दर वस्तुओं की

स्वकला में हूँ और सब ह्वां में में अनुभव हूँ। जो यह सममता है कि "में दिक, काल और कियावाला अनन्त और अपार, सबंत्र फैला हुआ आकाश हूँ" वही ठीक सममता है। जो यह सममता है कि "में चित्त नहीं हूँ, वह आत्मा हूँ जिस में जगत् की सारी वस्तुयें इस प्रकार पिरोई हुई हैं जैसे कि माला के तांगे में उसके मोती" वही ठीक सममता है। जो यह सममता है कि "मैं सब वस्तुओं के भीतर रहनेवाला, सब शक्तियुक्त, अन्तरात्मा हूँ" वही ठीक सममता है। जो यह सममता है कि "जैसे तरङ्ग समुद्र का एक जुद्र अङ्ग है वैसे ही तीनों लोक में जो कुछ है वह मेरा ही अंग है" वही ठीक सममता है।

TANKS OF COME TO SERVE

THE RESERVE OF THE PERSON NAMED IN

#### १३-मीत

संसार में सबसे भयानक घटना मौत जान पड़ती है। मौत क्या है ? मौत जीवन का अन्त करनेवाली घटना है, जैसा कि प्रायः दिखाई पड़ता है, अथवा मौत के पश्चात् भी कोई दूसरा जीवन प्राप्त होता है-इस विषय में वहुत मतभेद है। कुछ लोग, जो शरीर को ही सब कुछ मानते हैं, कहते हैं कि मौत के द्वारा जब शरीर का सर्वधा नाश हो गया तो फिर बाकी ही क्या रहा? दूसरे लोग, जो शरीर को केवल आत्मा का निवास-स्थान सममते हैं, यह कहते हैं कि मौत केवल शरीर के नाश होने का नाम है। शरीर के नष्ट हो जाने पर जीव या आत्मा का नाश नहीं होता। वह तो एक शरीर के नष्ट हो जाने पर दूसरे शरीर में प्रवेश कर लेता है। भारतवर्ष में तो केवल चार्वाक दर्शन के अनुयायियों को छोड़कर प्रायः सभी लोगों का ऐसा विश्वास था। पाश्चात्य देशों में अधिक लोगों के प्रकृतिवादी होने के कारण मृत्यु का अर्थ जीवन का सर्वनाश ही समसा जाता है। कुछ समय से वहाँ पर विज्ञान ने इस समस्या को सममने का बहुत साइस किया है, और "सायिककल रिसर्च" नामक विज्ञान की एक शाखा का काम इस प्रश्न का भलीभाँ ति अध्ययन करना ही है। इस क्षेत्र में काम करनेवाले अनेक विद्वानों को तो पूरा विश्वास हो गया है कि मृत्यु जीवन का अन्त नहीं कर देती; मृत्यु के पश्चात् भी जीवन है झौर मृत जीवों से इमारा वार्तालाय का सम्बन्ध हो सकता है। कभी-कभी इसको सृत जनों ( प्रेतों ) का दर्शन भी हो सकता है और होता है। बहुत सी घटनायें कभी-कभी ऐसी भी होती रहती हैं जिनमें मृत्यु के पश्चात् प्राप्त किये हुए जीवन में मृत्यु के पूर्व के जीवन के अनुभव की याद बनी रहती है। याजकल इस प्रकार की अनेक पुस्तकें छप रही हैं जिनमें मृत्यु के पश्चात् जीवन और पूर्वजन्म के सिद्ध करने के लिये अनेक वैज्ञानिक और ऐतिहासिक प्रमाण दिये जाते हैं। योगवासिष्ठकार का मत तो स्पष्टतया ऐसा ही है जैसेकी ओर आजकल का दर्शन और विज्ञान हमें ले जा रहे हैं। यहाँ पर इस योगवासिष्ठ से मृत्यु-सम्बन्धी विचारों का संप्रह करके पाठकों के सामने रखते हैं।

## (१) मीत डरने की वस्तु नहीं है:-

वसिष्ठजी का कहना है कि मृत्यु से हरना तो बिल्कुल ही मुखता है। क्योंकि मौत का दो में से एक ही अर्थ हो सकता है: या तो मरने पर मनुष्य का सर्वथा अन्त हो जाता हो या मृत्यु के पश्चात् उसे इसरा जीवन मिलता हो । इन दोनों वातों में से जो भी हो अच्छी ही है। अन्त ही जब हो गया तो डर किस बात का ? चलो सब आफतों और मुसी-बतों से सदा के लिये छुट्टी मिली। जीवन का, जिसमें नाना प्रकार के हेश सहने पड़ते हैं, फंकट मिटा। ऐसा होने पर अकसोस किस वात का और ऐसा होने से डर किस बात का है ? यदि मौत से जीवन का अन्त नहीं होता, बल्कि एक शरीर को छोड़कर दूसरे में प्रवेश होता है, तो फिर मी किस बात का इर और अकसोस है ? पुराने और रोगी शरीर को छोड़ इर नये में प्रवेश करना किसको बुरा लगेगा ? यह तो ऐसा ही है जैसा कि फटे-पुराने कपनी की फेंक कर नये कपनी की पहनना, अथवा पुराने और टूटे-फूटे महान को छोड़कर दूसरे नये मकान में प्रवेश करना । ऐसा होने पर तो दुःख के बजाय मुख मानना चाहिये।

(अ) मौत यदि सर्वनाश है तो बहुत अच्छी बात है:-

मृतिस्यन्तनाञ्चले चह्नवामयसंक्ष्यः । ( 🐉 १०११६) सुत्राज्ञ अष्ट्रभुषः सोध्याञ्चपवयो महान्॥ ( ।१०१।२३) भावाभावपद्दीः तर्गन्यसः प्रवामसागतः । ( ५।१०१।२३ )

मरणं जीवितं तस्मान दुःखंन मुखंयतः॥ ( \$1१०१।२४)

अगर मीत से प्राणी का सर्वधा नारा हो जाता हो और मरकर किर किसी प्रकार का जीवन न हो तो इससे बढ़कर कीन-सा लाभ है। क्योंकि तब तो संसार के सब ही दु:स्वों से छुटकारा मिल गया; होने, न होने, लेने और देने के ज्वर की शान्ति हो गई। ऐसी मौत ही वो सबा जीवन है, क्योंकि न उसके बाद सुख है और न दुःख।

(आ) मीन के पीछे मदि दूसरा जीवन है तो बहुत उत्सव की बात है :-

मृतस्य रेह्हामखेशव ५व तदुत्सवः। गृतिनं यो वि देहरून सा मृतिः परमं मुखम् ॥ ( ३।१०१।३३ ) देहादेहास्तरप्रासी नव एव महोत्सवः। मरणात्मनि कि सूडा हर्षस्थाने विषीदय ॥ (ई।१०१।९२)

मृत्यु के पीछे जोव को यदि दूसरे नवीन शरीर की प्राप्ति होती है तो बहुत हुए का अवसर है, क्योंकि तब तो मौत का ऋथे शरीरका ही नाश है। ऐसा होने पर तो छुखा होना चाहिये। एक शरीर को छोड़ कर यदि दूसर। शरीर मिलता है तो बहुत ही खुशों का अवसर है। मरने पर तो आनन्द होना चाहिये न कि अफसोस!

योगवासिष्ठ के अनुसार सौत सर्वनाश नहीं है। मौत क्या है

वह यहाँ बतलाया जाता है।

#### (२) मौत क्या है:-

मरणं सर्वनाशास्य न कदाचन विचते । (ई।१८।१) मृतो नह इति प्रोको मन्ये तब सुषा ससत्॥ (५।७१।६४) स देशकालान्तरितो सत्वा सत्वानुभूवते ॥ (४।७१।६७) स्वसंकलपान्तस्योयं सृतिरित्यभिशीयते । (ई।१८।१) वासनावस्थितो कीवो यात्युत्सरुवं शरीरकम् ॥ (६१७१)६७) अन्यस्मिन्यतते देशे कालेडन्यस्मिरव रायव । (५१७१/६८) इतरचेतरच नीयन्ते जीवा वासनवा स्वयो ॥ (५।७०।६१) स्वप्नदृष्टा यथा स्वप्नसंसारे सृतिमासवान्। अन्यं जान्नमर्थं स्वप्नं त्रष्टं भृयः स जावते ॥ (५।१०५।२४) इह जायम्मुतो जन्तुः प्रयुद्धोऽस्यत कथ्यते । (ई।१०५१२९) सुत्वान्त्रत प्रसुद्धस्य जावत्स्वमो भवत्यकम् ॥ (५।१०५।३०) अनुभय क्षत्रं जीवो मिध्यामरणसङ्ग्रंतम् । विस्मृत्व प्राक्तनं भावसन्तं परयति सुवत ॥ (३।२०।३१) प्रतिभागित जगन्त्याञ्च स्तिमोहाद्वन्त्रस्य । वीवस्योग्सीववादक्यो रूपाधीवाखिळान्यत्तस् ॥ (३)२१।१) निमेपंजैव जीवस्य सृतिमोक्षाद्यनन्तरम् । (३।२०।४४) विज्ञगदहरयसर्गधीः व्रविभास्यगच्छवि ॥ (३।२०१४५) दिकालकलगाकादावर्मकर्मसगानि च। परिस्कुशन्त्यनम्मानि कल्पान्तस्यैर्यवन्ति च ॥ (३।२१।२) देशकास्त्रकियाद्रव्यमनोषुद्धीन्द्रियादि च। क्टित्येच स्तेरन्ते वपुः परयति यौवने ॥ (३।२०।४८)

सर्वनाश करने वाली मौत कभी नहीं होती। ऐसा कहना कि मरा हुआ प्राणी नष्ट हो गया है विल्कुल मृठ है। वह तो मरने पर दूसरे देश और काल में दूसरी सृष्टि का अनुभव करने लगता है। अपने संकल्पों के जगत् के भीतर स्थिर हो जाने को मौत कहते हैं ( मौत में चेतना भीतर ही रहती है बाहर नहीं रहती )। एक शरीर को छोड़ कर जीव अपनी वासनाओं के आधार पर दूसरे देश और कालमें अपने को पाता है। वासना के कारण ही जीव इघर-उधर भ्रमता रहता है। जैसे स्वप्न के अनुभव करने वाले जीव की स्वप्न-संसार में मौत होजाती है और वह जामत्-संसार में आकर जामत्-रूपी स्वप्न देखने लगता है, ठीक इसी प्रकार यहाँ पर मर कर जीव दूसरे जगत् में जाग जाता है। वहाँपर जागनेपर यह लोक उसको एक स्वप्न सा साल्म पड़ने लगता है। मिथ्या मौत की मूच्छी का कुछ देर तक अतुभव करके पूर्व अवस्था की भूल कर जीव दूसरी अवस्था का अनुभव करने लगता है। जैसे आँख मींजते ही नाना प्रकार की स्वप्रमुद्धि का अनुभव होने लगता है वैसे ही मौत की मृच्छी आते ही दूसरे संसार का अनुभव बद्य हो जाता है। मौत की मुख्छी आते ही तुरन्त ही तीनों लोक की विचित्र सृष्टि फिर अनुभव में आने लगती है। कल्प के अन्त तक स्थिर रहने वाले अनेक जगत् अपने अपने देश, काल, आकाश, धर्म और कर्म सहित दिखाई पड़ने लगते हैं। मौत के बाद तुरन्त ही देश, काल, किया, द्रव्य, मन, बुद्धि, इंद्रिय आदि का अनुभव ऐसा होने लगता है जैसा कि जीव को युवावस्था में होता था।

## (३) गरनेके समयका अनुभव :--

यदा व्यथावद्याशाखाः स्वसंकोचिकासनैः।
गृह्णान्त मास्तो रेहे वदोज्ज्ञाति निजां स्थितिम्। (३१५४।५१)
प्रविद्या न विनियांन्ति गताः संप्रविद्यान्ति नो।
यदा वाता विनाडीत्वाचदाऽः पन्दात्समृतिस्येत् ॥ (३१५४।६०)
न विज्ञत्येव वातो न नियांति पवनो यदा।
शारीरनाडीवैधुर्यान्मृत इत्युष्टयते तदा॥ (३१५४।६१)
नाडीप्रवाहे विधुरे यदा वातविसंस्थितिम्।
जन्तः प्राप्नोति हि तदा शास्यतीवास्य चेतना ॥ (३१५५।३)

केवलं वातसंरोधासहा स्पन्दः प्रशास्यति । भृत इत्युच्यते देहस्तदासी जडनामकः ॥ (३।५५१४) तस्मिन्देंदे भागीभृते वाते चानिएतां गते। चेतनं वासमायुक्तं स्वात्मतस्वेध्वतिष्ठति ॥ (३।९५।९) जीव इत्युकाते तस्य नामागोर्वासनावतः। (३।९९।६) सृते पुंसि नमोवाटीर्मिङन्ति प्राणवायवः ॥ (१।१८।६) सप्राणवातः पवतः स्कारसंकलपगभितः। सर्वा एव दिशः पूर्णाः परवासीमाः समन्तवः ॥ (ई।१८।१०) खवातेऽन्तर्भवपाणाः प्राणानामन्तरे सरः। मनसोऽन्तर्जगहिद्धि तिले तैलमित्र स्थितम् ॥ (१११८११०) इदं दृश्यं परित्यन्य बदास्ते दर्शनान्तरे । स स्वप्न इव संकल्प इव नामाकृतिस्तक्ष ॥ (३।५५।०) तस्मिन्नेच प्रदेशेऽस्तः पूर्वचत्स्मृतिमारभवेत्। तदेव सृतिमुच्छान्ते परपत्यन्यज्ञारीरकम् ॥ (३।५५/१) यावन्तो ये सताः के विजीवा मोसविवानिताः । स्थितास्ते तत्र वायन्तः संसाराः प्रथमक्षयाः ॥ (ई।६३१३२)

जब कि रोगों के कारण नाड़ियों में संकोच और विकास होता है वय शरीर में रहनेवाले प्राप्त की गति अस्तव्यस्त हो जाती है। भीतर गया हुआ साँस मुश्किल से बाहर आता है और बाहर निकलकर साँस कठिनाई से भीतर जाता है। नाहियों की गडवड से प्राण की गति में गड़बड़ हो जाती है, खोर चेतना केवल भीतर ही रहती है. बाहर की श्रोर प्रवृत्त नहीं होती। शरीर की नाड़ियों की खराबी से जब कि प्राण-की गति ऐसे रुक जाये कि साँस न बाहर निकल सके और न भीतर जा सके, उस समय यह कहा जाता है कि प्राणी मर गया। नाड़ियों में प्राण की इस प्रकार गति रुक जाने पर ऐसा जान पड़ता है कि उस प्राणी की चेतना बिलकुल शास्त हो गई है। बायु की गति के रुक जाने पर प्राणी की सब चेष्टाएँ रुक जाती हैं और उसे मुद्दी कहते हैं। शरीर उस समय सर्वथा जड़ हो जाता है। शरीर के इस प्रकार मुदी हो जाने पर और प्राणी के प्राण बाहर निकलकर आकाश में स्थिर रहने पर वासनायुक्त चेतना आत्मा में स्थिर रहती है। उस सुद्म वासनाओं-वाली चेतना का नाम जीव है। पुरुष के शरीर से निकलकर प्राणवाय बाहर के वायुमएडल में स्थित हो जाता है। इस प्रकार अपने भीतर

नाना प्रकार के संकल्पों को धारण किये हुए अनेक प्राण्वायुओं हारा भरी हुई सब दिशायं ( उनको जो देख सकते हैं ) दिखाई पहती हैं । बायुमरहल में मुदों के प्राण् और उन प्राण्णों के भीतर उनके मन और मनों के भीतर उनके जगत इस प्रकार मौजूद हैं जैसे कि तिलों के भीतर तेल रहता है । जब जीव इस दृश्य संसार को छोड़ कर दूसरे में प्रवेश करता है तो उसे ऐसा जान पड़ता है कि यह जगत स्वप्न अथवा संकल्प सा था । जिस स्थान पर जीव के शरीर की मौत होतो है उसी स्थान पर उसे पहिले जगत की तरह दूसरे जगत का अनुभव होने लगता है । मौत की मृद्धों के खत्म होते ही उसे दूसरे शरीर का अनुभव होने सम होने लगता है । जो जीव बिना मोच प्राप्त किये हुए मर जाते हैं वे सब इसी प्रकार वायुमरहल में स्थित होकर अपने-अपने लोकों का अनुभव करते हैं ।

## (४) मौत के समय अज्ञानी को ही छेश होता है :-

अभ्यस्य घारणानिष्ठो देई त्यक्त्वा यथा सुलम् । वयाति धारणाभ्यासी युक्तियुक्तस्तवैव च॥ (३।५४।३६) मूर्णः स्वसृतिकाळेऽसी दु.समेत्यवकाकायः। (३।५४।३७) दीनतां परमामिति परित्रतमिवाम्बजम् ॥ (३।५४।३८) सद्यास्त्रसंस्कृतमतिरसञ्जनपरायणः मृतावनुभवत्यन्तदां हुमग्नाविव ब्युतः ॥ (३।५४।३९) यदा घर्चरकण्डल्वं वेरूप्यं दृष्टिवर्जनम् । ग्राच्छत्येषोऽविवेकात्मा तदा भवति दीनधीः ॥ (३।५४।४४) परमान्ज्यमनाळोको दिवाप्युदिवतारकः । साम्रदिगमण्डलाभोगो घनमेचकितास्वरः ॥ (३।५४।४१) मर्मञ्यथाविश्वद्वरितः प्रश्नमद्दष्टिमण्डलः। अकाशीभृतवसुधी वसुधाभृतवान्तरः ॥ (३।५४।४२) परिवृत्तककुप्चक उद्यमान इवार्णरे। नीयमान इवाकाशे धननिद्रोत्मुकाश्रवः॥ (३।५४।४३) अन्बक्ष इयापन्नः शिलान्तरिव योजितः। स्वयं जडीमवडुणों विनिकृत्त इवाशये॥ (३।५४।४४) पतवीव नभोमार्गात्तृणावर्ते इवार्षितः। रथे द्वत इवास्त्रो हिमवद्गलनोन्मुकः ॥ (३।५४।४५) व्याकुर्वन्निय संसारं याण्यवान्न स्प्रकानितः॥ (३१५४।४६)
भ्रमितो वा भ्रम इव कृष्टो स्सन्येव वा।
भ्रमितो व बतावते श्राह्मयन इवार्षितः॥ (३१५४।४७)
भ्राह्मयनगर्गमित्र व विषयंसद्द्रशामनुभवन्तियतः॥ (३१५४।४९)
भ्रमान्त्रयामन्त्रयामनुभवन्तियतः॥ (३१५४।५०)
भ्रमान्त्रयामन्त्रता प्रोत्यतन्तिव वस्य सर्वाक्षसंविदः। (३१५४।५०)
भ्रमान्त्रयामन्ततां पान्ति वस्य सर्वाक्षसंविदः। (३१५४।५१)
प्रवापरं न जानाति स्मृतिस्तानवमागता॥ (३१५४।५२)
भनः कल्पनसामध्ये त्यन्नत्यस्य विमोहतः।
भिविवेकेन तेनासौ महामोहे निम्नवितः॥ (३१५४।५३)

धारणा का अभ्यासं करनेवाला तथा युक्ति (ज्ञान) युक्त पुरुष धारणा करके शरीर को सुखपूर्वक त्याग देता है। लेकिन मूर्ख (अज्ञानी) को, जिसके वहा में अपना मन नहीं है, मरते समय बहुत दुःख होता है, और वह टूटे हुए कमल की नाई दीन हो जाता है। जिसने शास्त्रों के अनुसार अपनी बुद्धि को शुद्ध नहीं किया है, जो दुष्ट पुरुषों के सङ्ग में रहता है उसको मरते समय ऐसी आन्तरिक वेदना होती है जैसे कि अग्निकुएड में गिर पड़ा हो। मृत्यु के समय जब कि गले में घरड़वा, चेहरेपर विकृति, और आँखों के सामने अन्धेरा होने लगता है, तब ऐसे पुरुष का मन जिसको विवेक नहीं हैं, बहुत दु:खी होता है। तब घना अन्धेरा छा जाता है, आँखों से कुछ दिखाई नहीं पड़ता, दिन में ही तारे दिखाई पड़ने लगते हैं, चारों और आकाश में काले बादन छाए हुए नजर आने लगते हैं, हृदय दर्द से मानो फटने लगता है, दृश्यमान पदार्थ घूमते हुए माल्म पड़ने लगते हैं; पृथ्वी आकाश के स्थान पर और आकाश पृथ्वी के स्थान पर दिखाई पड़ने लगता है। सब दिशाएँ बूमती हुई दिखाई पड़ती हैं; ऐसा जान पड़ता है कि समुद्र के ऊपर को ले जाया जा रहा है, आकाश में उड़ाया जा रहा है। गहरी नींद की खोर मन की प्रवृत्ति होती है। ऐसा जान पड़ता है कि अन्धेरे कूएँ में डाल दिया गया हो या पत्थर के भीतर दवा दिया गया हो। रंग फीका पड़ जाता है और हृद्य विदीर्ण सा हो जाता है। ऐसा जान पड़ता है मानो आँची द्वारा फॅका हुआ आकाशमार्ग से गिर रहा हो; तेजी से दौड़नेवाले रथपर सवार हो; वर्फ की तरह गतता हो; संसार का अनुभव फैलता जा रहा हो; बन्धुजनों को खू नहीं सकता हो; घुमाकर किसी वायुयंत्र में जोर से फेंक दिया गया हो; चकर आ गया हो; जीभ खींच ली गई हो; जल के भवर में पड़ कर चकर खाने लगा हो ; शखों की मशीन में भीच दिया गया हो ; बादल को जोर से उड़ाए ते जाती हुई हवा में तृश के समान उड़ता हुआ हो; जल के साथ ज़ोर से समुद्र में पड़ता हो; अनन्त आकाश में चकर साकर गिरते हुए समुद्र और पृथ्वी को उलटता हुआ देखता हो। चारों और गिरता पड़ता हुआ चिल्लाने की आवाज सुनता हुआ पागलसा होकर अपनी सब इन्द्रियों में चोट लगी हुई अनुभव करता है। उसकी सब इन्द्रियों का ज्ञान धीरे-धीरे मन्द्र पड़कर चारों ओर अन्वेरा छा जाता है। स्मरण शक्ति इतनी खराव हो जाती है कि उसको पहिले पीछे का ज्ञान तनिक भी नहीं रहता। मोह के कारण मन में कल्पना शक्ति भी नहीं रहती, और सब प्रकार का विवेक नष्ट होकर वह महा अन्धेर में हुव जाता है।

### ( ५ ) पौत के पीछे का अनुभव:-

मरणादिमयी मृष्डां प्रत्येकेनानुभ्यते।
येपा तां विद्धि सुमते महाप्रख्यपामिनीम् ॥ (३।४०।३१)
तदन्ते तसुते सगं सर्व एव पृथकपृथक् ।
सहजरवप्रसंकलपान्तंश्रमाचळनृत्यवत् ॥ (४।४०।३२)
महाप्रख्यराज्यन्ते चिशदात्ममनोवपुः ।
यथेदं तनुते तहल्प्रत्येकं सृत्यनन्तरम् ॥ (३।४०।३३)
अन्ये त्वमिव ये जीवास्तेषां मरणजन्ममु ।
स्मृतिः कारणतामिति मोक्षाभाववद्यादिह ॥ (३।४०।३७)
जीवो हि सृतिमृष्डांन्ते यदन्तः प्रोन्मिपन्निव ।
अनुन्मिषित एवास्त तत्प्रधानसुदाहतम् ॥ (३।४०।३०)
तह्योमप्रकृतिः प्रोक्ता तद्य्यकं जहान्तस्म ।
संस्मृतेरस्मृतेश्रैव कम एव भवोदये॥ (३।४०।३०)

बोधोन्मुखस्ये हि महत्तरप्रवुद् यदा भवेत्। तदा तन्मावदिकालकिंग भृतासुदेति स्ततः॥ (३।४०।४०) तरेवोच्डनमाबुद् भवतीरिहयपञ्चकम् । वहेव बुज्यते हेहः स एपोऽस्यातिवाहिकः ॥ (३।४०।४१) चिरकालप्रत्ययतः कल्पनापरिपीवरः । आधिमौतिकताबोधमाधने वैय बाळवत्॥ (३।४०।४२) तवो दिकालकलनास्तदाधारतया स्थिता: । उद्यन्त्यनुदिता एव वायोः स्यन्दनिकया इव ॥ (३।४०१४३ ) वृद्धिमित्थमर्थं यातो सुधैव भूवनश्रमः। स्वप्राङ्गनासङ्गसमस्त्वनुभृतोऽप्यसन्भवः ॥ (३।४०।४४) यत्रैव स्त्रियते जन्तुः पश्यत्याञ् तदेव सः। तत्रैव भुवनामोगमिममित्यमिव स्थितम् ॥ (३।४०।४९) सरपत्तनशैकाकंतारानिकरप्तन्दरम् जरामरणक्लेच्यं च व्याधिपञ्चरकोटाम् ॥ (३१४०१४७) स्वभावामावसंरम्भस्यृष्ठसृक्ष्मवरा वरम् साञ्ज्यद्वयूर्वेनिदीशाद्वोराविकस्पक्षणक्षयम् ॥ (३।४०।४८)

मरने के समय प्रत्येक जीव मृच्छी का अनुभव करता है। वह मुरुखी जीव के अनुभव में महाप्रलय की रात्रि के समान होती है। उसके पश्चात् प्रत्येक जीव अपनी अपनी सृष्टि स्वप्न और संकल्प की नाई रचता है। जैसे महाप्रलय की रात्रि के पश्चात् परमात्मा इस दश्य-जगत् की रचना करता है तैसे ही प्रत्येक जीव मृत्यु के पीछे अपने अपने परलोक की सृष्टि करता है। जब तक मोच प्राप्त नहीं हो जाता तव तक जीव को अपनी स्मृति के कारण मरने जीने का अनुभव होता है। मौत की मूच्छों के पश्चात् जीव का अपने भीतर जागकर जो ज्ञान-विस्तार होने लगता है उसे प्रधान कहते हैं। वही जड़-चेतनमय ज्ञानका विस्तार अञ्चक्त कहलाता है; उसीसे आकाश की उत्पत्ति होती है। संसार की प्रलय और उसका उद्गम इसी में और इसी से होता है। जब बोध का उदय होता है तो उस अवस्था का नाम महत् है। उसके पश्चात् तन्मात्रायें आदि कालक्रिया और महाभूत आदि की उत्पत्ति होती है। वही ज्ञान बाहर की आर प्रवृत होकर पाँची इन्द्रियाँ हो जाता है। वही आतिवाहिक (सूदम) शरीर हो जाता है। कुछ समय तक कल्पना द्वारा परिपोपित होकर वह सुदम शरीर वालक

सा स्थूल शरीर धारण कर लेता है। उसी ज्ञान से दिक् और काल के मेद उदय होकर उसी के आधार पर ऐसे स्थिर रहते हैं जैसे वायु मण्डल में उसके स्पन्दन। जैसे स्वप्न में खीसक्ष का अनुभव होने पर भी असत् ही होता है वैसे ही यह सब मृत्यु के पीछे उदय हुआ संसार का विस्तार असत् होता हुआ भी विस्तृत दिखाई पड़ता है। जहाँ पर कोई जीव मरता है वहीं पर वह इस प्रकार की सृष्टि का अनुभव करने लगता है। वहीं पर उसे इन्द्रपुरी, पहाड़, तारागण, बुढ़ापा, कमजोरी, संकट, रोग, मौत, स्वभाव, अभाव, स्थूल और सूदम, जड़ चेतन सृष्टि, समुद्र, पहाड़, पृथ्वी, दिन, रात, ह्मण, कल्प, सजन और संहार आदि मय जगत् का अनुभव होने समता है।

(६) मरने के पश्चात् का अनुभव अपनी अपनी वासना और कमों के अनुसार होता है :—

स्ववासनानुसारेण प्रेता एता व्यवस्थितिम्। मूच्छांन्तेऽनुभवन्त्यन्तः ऋमेणेवाकमण च॥ (३१५९।२६) भादी मृता वयमिति बुध्यन्ते तद्वक्रमात्। बन्धुपिण्डादिदानेन प्रोत्पन्ना इव वेदिनः ॥ (३१५९१२७) वतो यमभटा पते कालपाशान्त्रिता इति। नीयमानः प्रयाम्येभिः कमायमपुरं त्विति ॥ (३।५६।२८) उद्यानानि विमानानि कोभनानि अनः पुनः। स्वकमंभिरपाचानि दिव्यानीत्येव पुण्यवान् ॥ ( ३।५९।२९ ) हिमानीकण्डकश्रञ्जसञ्जयनानि च। स्वकर्मद्रष्ट्रतोत्थानि सम्प्राप्तानीति पाववान् ॥ (३१५५१३०) इयं मे सौम्यसम्पाता सरणि: शीतशादला । हिनम्भच्छाया सवापीका पुरःसंस्थेति मञ्चमः ॥ ( ३।५५।३१ ) अयं प्राप्तो यमपुरमहमेष स भृतपः। अयं कर्मविचारोऽत्र कृत इत्यनुभृतिमान् ॥ (३।६६।३२) इतोऽयमहमादिष्टः स्वकर्मफलमोजने । गण्डाम्याञ्च शुभं स्वर्गमितो नरकमेव च ॥ (३।५५।३५) यः स्वर्गीपं मया भुक्तो भुक्तोऽपं नरकोऽयवा । इमास्ता योनयो भुक्ता जावेऽई संस्तो पुनः ॥ (३।५५।२७)

भवन्ति पड्विधाः प्रेतास्तेषां भेदनिमं शृणु । सामान्यवापिनो मध्यपापिनः स्यूख्यापिनः ॥ (३।१५।११) सामान्यधमां मध्यमधमां चोत्तमधर्मवान् ॥ (३।४५।१२) कश्चिनमहापातकवान्वत्सरं स्मृतिम्चछेनम्। विमृदोऽनुभवत्यन्तः पाषाणहृदयोपमः ॥ ( ३।५५।१३ ) तत: काळेन सम्बद्धो वासनाजओदिवम् । अनुभूय चिरं कालं नारकं दुःखमक्षयम् ॥ (३।५५।१४) भुक्तवा योनिश्चतान्युचेर्दुःखादुःखान्तरं गतः। कदाचिच्छममायाति संसारस्वप्रश्रंभ्रमे ॥ ( ३।५५।१५ ) अथवा मृतिमोद्दान्ते बदृदुःसदाताकुलाम् । क्षणाद्वक्षादितामेव इत्स्थामनुभवन्ति ते ॥ (३।५५।१७) स्ववासनानुरूपाणि दृःखानि नरके पुनः। अनुभ्याय योनीपु जायन्ते भृतछे विरात्॥ (३।५५।१७) अथ मध्यमपापो यो सृतिमोहादनन्तरम्। स जिलाजरुरं जाड्यं किञ्चितकार्तं प्रपश्यति ॥ (३।५५११८) ततः प्रबुदः काडेन केनचिद्वा तदेव वा। तिर्पमादिकमैर्भुक्तवा योनीः संसारमेष्यति ॥ (३।५५।१९) सृत प्वानुभवति कश्चित्सामान्यपातकी। स्ववासनानुसारेण देवं सम्पन्नसक्षतम् ॥ (३।५५।२०) स स्वप्र इव संकल्प इव चेवित ताहशास्। तस्मिन्नेव क्षणे तस्य स्मृतिरित्यमुदेति च ॥ (३।५५।२१) त्त्रममहापुण्या सृतिमोहाद्नन्तरम्। स्वर्गविवावरपुरं स्मृत्या स्वनुभवन्ति ते॥ (३।१९।२२) वतोऽन्यकर्मसद्दर्भ भुक्तवाऽन्यत्र फर्ल निजम् । जायन्ते मानुषे छोके सभीके सज्जनास्पदे ॥ (३।१९।२३) ये व मध्यमधर्माणो सृतिमोहादनन्तरम्। ते व्योमवायुविष्ठताः प्रयान्त्योषधिपहावम् ॥ (३१५५१२४) तत्र बाहफलं भुक्तवा प्रविश्य हृद्यं नृणास् । रेतसामिधितिष्टन्ति गर्भे जातिकमोचिते ॥ (३।९९।२५)

मौत की मृच्छी के पश्चात् प्रेत लोग (मरे हुए जीव) अपनी अपनी वासना के अनुसार कमपूर्वक अथवा कम विना इस प्रकार की स्विति का अनुभव करते हैं: — इस मर गये हैं और अब बन्धुओं द्वारा दिये पिएड आदि से इमारा नवीन शरीर बना है। तब ऐसा अनुभव होता है कि यमराज के दूत काल के पासों में बाँध कर हमें यमपुर को ले जा रहे हैं। पुरुयवान् प्रेतों को अपने शुम कर्मों द्वारा प्राप्त अच्छे अच्छे स्वर्ग के बारा और विमान दिखाई पड़ते हैं। पापियों को उनके बुरे कामों द्वारा उत्पन्न वन्क की चट्टानें, काँटे, गड्डे, शस्त्र, पत्ते और वन दिखाई पड़ते हैं। जो मध्यम श्रेणी के (न पुश्यात्मा और न पापी) प्रेत हैं उन्हें ऐसा अनुभव होता है कि वे ऐसे मार्ग पर चल रहे हैं जो बहुत सुगम है, जो शीतल (हरे) घास से भरा हुआ है, जिसपर ठ०डी छ।या और पानी पीने के लिये बुएँ हैं। तब प्रेत को ऐसा अनुभव होता है कि वह यमपुर में पहुँचकर यमराज के सामने पेश किया गया है; वहाँ-पर उसके कर्मों के अपर विचार किया जाता है; कर्मों के अनुसार उनका फल मिलता है; शुभ कमों के कारण स्वर्ग में ध्वीर अशुभ कमों के कारण नरक में वह जा रहा है; वह स्वर्ग अथवा नरक में अपने कमों के फल भोग रहा है; अनेक योनियों का भोग कर रहा है; और फिर उसी जगत् में (जहाँ कि वह मरा था) उत्पन्न हो रहा है। प्रेत ६ प्रकार के होते हैं, उनके भेद ये हैं: - सामान्य पापी, मध्यम पापी, स्यूल पापी, सामान्य धर्मवाले, मध्यम धर्मवाले और उत्तम धर्मवाले । कोई-कोई महा पाप प्रेत साल भर तक मृत्यु की मृच्छी ( अज्ञ अवस्था ) का अनुभव करके अपने भीतर पत्थर जैभी जड़ अवस्थाका अनुभव करता है। कुछ समय के पीछे उस अवस्था से जाग कर वह अपनी वासनाओं से उत्पन्न हुए नरक का बहुत समय तक कठोर दुःख भोगकर नाना प्रकार की नीची श्रीर ऊँची योतियों में दुःख भीग कर संसारह्मी स्वप्त के अम में किसी समय शान्ति पाता है। अथवा मौत की मृच्छ्री के पश्चात् वे नाना-प्रकार के जड़ स्थिति के दुःखों को युत्तादि योनियों में अनुभव करके अपनी वासनात्रों के अनुसार नरक लोक के दुःख भोग कर, बहुत समय के पीछे, पृथ्वीमण्डलपर अनेक योनियों में जन्म लेते हैं। मध्यम पाप-वाले जीव मौत की मुरुक्षों के पश्चात् पत्थर के भीतर जैसी जड़ता होती है वैसी का अनुभव अधिक या थोड़े समय तक करके पन्नी आदि योनियों का भोग करके (मनुष्य) संसार में आते हैं। सामान्य (थोड़े से) पापवाला जीव मरते ही अपनी वासनाओं के अनुसार इस प्रकार दूसरे शरीर का अनुभव करने लगता है जैसे स्वप्न और संकल्प के भीतर किया जाता है, और उसकी चेतना तुरन्त ही उद्य हो जाती है। उत्तम और महा पुरयवाले जीव मीत की मृच्छों से जागते पर अपने विचारों के अनुसार स्वर्ग में विद्याधर आदि की योतियों में अपने अपने कमों का सुख भोगकर मनुष्य लोक में सजन और धन-सम्पन्न घरों में जन्म लेते हैं। मध्यम पुण्यवाले जीव मीत की मृच्छी के पश्चात् वायु द्वारा उड़कर, औषधि और फूलों आदि की योतियों में अपने अपने कमों का यथायोग्य फल भोगकर उनके द्वारा मनुष्यों के शरीर में अवेश करके बीर्य के द्वारा यथोचित गर्भ में अवेश करते हैं।

(७) परलोक के अनुभव के पश्चात् किर वही जीवन की दशायें अगतनी पडती हैं:—

संपुतकरणस्त्वेवं वीजतां पात्त्रसी गरे।
तहीजं योनिगितितं गर्भी भवित मातिरे॥ (३१९१३८)
स गर्भी जायते छोकं पूर्वकर्मानुसारतः।
भव्यो भवत्यभव्यो वा वाळको छिलतातृतिः॥ (३१९१३९)
ततोऽतुभवतीन्द्रामं योवनं मदनोन्युखस्।
ततो जरां पद्मपुत्वे हिमाद्मनिमव च्युतास्॥ (३१९१४०)
ततोऽपि व्याधिमरणं पुनर्मरणम्च्यनास्।
पुनः स्वप्नयदायातं पिण्डैद्द्विपरिमहस्॥ (३१९९४१)
पान्यं याति पुनर्छोकं पुनरेव भ्रमकमस्।
भूयो भूयोऽतुभवति नाता योन्यन्तरोदये॥ (३१९९४२)
इत्याजवं जवीभावमामोक्षमितभामुस्स्।
भूयो भूयोऽनुभवति व्योग्नयेव व्योगस्यवान्॥ । ३१५९४३)

इस प्रकार (जैसा कि उपर वतनाया है) वह जीव, जिसकी सब इन्द्रियाँ सुप्त अवस्था में हैं, मनुष्य के भीतर वीर्य रूप में आ जाता है। वह वीर्य की की योनि में पड़कर गर्भ का रूप धारण कर लेता है। समय पाकर वह गर्भ अपने पूर्व कर्मों के अनुसार अच्छा या बुरा, सुन्दर बालक वन कर जन्म लेता है। तब वह बालक चन्द्रमा के समान धीरे धीरे बड़ा होकर काम पूर्ण यौवन का अनुभव करता है। तब उस बुढ़ापे का जिसमें कि उसके मुख रूपी कमल पर वर्फ का वज्रपात होता है। तब रोगों का और मरने की मूच्छी का अनुभव; तब फिर उसी स्वप्त के सहश पिएड।दि द्वारा उराप्त शरीर का; फिर उन लोकों का जहाँ पर उसे अपने कर्मों के

अनुसार जाना पड़ता है; तब नाना प्रकार की, एक के पीछे दूसरी, योनियों का। इस प्रकार जब तक जीव को इस जन्म-मरण के चकर से मुक्ति नहीं मिलती तब तक वार-बार एक जन्म से दूसरे जन्म में जाने का अनुभव होता ही रहता है।

(८) योगपार्ग पर चलनेवालों की गति:-

योगभृमिकवोत्कान्तजीवितस्य शरीविणः । ( १११२६१४७) भृमिकंशानुसारेण श्लोयते पूर्वदुष्कृतम् ॥ ( १११२६१४८) ततः सुरविमानेषु छोकपालपुरेषु च । ( १११२६१४८) मेस्पवनकुलेषु रमते रमणीसस्यः ॥ ( १११२६१४९) ततः सुरुतसंभारे दुष्कृते च पुराकृते । ( १११२६१४९) भोगजाले परिश्लीणे जायन्ते योगिनो भुवि ॥ ( १११२६१४०) छुचीनां श्लीमतां गेहे गुस्ले गुणवतां सताम् । ( १११२६१५०) जनित्वा योगमेवैते सेवन्ते योगवासिताः ॥ ( १११२६१९१) तत्र प्राप्भावनाभ्यन्तयोगभृमिकमं बुषाः ।

स्मृत्वा परिपतन्त्युचैरुत्तरं भूमिकाकमम् ॥ (६।१२६।५१)

जिस जीव ने योग की कुछ भूमिकाओं को पार कर लिया है उसके पाप उन भूमिकाओं के अनुसार कीए हो जाते हैं। मरने के पश्चात् वह जीव सुंदर कियों के साथ देवलोक के विमानों में बैठकर, लोकपालों के नगरों में रहकर और सुमेरु पर्वत के उपवन के कुंजों में विचरकर अनेक प्रकार के सुखों का भोग करता है। जब इस प्रकार के अनेक भोग भोगने पर उसके पूर्वकाल के शुभ कर्म चीए हो जाते हैं और पाप कर्म उदय होते हैं तो वह इस संसार में गुएग्युक्त, धनवान्, पवित्र आचारवाले योगियों के घर में आकर जन्म लेता है। जन्म लेकर योग मार्ग का आश्रय लेता है और पूर्व जन्म में जिन भूमिकाओं का अभ्यास कर चुका था उनको शीघ ही स्मरण करके उनसे उची भूमिकाओं का अभ्यास करना आरम्भ कर देता है और कम से ऊचे चढता है।

(९) एक शरीर को छोड़कर जीव द्सरे में प्रवेश

करता है:-

आशापाशशताबद्धाः वासनाभावचारिणः । काषात्कायमुपायान्ति वृक्षाद्रवृक्षमिवाण्डजाः ॥ ( ४।४३।३६ ) काले काळे निता जीवस्त्वन्योऽन्यो भवति स्वयम् । भाविताकारवानन्तवांसनाकळिकोदयात् ॥ (ई।५१।३९)

तैसे पत्ती एक वृत्त को छोड़ कर दूसरे वृत्त पर जा बैठता है वैसे ही आशा के सैकड़ों फाँसों से बँधा हुआ और अनेक वासनाओं के भावों से युक्त जीव भी एक शरीर को छोड़ कर दूसरे शरीर में चला जाता है। अपने भीतर की वासनाओं की कलियों के खिलने से भावना के अनुसार आकार धारण करने के कारण समय-समय पर जीव अपने विचार के अनुसार अपना आकार बदलता रहता है।

(१०) जनमपरणका अनुभव तब तक होता है जब तक कि आत्मज्ञान नहीं होता :—

> ताबर्भमन्ति संसारे वारिण्यावर्तराशयः। याबन्मुदा न पश्यन्ति स्वमात्मानमनिन्दिन् ॥ (४।४३।२८) दृष्ट्वात्मानमसत्त्वक्त्वा सत्यमासाध संविदम्। कालेन पदमागत्य जायन्ते नेह ते पुनः॥ (४।३३।२९)

जब तक अज्ञानी जीव अपने शुद्ध आत्मा का दुर्शन नहीं कर पाते तभी तक इस संसार में जल में भँवरों की नाई चक्कर काटते रहते हैं। आत्मा का दर्शन करके, असत्य का त्याग करके, सत्य ज्ञान पर आरुद् होकर और परम पदको पाकर मौत के पीछे जीव इस संसार में पुनर्जन्म नहीं पाता। मौत से उसका त्यूल रारीर नष्ट हो जाने पर उसे किसी दूसरे शरीर में जाने की आवश्यकता नहीं रहती।

(११) मरने के पीछे जीवन्युक्त की गति:-

सँव देहस्रवे राम पुनर्जननवर्जिता।
विदेहमुक्तता प्रोक्ता तस्या नायान्ति दृश्यताम् ॥ (११४२।१३)
स्रव्यीजोपमा भूयो जन्माञ्करविवर्जिता।
हृदि जीवद्विमुक्तानां युदा भवति वासना॥ (११४२।१४)
जीवन्मुक्तपदं त्यकत्वा देहे कालवशीकृते।
विशत्यदेहमुक्तरसं पवनोऽस्यन्द्रतामिव॥ (३१९।१४)
विदेहमुक्तो नोदेति नास्तमेति न बाम्यति।
न सन्नासन्न दृश्स्थो न चादं न च नेतरः॥ ३।९।१५)

जीवन्मुक्ति जिसको प्राप्त हो गई है ( अर्थान् जो अपने सांसारिक जीवन में रहते हुए ही मुक्त अवस्था का अनुभव करने लगा है ) वह मरने के पीछे दूसरा जन्म प्राप्त नहीं करता। जीवन्सुक्त मरकर विदेह मुक्त हो जाता है। उसे फिर हरय जगन् का अनुभव नहीं करना पड़ता। जीवन्सुक्त के मन की वासनाएँ इतनी शुद्ध हो जाती हैं कि उनके कारण वह मीत के पीछे संसार में ऐसे जन्म नहीं लेता जैसे मुना हुआ बीज नहीं उगता। जैसे हवा की गति कक जाती है वैसे ही मीत द्वारा स्थूल शरीर के नष्ट हो जानेपर जीवन्सुक्तता की दशा से वह विदेहमुक्तता की दशा में प्रवेश करता है। विदेहमुक्त को जन्म, मरण, नाश आदि का अनुभव नहीं होता। वह न सन् कहा जा सकता है न असन्, न "मैं" और न "दूसरा" (अर्थान्—विदेहमुक्ति वह दशा है जिसमें जीव ब्रह्मपद को प्राप्त कर लेता है)।

### ( १२ ) आत्मा के लिये जीवन-मरण नहीं है :-

न जायते न स्रियते चेतनः पुरुषः कवितः ।
स्वप्नसंभ्रमवद्भान्तमेतत्परयित केवलस् ॥ (३।९९।६७)
पुरुषरचेतनामात्रं स कदा क्वेच नरपितः ।
चेतनव्यितिरक्तत्वे वदान्यितिक पुमान्भवेत् ॥ (३।९४।६८)
कोऽय यावन्सतं ब्रह्म चेतनं कस्य कि कथस् ।
स्वियन्ते देहलक्षाणि चेतनं स्थितमक्ष्यस् ॥ (३।९४।६९)
वासनामाववैचित्र्यं यजीवोऽनुभवेत्स्वयस् ।
तस्येव जीवमरणे नामनी परिकल्पिते ॥ (३।९४।७१)
प्वं न कश्चिन्त्रियते जायते न च करवन ।
वासनावर्तगर्वेषु जीवो लुऽति केवलस् ॥ (३।९४।७१)
यथा छठायाः पर्वाणि दीवायां मध्यमञ्चतः ।
तथा चेतनसत्ताया जन्मानि मरणानि च॥ (३।९४।६६)
गुद्धं हि चेतनं नित्यं नोदेति न च काव्यति । (३।९४।६६)
न जावते न स्थिते संविदाकाकामक्ष्यस् ॥ (३।९४।६६)

चेतन पुरुष ( आत्मा ) न कभी जन्म लेता है न मरता है। अम के कारण केवल स्वप्न की नाई इन सब बातों का अनुभव करता है। पुरुष तो चेतनामात्र है; वह कब और कहाँ नष्ट होता है? चेतनता के अतिरिक्त पुरुष में और क्या है? लाखों शरीरों का नाश होता रहता है, लेकिन चेतन आत्मा तो अच्य स्थित रहता है। कौन ऐसा जीव आजतक मरा है जिसकी चेतना किसी प्रकार नष्ट हो गई

हो ? वासनाओं की नाना रूपों में तबदीली होने का नाम ही जीवन धौर मरण है। न कोई जीव मरता है और न कोई उत्पन्न होता है, केवल अपनी वासनाओं के भँवरवाले गड्ढे में गिरकर लोटपोट होता रहता है।

### ( १३ ) आयु के थोड़े और अधिक होने का कारण:-

देशकालकियाद्यस्य द्याद्यस्य स्वकर्णास् ।

न्यूनत्वे वाधिकत्वे च नृणां कारणवाद्यः ॥ (३१५४।३०)
स्वकर्मधां इसति इसत्यायुनृणामिद्व ।

वृक्षे वृद्धिमुपायाति सममेव भवेत्समे ॥ (३१५४।३०)
वृद्धसृत्युपदैवृद्धः कर्मभिर्वृतिमृष्डति ।

बालसृत्युपदैवृद्धः कर्मभिर्वृतिमृष्डति ।

बालसृत्युपदैवृद्धः स्वयम्मनृतिमृति ।

भावनं भवति श्रीमान्स यथासास्तमाद्यः ॥ (३१५४।३२)
सृत्यो न किञ्चिष्ठक्रमस्त्वमेको मार्यातुं बलात् ।

मारणीयस्य कर्माणि तत्कर्तृणीति नेतर्व ॥ (३१२१०)

मनुष्यों की आयु के अधिक और कम होने में देश, काल, किया और द्रञ्यों की तथा उनके किये हुए कमों की शुद्धि और अशुद्धि ही कारण होते हैं। आयु का घटना बढ़ना और सम रहना मनुष्यों के धर्म और कमों के ऊपर निर्भर है। ऐसे कमों से जो बृद्धता में मौत लाते हैं बुढ़ापे में मौत आती है, और ऐसे कमों के करने से जो बालकपन में मौत लाते हैं बचपन में मौत होती है। ऐसे कमों के करने से जो यौवनावस्था में मौत लाते हैं यौवन में मौत आती है। जो शाखों के अनुसार धर्म और कमों को करता है उसको शाख्य में बतलाई हुई आयु की प्राप्ति होती है। हे मुखो! तू अपने बल से किसी को नहीं सार सकती! जो मरता है वह अपने ही कमों द्वारा मारा जाता है, किसी दूसरे कारण से नहीं।

## (१४) कीन मीत के बस से बाहर है:-

दोपमुक्तायस्य शेता वासनातन्तुसन्वतिः । इदि न प्रथिता यस्य सुस्युस्तं न जिवांसति ॥ (६।२३।२) निःश्वासवृक्षककवाः सर्वदेहलताष्ट्रणाः ।
आध्यो यं न भिन्दन्ति सृत्युस्तं न जिवांसित ॥ (६१२३१६ )
श्वरीरतरसर्योधाश्चिन्तार्यंतिशरःफणाः ।
आशा यं न दहन्त्यन्तर्यृत्युस्तं न जिवांसित ॥ (६१२३१७ )
रागद्वेवविषाप्रः स्वमनोविष्यमन्दिरः ।
सोभव्यालो न भुंके यं सृत्युस्तं न जिवांसित ॥ (६१२३१८ )
तीतावेशविवेकाम्बः शरीराम्भोधिवाहवः ।
न निर्दृहति यं कोपस्तं सृत्युनं जिवांसित ॥ (६१२३१९ )
यन्त्रं तिलानां कठिनं राशिमुत्रमिवाङ्ख्य ।
यं पीडयति नानदृस्तं सृत्युनं जिवांसित ॥ (६१३३१९ )
एकसिक्तिमेके येन पदे परमपावने ।
संश्विता विक्तविक्षान्तिस्तं सृत्युनं जिवांसित ॥ (६१३३१९ )
वयुःश्वण्डाभिपतितं शास्त्रासृगमिवोदितम् ।
न वश्वलं मनो यस्य तं सृत्युनं जिवांसित ॥ (६१३३११ )

जिस मनुष्य के गले में पापरूपी मोतियों से गुन्दी हुई वासनारूपी तागों की मालायें नहीं हैं ( अर्थात् जिसके चित्त में पापवासनायें नहीं हैं); जिसको मानसिक रोग रूपी आरे नहीं चीरते, जो कि सासों के बृत्त को काटते हैं और सारे शरीर में घुण पैदा कर देते हैं ( अर्थात् जो मानसिक रोगों से मुक्त हैं); जिसे चिन्ता रूपी फणों वाली और शरीर रूपी बृत्त में वास करनेवाली आशारूपी सिपीण्यां अपने विष से नहीं जलावीं ( अर्थात् जो सर्व प्रकार की आशाओं से मुक्त है जो कि चिन्ता उत्पन्न करने वाली हैं); जिसको राग देप के विष से भरा हुआ मनरूपी विल में रहने वाला लोभरूपी सर्प नहीं डँसता ( अर्थात् जो लोभ से वरी हैं ); जिसको विवेकरूपी जल को मुखानेवाला और शरीररूपी समुद्र को जलानेवाला को बरूपी बढ़वानल ( समुद्र की अग्नि ) नहीं जलाता ( अर्थात् जो कोभ के आवेश में आकर विवेक को खोकर अपने शरीर को चीख नहीं करता ); जिसको कामदेव इस प्रकार नहीं पीड़ा देता जैसे कि तिलों के बड़े और कड़े ढेर को कोल्हू पीड़ देता है ( अर्थात् जो काम के वशा में नहीं है ); जिसका मन एक निर्मल परम पावन बहा में स्थित होकर शान्त हो गया है; और जिसका चन्नल मनरूपी बन्दर शरीररूपी टुकड़ोंपर नहीं आ गिरता ( अर्थात् जो शरीर की चन्दर शरीररूपी टुकड़ोंपर नहीं आ गिरता ( अर्थात् जो शरीर की चन्दर शरीररूपी टुकड़ोंपर नहीं आ गिरता ( अर्थात् जो शरीर की चन्दर शरीररूपी टुकड़ोंपर नहीं आ गिरता ( अर्थात् जो शरीर की चन्दर शरीररूपी टुकड़ोंपर नहीं आ गिरता ( अर्थात् जो शरीर की

सुन्दरता पर मोहित नहीं होता ) उसको मौत भी नहीं खा सकती, चाहे वह उसे कितना ही खाना चाहे (अर्थात् वह पुरुष मौत के कब्जे से बाहर है)। योगवासिष्ठ के जीव और जगत् सम्बन्धी विचार पाठकों के सामने विस्तृत आकार में रक्खे जा चुके हैं। अब हमको यह यतलाना है कि योगवासिष्ठ के अनुसार जगत् का कारण क्या है। जगत् की रचना कौन करता है और किससे जगत् और जीव उदय होते हैं, कहां रहते हैं और किसमें विलीन हो जाते हैं? योगवासिष्ठ में जगत् की सृष्टि करने वाले का नाम ब्रह्मा है। वह ब्रह्मा नित्य और अनन्त परम तस्व ब्रह्म की सर्जन शक्ति का मृतिमान् आकार है। ब्रह्म की स्थन्द शक्ति ही ब्रह्म के आकार में अकट होकर जगत् की सृष्टि करती है। सबसे पहिले यहां ब्रह्मा का वर्णन किया जाएगा।

(१) जगत् की उत्पत्ति ब्रह्मा से हुई है :—
सगांदी स्वप्नपुरुषण्यायेनादिवनापतिः ।
वथा स्कुटं प्रकवितस्याचापि स्थिता स्थितिः ॥ (३।९९।४७)
संकल्पवति बन्नाम प्रथमोऽती प्रजापतिः ।
तत्तेवाञ्च भवति तस्येदं कल्पनं जगत्॥ (६।१८६।६५)

सृष्टि के आदि में स्वय्नपुरुष की नाई जो आदि प्रजापित (प्रथम सृष्टिकर्ता ब्रह्मा) उत्पन्न हुआ था वह अब भी स्थित है। वह आदि प्रजापित जैसा-जैसा संकल्प करता है वैसी-वैसी सृष्टि उत्वन्न होती है। यह सारा जगत् उसी की कल्पना है।

### (२) ब्रह्मा का स्वरूप यन है:-

मन एव विरिश्चित्वं तिह्य संकल्पनात्मकम् । स्ववपुः स्फारतां नीत्वा मनसेदं वितन्यते ॥ (३।३।३४) विरिश्चो मनसो रूपं विरिश्चम्य मनो वपुः । (३।३।१९) मनलामिव यातेन ब्रह्मणा तन्यते जनत्॥ (३)३।३९)

मन ही ब्रह्मा का रूप धारण करता है। ब्रह्मा संकल्प करनेवाला मन है। मन हो अपने-आप को विस्तृत करके इस संसार की रचना करता है। मन ब्रह्मा का स्वरूप है और ब्रह्मा मन का स्वरूप है। मन का रूप धारण करके ही ब्रह्मा सृष्टि उत्पन्न करता है।

# (३) ब्रह्मा की उत्पत्ति परमब्रह्म से होती है:-

मनः सम्पद्यते तेन महतः परमात्मनः। सस्थिराइस्थिराकारखरङ्ग इव वास्थिः ॥ (३।१।१५) स्वयमञ्जूब्यविमले यथा स्पन्दो महास्भास । संसारकारणं जीवलाथापं परमातमनि ॥ (३।१००।२५) निस्यन्द्रवपुषसास्य स्यन्द्रतामाधिदेव हि। सौम्योऽव्यिश्रक्षमादिव ॥ ( शाप्रराष्ट्र ) प्रदेशाद्दनतामेति अन्तरभ्येजनं यहत्स्यन्दास्यन्द्वदीहते । सर्वक्रक्तिस्वयेक्य मण्डति स्पन्द्रविक्ताम् ॥ ( ४।४२।५ ) आत्मन्येवात्मना ज्योग्नि यथा रसति मास्तः। तथा चैवात्मशक्येव स्वात्मन्येवैति छोछताम् ॥ ( ४१४२१६ ) स्विताल्यस्यक्षेत्र दीयः सीम्यो यथोवसम् । पति सहद्सावात्मा सरस्वे वयुपि वस्मति॥ (५।४२।०) य प्यानुभवातमायं चित्स्यन्दोऽस्ति स प्रव हि । जीवकारणकर्मां क्यों बीजमेतदि संस्तेः ॥ (३।६४।९) विवास्त्राकारणास्युर्वे चिचेत्यकलनोन्मुकी । वहंति सौम्याजनचेः पयः स्पन्दो मनागित्र ॥ (३१६७१२८) स्क्रियाजीवचकत्वमेति विक्तीमितां द्वत्। चिहारिजहाजलधौ इस्ते समंबुह्दान्॥ (३१६७।१९)

. जैसे शान्त महासमुद्र से चक्रल लहर उद्य होती है वैसे ही महान् परमात्मा से मन का उदय होता है। जैसे निर्मल और होभ रहित समुद्र में स्पन्दन उत्पन्न हो जाता है वैसे ही संसार का कारण जीव (त्रह्या परमात्मा में उदय हो जाता है। जैसे शान्त समुद्र में स्पन्द् होने से उसके एक भाग में घनता था जाती है वैसे ही स्पन्द्रित त्रह्म में स्पन्द न होनेपर उसके एक प्रदेश में घनता था जाती है। जैसे समुद्र के जल के भीतर स्पन्द्रन और शान्ति दोनों ही वर्तमान रहते हैं वैसे ही सर्वशक्ति त्रद्धा में स्पन्द्शक्ति प्रगट होतो है। जैसे आकाशमण्डल में आपसे आप ही वायु को गति आरम्भ हो जाती है। जैसे ही त्रह्म में अपनी शक्ति से ही चक्रलता उत्पन्न हो जाती है। जैसे दीपक की स्थिर लो अपनी भीतरी शक्ति द्वारा ही चक्रलता को धारण कर लेती है वैसे ही त्रह्म अपने आप ही सृष्टि करने लगता है। इस प्रकार चिति का अनुभवयुक्त स्पन्दन जो जीव कारण और कमें आदि नामोंवाला है वही सृष्टि का बीज है। जैसे च्लाभर में शान्त समुद्र में जल का स्पन्दन उदय हो जाता है वैसे ही बिना किसी पूर्व कारण के चिति में चेत्य की ओर प्रवृत्ति उदय हो जाती है। ब्रह्मरूपी समुद्र में चितिरूपी जल चित्त (मन) रूपी लहरों को उठाता हुआ स्पन्दन से जीवरूपी मंबरों को उत्पन्न करता हुआ अनेक सृष्टिरूपी बुल्बुलों को जनम देवा है।

( ४ ) ब्रह्म का यह स्पन्दन स्वाभाविक है :--

यथा वातस्य चलनं ह्यानोरुणता यथा। बीतता वा तुपारस्य तथा जीवत्यमात्मनः ॥ (३।६४।१०) चित्रृपस्यात्मतस्यस्य स्वभावयशतः स्वयम् । मनाक्संयेदनमिय यसजीव इति स्मृतम् ॥ (३।६४।११)

जैसे ह्वा का चलना, अग्नि की गरमी और वर्क की शीतलता (स्वाभाविक) हैं वैसे ही आत्मा (ब्रह्म) का जीवत्व है। चितिरूप आत्म-तत्त्व (ब्रह्म) के अपने स्वभाव द्वारा चेतन होने का नाम जीव (ब्रह्मा) है।

## (५) ब्रह्म में स्पन्दन होना उसकी अपनी लीला है :-

दिशाष्टाश्चनविष्ठस्नमात्मतस्यं स्वशक्तितः । (१।१४।११) सीलयेव तदादते दिशाणकिस्ति वपुः ॥ (१।४४।११) सपुदेति स्वतन्तस्मात्कव्या करनस्पिणी । जलादावनलेखेव स्कुरज्ञलतयोदिता ॥ (६।११३) स्वयमेवात्मनैवात्मा इतिः संकल्पनामिकाम् । यदा करोति स्कुरता स्यन्द्रशक्तिमवानिष्ठः ॥ (६।११४।१९) तदा पृथगिवाभासं संकल्पकलनामयम् । मनो भवति विश्वातमा भावयनस्याकृति स्वयम् ॥ (६।११४।१६६)

देश काल आदि से अपरिमित आत्मतत्त्व अपनी ही शक्ति से लीला द्वारा देश और काल से परिमित रूप को धारण कर लेता है। जैसे जल में चक्रल जलवाला भँवर अपने आप ही उदय हो जाता है वैसे ही उस परमतत्व में अपने आप ही सृष्टि करने वाली कला का उदय हो जाता है। जब आत्मा (ब्रह्म) अपने आप ही अपनी संकल्प

नामक शक्ति का प्रकाश इस प्रकार करता है जैसे कि वायु अपनी स्पन्द शक्ति का, तब आकार की भावना करके वह विश्व का आस्मा (ब्रह्म) संकल्प करनेवाला प्रथक आकारवाला मन बन जाता है।

(६) त्रक्ष का स्पन्दन त्रक्ष से अन्य सा रूप धारण कर लेता है:—

स्वयमन्यवमस्मीति भावितवा स्वभावतः।

कान्यतामिव संयाति स्वविकलपारिमकां स्वतः॥ (कृ।३३।२१)

आदित्यव्यतिरेकेण यो भावयति राधव।

रिश्मनाळिमिदं क्षेत्रतस्यान्यदिव भास्त्रतः॥ (कृ।११४॥४)

कनकव्यतिरेकेण यो भावयति राधव।

केयुरमेव तत्तस्य न तस्य कनकं दि तत्॥ (कृ।११४॥६)

सळिळव्यतिरेकेण तरहो येत भाविताः।

तरहुबुद्धिरैवेका स्थिता तस्य न वारिधीः॥ (कृ।११४॥०)

पावकव्यतिरेकेण ज्वालाखी येन भाविता।

तस्याग्निबुद्धिगळिति ज्वालाखी येन भाविता।

तस्याग्निबुद्धिगळिति ज्वालाखी येन भाविता।

तस्याग्निबुद्धिगळित ज्वालाखी येन भाविता।

परमन्न अपने स्वभाव द्वारा अपने आप ही यह भावना करके कि मेरी संकल्प-विकल्प करनेवाली शक्ति मेरे से अन्य है, अपना एक अन्य सा रूप धारण कर लेता है। यह ऐसे ही होता हैं जैसे कोई पुरुष अपनी भावना द्वारा सूर्य की किरणों को सूर्य से अलग, सोने के गहने को सोने से अलग, जल की तरङ्ग को जल से अलग, अपि की क्वाला को अपि से अलग समभने लगे। चित् शक्ति चिति रूपी समुद्र में कुछ जोभयुक्त होकर आत्मा से अतिरिक्त दूसरे आकार को धारण-कर लेती है।

(७) ब्रह्मा (मन) ब्रह्म की सङ्कल्प-शक्ति का रचा हुआ रूप है:—

अनन्तस्यात्मतस्वस्य सर्वशके मैद्दात्मनः । संकल्पशक्तिरितं यद्भं तन्मनो विदुः॥ (३।९६।३) सव शक्तियोंवाले महान् और अनन्त आत्म-तत्त्व (ब्रह्म) की संकल्प शक्ति द्वारा रचे हुये रूप को मन (ब्रह्मा) कहते हैं। (८) ब्रह्मा की उत्पत्ति का कोई विशेष हेतु नहीं हैं:—
किर्निहंतुकैवान्तः स्कृति स्पटिकांश्चवत् । (११११३७)
तस्मादकारणं भाति वा स्विचेत्रकारणम् ।
स्वकारणादनन्यात्मा स्वयंभूः स्वयमात्मवान् ॥ (३१३१९)
चितस्वभावात्समायातं ब्रह्मत्वं सर्वकारणम् ।
संस्तौ कारणं प्रशात्कर्म निर्माय संस्थितम् ॥ (३१६४१२९)
काणः प्रज्ञापतिः पूर्वं स्वयंभृतिति विश्वतः ।
प्राचनानां स्वकार्याणामभावाद्य्यकारणः ॥ (३११४१७)
स्त्रुतिनं प्राचनी काचित्कारणं वा स्वयंभुवः । (३११३१४३)

(त्रद्वा की) शक्ति का (त्रद्वा के) भीतर विना किसी हेतु के स्फुरण होता है। स्वयंभू (त्रद्वा) या तो विना कारण, या ध्यने ही मन से, या ध्यने छाप ही प्रकट होता है। सब वस्तुओं का कारण त्रद्वा त्रद्वा के स्वभाव से ही (विना धौर किसी कारण के) उदय होता है। उदय होता है। उदय होकर सृष्टि में कार्य-कारण के नियम की स्थापना करता है। पूर्व कमों के ध्यमाव से ध्वादि प्रजापति (त्रद्वा) ध्रपने ध्वाप ही, विना किसी कारण के उत्पन्न होता है। पिछली (पूर्व कल्प की) कोई स्मृति भी त्रद्वा की उत्पन्न होता है।

# (९) ब्रह्मा कर्मबन्धन से मुक्त है :-

प्राक्तनानि न सन्त्यस्य कर्माण्यद्य करोति मो । (३।२।२४) प्राणस्यन्दोऽस्य यत्कर्म छक्ष्यते चास्मदादिभि:। दृश्यतेऽस्माभिरेवं तत्र त्वस्यास्त्यत्र कर्मधीः॥ (३।२।२५)

ब्रह्मा के न तो पूर्व जन्म के कर्म हैं और न अब वह (ऐसे) कर्म करता है (जिनका फल उसे भोगना पड़े)। हम लोगों को जो उसका प्राण आदि की किया रूपी कर्म दिखाई पड़ता है उसमें उसकी कर्मबुद्धि नहीं है।

(१०) ब्रह्मा का शरीर केवल सूक्ष्म है, स्थूल नहीं :-

सङ्करपमात्रमेवीतन्मनो ब्रह्मेति कथ्यते । सङ्करपाकाशपुरुषो नास्य पृथ्यपादि विद्यते ॥ (३।२।५४) यथा चित्रकृद्ग्तःस्था निर्देश भाति पुत्रिका । तथैव भासते ब्रह्मा चिद्राकाशाच्छरक्षत्रम् ॥ (३।२।५५) भातिवाहिक एवासौ देहोस्त्यस्य स्वयंभुवः।
नत्वाधिभौतिको राम देहोऽजल्योपपयते॥ (३१३१६)
सर्वेपामेव देही ही भृतानां कारणात्मनाम्।
अजस्य कारणाभावादेक एवातिवाहिकः॥ (३१३१८)
सर्वांसां भृतजातीनामेकोऽजः कारणं परम्।
अजस्य कारणं नोस्ति तेनासावेकदेहवान्॥ (३१३१९)
नास्त्येव भौतिको देहः प्रथमस्य प्रजापतेः।
आकाशातमा च भात्येष आतिवाहिकदेहवान्॥ (३१३१९०)
चिचमाश्रक्षरीरोऽसौ न पृथ्व्यादिकमात्मकः।
आसः प्रजापतिव्योमवयुः प्रतनुते प्रजाः॥ (३१३१११)

जिस मन को ब्रह्मा कहते हैं वह संकल्प मात्र है; वह संकल्प के आकाश में रहनेवाला जीव है; उसमें कोई स्थूल तस्त्र, पृथ्वी आदि नहीं है। जैसे चित्रकार के मन के भीतर रहनेवाली प्रतिमा स्थूल सरीर से रहित होती है वैसे ही ब्रह्मा भी बिना किसी प्रकार की स्थूल ताके शुद्ध चिदाकाश रूप में रहता है। ब्रह्मा का शरीर केवल आति-वाहिक है, आधिभौतिक नहीं है। जिन प्राण्यियों की उत्पत्ति कारण द्वारा होती है उन सबके दो शरीर। एक सूदम दूसरा स्थूल) होते हैं, किन्तु ब्रह्मा का जिसकी उत्पत्ति। किसी कारण द्वारा नहीं होती, सूदम शरीर ही एक शरीर होता है। सब प्राण्यियों का एक परम कारण ब्रह्मा है। उसका कोई कारण नहीं है, इसलिये ब्रह्मा केवल एक ही शरीर वाला है। आदि प्रज्ञापित (ब्रह्मा) का भौतिक शरीर नहीं होता, वह तो शून्य स्वरूप सूदम देह युक्त ही होता है। आदि प्रजापित केवल मानसिक शरीर वाला होता है, भौतिक शरीर वाला नहीं। सूदम रूपवाला रहकर ही वह प्रजा की सृष्टि करता है।

(११) ब्रह्मा ही सारे संसार की रचना करता है ---

मनो नाम्नो मनुष्यस्य विशिष्ण्याकारधारिणः । मनोराज्यं जगदिति सत्यरूपमिय स्थितम् ॥ (३।३।३३) अद्यंगयी पद्मजभावना चित्

संकल्पभेदाहितनोति विचम् ।

भन्तर्भु खेवानुभवत्यनन्त-

निमेषकोळांशविधौ युगान्तम् ॥ (३।६१।३८)

मनस्तामिव वातेन ब्रह्मणा तन्वते जगत्। शनस्यादात्मनः गुद्धाद्वयस्यमिव वारिणः॥ (३।३।२९) अस्मात्प्वांत्प्रतिस्पन्दादनन्येतत्स्यरूपिणी । इयं प्रविद्यता सृष्टिः स्पन्ध्यृष्टिरिवानिस्नात्॥ (३।३।१९)

यह जगत् ब्रह्मा का आकार धारण करने वाले मन नामक जीव (ब्रह्मा) का मनोराज्य (कल्पना) है, किन्तु सत्य प्रतीत होता है। आई-युक्त ब्रह्मारूपी भावना संकल्पों द्वारा सृष्टिकी रचना करती है। यह चिति अपने भीतर ही निमेष के भी करोड़वें हिस्से में युगों के अन्त तक का अनुभव कर लेती है। मनका रूप धारण करके ब्रह्म इस सृष्टि की जो कि आत्मा से अन्य नहीं है, ऐसे रचना करता है जैसे शुद्ध जल से बहते हुए जल की रचना हो जाती है जैसे वायुमण्डल में ह्वा चलने लगती है वैसे ही ब्रह्म के सर्व प्रथम स्पन्द ब्रह्मा से उससे अनन्य स्वरूपवाली सृष्टि उद्य होती है।

## (१२) ब्रह्मा से उत्पन्न जगत् मनोमय है :-

मनोमात्रं यदा ब्रह्म न ५६०व्यादिमयात्मकः । मनोमाबमतो विश्वं वद्यव्यातं तदेव द्वि॥ (३।३।२५) जो वस्तु जिस वस्तु से उत्पन्न होती है वह उसी प्रकार की होती

है। इसिलये त्रह्मा से उत्पन्न हुआ जगत् मनमात्र है क्योंकि त्रह्मा स्वयं मनमात्र ही है, उसमें स्थलता तिनक भी नहीं है।

(१३) हरेक सृष्टि नई है :—

अपूर्व एव स्वप्नोऽयं यह समाँऽनुभूयते । ( \$18९५।४१ ) महाकल्पे विमुक्तत्वाद्यकादीनामसंशयम् । (३११३।४२ ) स्मृतिर्व प्राक्तनी काचित्कारणं वा स्वयंभुवः ॥ (३११३।४३ )

सृष्टि के रूप से अनुभव में आने वाला स्वप्न अपूर्व है। महाकल्प के अन्त में ब्रह्मा आदि सबकी मुक्ति हो जाने के कारण पूर्व काल की

कोई स्मृति भी बह्या का कारण नहीं हो सकती।

उपर के सब वर्णन का सार यह है कि अनन्त और सब शक्तिमय ब्रह्मों अपने ही स्वभाव से, बिना और किसी कारण के लीला रूपसे, एक सृष्टि कारक जीवका उदय होता है। वह मन के आकारका बिना किसी स्यूल देहके, होता है। उसे ब्रह्मा कहते हैं। उसीसे कल्पना द्वारा इस समस्त सृष्टि का उदय होता है और उदय होकर सत्य सा प्रतीत होता है।

### १५-शक्त

ब्रह्मा जो कि सारे विश्व का रचनेवाला है ब्रह्म की स्पन्दशक्ति का प्रकाश है। ब्रह्म में स्पन्दशक्ति के अतिरिक्त स्पार बहुत सी शक्तियाँ हैं। बल्कि यह कहना चाहिये कि ब्रह्म अनन्त शक्तियों का भएडार है। यहाँपर ब्रह्म की शक्तियों का और विशेषतः स्पन्दशक्ति का योगवासिष्ठ के अनुसार वर्णन किया जाता है।

### (१) ब्रह्म की अनेक शक्तियाँ:-

समलशक्तिकवितं बहा सर्वेषां सदा। ययेव शक्या स्कुरति प्राप्तां तामेव पश्यति ॥ (३।६७।२) सर्वशक्तिमयो हात्मा यदाधा भावधत्वलम् । वत्तथा पश्यति तदा स्वसङ्ख्पविज्मितम् ॥ ( ई।३३।४१ ) सर्वेषाकिहिं भगवान्येव तस्मे हि रोचते। क्षक्ति तामेव विततां प्रकाशयति सर्वगः॥ (३।१००।६) सर्वज्ञक्तिपरं ब्रह्म नित्यमापूर्णमञ्चयम् । न तदस्ति न तस्मिन्यद्वियते विततात्मनि ॥ (३।१००१५) ज्ञानशक्तिः कियाशक्तिः कर्तुवाऽवर्तुवाऽपि च । इत्यादिकानां ककीनामन्त्रो नास्ति शिवारमनः ॥ ( ६।३७।१६ ) चिच्छत्तिर्शक्षणो राम शरीरेप्वभिद्दरयते । स्पन्द्रशक्तिश्च वातेषु जङ्गक्तिस्तयोपछे ॥ (३।१००।७ ) द्रवशक्तिस्तयाम्भःमु तेजःसन्तिस्तयान्छे । शन्यशक्तिस्तथाकाशे भवशक्तिभवस्थितौ ॥ (३।१००।८) ब्रह्मणः सर्वेशक्तिर्दि दश्यते दशदिग्मता। नाशशक्तिर्विनाधेषु शोकशक्तिश्र शोकिषु॥ (३।१००।१) व्यानन्दशक्तिर्मुदिते वीरशक्तिकथा भटे। सगेंव सगेशक्तिश्र करपान्ते सर्वशक्तिता॥ (३।१००।१०)

सब का ईश्वर (नियन्ता) ब्रह्म सब शक्तियों से सम्पन्न है। वह जिस राक्ति को चाहें जहाँपर प्रकट कर सकता है। आत्मा (परमात्मा) सब शक्तियों से युक्त है। वह जिस शक्ति की जहाँ भावना करता है वहीं पर उसे अपने संकल्प द्वारा प्रकट हुआ देखता है। भगवान् सब प्रकार की शिक्तयोंवाला है और सब जगह वर्तमान है। वह जहाँ जिस शिक्त को चाहता है वहीं उसे प्रकट कर देता है। नित्य पूर्ण और अवय बहा में सब शिक्तयों मौजूद हैं। कोई वस्तु संसार में ऐसी नहीं है जो उस सर्वत्र स्थित बहा में शिक्त्र से मौजूद न हो। शान्त आहमा बहा में ज्ञानशिक्त कियाशिक्त, कर्त्ताशिक्त, अक्त्रताशिक आदि अनन्त शिक्तयों वर्तमान हैं। बहा की चेतनशिक्त शरीरधारी जीवों में दिखाई पड़ती है; स्पन्दशिक्त (क्रियाशिक्त) हवा में, जड़शिक पत्थर में; द्रव (बहने की) शिक्त जल में; चमकने की शिक्त आग में; शून्य (खालीपन) शिक्त आकाश में; भव (कुछ होने की) शिक्त संसार की स्थिति में; सब को धारण करने की शिक्त दशों दिशाओं में; नाशशिक्त नाशों में; शोकशिक शोक करनेवाले में; आनन्दशिक प्रसन्न चित्तवालों में; वीर्यशिक्त योद्धाओं में; सृष्टि करने की शिक्त सिन्न कि सिन्न के अन्त में सब शिक्तयों स्वयं बहा में रहती हैं।

(२) ब्रह्म की स्पन्दशक्ति:-

स्यन्दक्षिक्षयंष्ठद्वं दृरयाभावं तनोति सा । साकारस्य नरस्येष्ठ्वा यथा वै करुपनापुरस् ॥ (६१८४१६ ) सा राम प्रकृतिः प्रोक्ता विषेष्ठ्वा पारमेष्वरी । जगन्मायेति विष्याता स्पन्दक्षक्तिरकृतिमा ॥ (६१८५११४ ) प्रकृतित्येन सर्गस्य स्वयं प्रकृतितां गता । दृरयाभासानुभृतानां कारणात्सोष्यते किया ॥ (६१८४१८ )

जैसे शरीरधारी मनुष्य की इच्छा कल्पना के नगर की रचना कर लेती है वैसे ही स्पन्दशक्ति ह्पी भगवान् की इच्छा इस दृश्य जगत् की रचना करती है। परमेश्वर शिव की वह स्वाभाविक स्पन्दनशक्ति प्रकृति कहलाती है और वही जगन्माया (जगत् को रचनेवाली माया) के नाम से भी प्रसिद्ध है। जगत् का खपादान होने के कारण वह प्रकृति कहलाती है। दृश्यमान पद।थाँ का कारण होने की वजह से उसे किया भी कहते हैं।

(३) प्रकृति: —

बदेव सन्तु शुद्धाया मनागिप हि संविदः। अदेव शक्तिरुद्ता तदा वैचित्र्यमागतम्॥ (३।९६।७०) भावदाक्यांतमकं मिष्या ब्रह्मानन्दो विभाज्यते ।
कात्मैव कोशकारेण लालादाक्यांतमकं यथा ॥ (३१६७।७३)
कर्णनाभादाया तन्तुवांयते चेतनाज्ञवः ।
नित्यात्प्रबुद्धात्पुरुषाद्वक्षणः प्रकृतिस्त्रथा ॥ (३१९६।७१)
स्था मध्या तथा स्थूला चेते सा करण्यते विश्वा ॥ (५१९१४)
तिष्ठत्येतास्ववस्थामु भेदतः करण्यते विश्वा ॥ (६१९१४)
सस्वं रज्ञतम इति प्रवे प्रकृतिः स्मृता । (६१९१४)
अविद्या प्रकृति विद्धि गुणवित्वपर्थामणीम् ॥ (६१९१६)
प्रवेव संसृतिर्जन्तोरस्याः पारं परं पदम् । (६१९१४)
यावत्किद्धिदिदं दश्यमन्यैव तदाशितम् ॥ (६१९१४)

जन युद्ध संवित् में जड़शिक्त का उद्य हो जाता है तंब ही संसार की विचित्रता उत्पन्न होती है। ब्रह्मानन्द रूप आत्मा ही भाव- की दृढ़ता से मिश्या रूप में इस प्रकार प्रकट हो रहा है जैसे कि रेशम- का कीड़ा स्वयं हो अपनी राज को दृढ़ करके जाला बना लेता है। जैसे चेतन मकड़ी से जड़ जाले की उत्पत्ति हो जाती है वैसे ही नित्य और चेतन ब्रह्म से प्रकृति की उत्पत्ति हो जाती है। प्रकृति के तीन प्रकार होते हैं - सूदम, मध्यम और स्थूल। इन तीन अवस्थाओं में प्रकृति स्थित रहती है और इसी कारण तीन प्रकार की प्रकृति होती है। प्रकृति के तीन भेद हैं सत्त्व, रजस और तमस्। इस त्रिगुणात्मक प्रकृति को अविद्या भी कहते हैं। इस अविद्या से ही प्राणियों की उत्पत्ति होती है। इससे परे परमब्रह्म है। सारे दृश्य पदार्थ इस अविद्या के आश्य पर है। अर्थात् अविद्या ही सब दृश्य पदार्थ इस अविद्या के आश्य पर है। अर्थात् अविद्या ही सब दृश्य पदार्थ इस अविद्या के आश्य

(५) शक्ति का ब्रह्म के साथ सम्बन्धः — वधैकं ववनस्वन्दमेकमीष्ण्यानली यया। विन्मानं स्पन्दशक्तिश्च वधैवैकातम सर्वेश ॥ (१।८४।३)

अनन्यां तस्य तां विद्धि स्पन्दशक्तिं मनोमयीम् । ( ई।८४।२ )

व्यावृत्येव तथेवास्ते शिव इत्युच्यते तदा । चितिशक्तेः व्यियदेव्याः प्रतिस्थानं बदात्मनि ॥ ( ई।८४।२६ )

यथाभृतस्थितरेव तदेव शिव उच्यते । देव्याः कियायारिच्छकोः स्वरूपिण्या महाञ्चतेः ॥ ( \$१८४।२७ )

चेतनत्वात्तथाभृतस्वभावविभयादते । स्थातं न युज्यते तस्य यथा हेम्ना निराहति ॥ ( ६।८२।६ ) कथमास्तां बद प्राज्ञ मरिचं तिकतां विना । ( ५।८२।७ ) विना तिष्टति माध्ये कथयेश्ररसः कथम् ॥ (६।८२।१) अचेतनं यचिन्मार्थं न तचिन्मात्रमुच्यते ॥ ( १।८२।१० ) चेतनं चेतनावातोः किञ्चित्संस्पन्दनं विना। क्वचित्स्थातं न शक्नोति वस्त्ववस्तुतया यथा ॥ ( १।८२।१४ ) स परः प्रकृतेः प्रोक्तः प्रदशः प्रवताकृतिः। शिवहवधर: शानाः शरदाकाशशान्तिमान् ॥ ( १।८५।१५ ) अमित प्रकृतिस्तावत्यंसारे अमरूपिणी। स्पन्दमात्रात्मिका सेच्छा चिच्छक्तिः पारमेश्वरी ॥ ( ३।८५।१६ ) यावन पश्यति शिवं नित्यनसमनामयम् । ( \$1८२।१७ ) संविन्मार्जेकधर्मित्वात्कादतास्त्रीययोगतः ॥ ( ५१८५।१८) संविद्देवी शिवं स्पृष्ट्वा प्रकृतित्वं ससुन्झति । (६।८५।१८) प्रकृतिः पुरुषं स्पृष्ट्वा तन्मयीव भवत्यकम् ॥ (३।८५।१९) तदन्तरेकतां गत्वा नदीहपमिवाणेवे। (\$१८५।१९) चितिः शिरेष्ट्या सा देवं तमेवालाच शास्यति ॥ ( ३।८५।२१ ) वितिनिवाणरूपं यत्प्रकृतिः परमं पदम् । प्राप्य तत्तामवाप्रोति सरिद्ध्धाविवाव्धिताम् ॥ ( ३।८५।२६ )

जैसे हवा और उसकी चलने की किया, आग और उसकी गरमी सदा एक ही हैं वैसे ही चिति और स्पन्दशक्ति एक ही हैं। मनोमयी स्पन्दनशक्ति ब्रह्म से अलग नहीं है। जब कि चितिशक्ति, किया-देवी, किया से निवृत्त होकर, अपने स्थान की और आतमा में वापिस आ जाती है और वहीं पर शान्तभाव से स्थित रहती है तो उस अवस्था को शिव (शान्त ब्रह्म) कहते हैं। किया देवी चिच्छक्तिरूपी उस महान् आकृतियाली स्पन्दशक्ति का अपने असली रूप में स्थित रहने का नाम शिव है। जैसे स्वर्ण किसी आकार के बिना स्थित नहीं होता वैसे ही परम ब्रह्म भी चेतनता के बिना जो कि उसका स्थभाव है स्थित नहीं रहता। जैसे तिकता के बिना मिर्च और मधुरता के बिना गन्ने का रस नहीं रहता वैसे ही चिति की चेतनता कुछ स्पन्दन बिना नहीं रहती। प्रकृति से परे, दिखाई न देनेवाला पुरुष है जो कि सदा ही शरद ऋतु के अकाश की

नाई स्वच्छ है, शान्त है, और शिवरूप है। अमरूपावली प्रकृति जो कि परमेश्वर की इच्छारूपो स्पन्दास्मक शक्ति है, तभीतक संसार में अमण करती रहती है (अर्थात् पदार्थों की सृष्टि करती रहती है) जब तक कि वह नित्य तृप्त और अनामय (अविकार) शिष का दर्शन नहीं करती। संवित्मात्र सत्ता के साथ उसका तादात्म्य होने के कारण प्रकृति जब कभी भी दैवयोग से पुरुष को स्पर्श कर लेती है (अर्थात् पुरुष का ज्ञान उसे हो जाता है) तभी वह अपने प्रकृतित्व को छोड़कर पुरुष के साथ तम्मय (तदात्म) हो जाती है। जैसे नदी समुद्र में पड़कर अपना रूप छोड़कर समुद्र ही बन जाती है वैसे ही प्रकृति पुरुष को प्राप्त करके पुरुषको ज्ञाती है। शिव की इच्छा चिच्छित्त शिव को प्राप्त करके शान्त हो जाती है। जैसे नदी समुद्र में पड़कर समुद्र हो जाती है वैसे ही प्रकृति पुरुष को प्राप्त करके शान्त हो जाती है। जैसे नदी समुद्र में पड़कर समुद्र हो जाती है वैसे ही प्रकृति चिति के शान्त हो जानेपर परम पद को पाकर तद्रप हो जाती है।

#### १६-परम ब्रह्म

योगवासिष्ठ के अनुसार उस परम तस्व को त्रहा कहते हैं जिससे जगत् के सब पदार्थों की उत्पत्ति होती है, जिसमें सब पदार्थ वर्तमान रहते हैं, और जिसमें सब लीन हो जाते हैं; जो सब जगह, सब कालों में और सब बस्तुओं में मौजूद रहता है। यहाँपर उस परग त्रहा का वर्णन किया जायेगा।

#### (१) ब्रह्म:-

सर्वक्षिकः परं ब्रह्म सर्ववस्तुमयं ततम्।
सर्वद्गा सर्वथा सर्वे सर्वेः सर्वत्र सर्वग्रम् ॥ (६।१४।४)
यस्मिन्सर्वे यतः सर्वे यत्सर्वे सर्वत्र यत्।
सर्वे सर्वत्रया सर्वे तत्सर्वे सर्वद्गा स्थितम् ॥ (६।१८४।४६)
यतः सर्वाणि भृतानि प्रतिभान्ति स्थितानि च।
यत्रैवोपदामं यान्ति तस्म सत्यात्मने नमः॥ (१।१।१)
इत्ता ज्ञानं तथा देथं द्रधादर्शनद्यस्यः।
कतां हेतुः क्रिया यस्मात्तस्यै ज्ञन्द्यात्मने नमः॥ (१।१।३)
स्पुरन्ति सीकरा यस्मादानन्दस्यान्यरेथ्यनौ।
सर्वेषां जीवनं तस्म ब्रह्मानन्दात्मने नमः॥ (१।१।३)

परमहा सब प्रकार की शक्तियों से सम्पन्न है और उसमें सब बस्तुयें हैं। वह सदा ही सब प्रकार से सब कुछ है; सब के साथ सब में और सब जगह है। वह परम तन्त्र है जिसमें सब कुछ है, जो सब जगह पूर्णरूप से सब कुछ है, जो कि सदा और सब जगह पूर्णरूप से स्थित है। जिससे सब प्राणी प्रकट होते हैं, जिसमें सब स्थित हैं, और जिसमें सब लीन हो जाते हैं, उस सत्यरूप तन्त्र को नमस्कार हो। जिससे ज्ञाता, ज्ञान तथा ज्ञेय का, द्रष्टा, दर्शन और दश्य का, और कर्ता, हेतु और किससे प्रवी और स्वर्ग में आनन्द्र की वर्षा होती है और जिससे सबका जीवन है उस ज्ञानन्द्र स्वरूप तन्त्रको नमस्कार हो। जिससे सबका जीवन है उस ज्ञानन्द्र स्वरूप तन्त्रको नमस्कार हो। (अर्थांत

ब्रह्म उस परम तत्व को कहते हैं जो सब कुछ है, जिसमें सब कुछ है, और जिससे सब कुछ है; जो सत्, चित् और आनन्द हैं )।

### (२) ब्रह्म का वर्णन नहीं हो सकता:-

क्षवाश्वामनभिव्यक्तमतीन्द्रियमनासदम् । ( ६१६२।२७ ) स्वरूपं नोपदेशस्य विषयो विदुषो हि तत्॥ ( ६१३१।३७ ) प्रत्यक्षादियमाणानां यदगम्यमचिक्रितम् । स्वातुभृतिभवं बहा यादैस्तहभयते कथम् ॥ ( ६११९९।६९ )

ब्रह्म केवल उसको जाननेवाले के अनुभव में ही आ सकता है, उसका वर्णन नहीं हो सकता। वह अवाच्य है (शब्दों द्वारा उसका वर्णन नहीं हो सकता), अनिभव्यक्त है (किसी प्रकार उसको प्रकट नहीं कर सकते), इन्द्रियों से परे है (अर्थात् इन्द्रियों द्वारा उसका ज्ञान नहीं हो सकता), और उसको कोई विशेष नाम नहीं दिया जा सकता। उसका कोई चिह्न नहीं है और वह प्रत्यज्ञादि सब प्रमाणों द्वारा नहीं जाना जा सकता। ब्रह्म सुवाहसे से ब्रह्म नहीं जाना जा सकता।

(३) नेति नेति (ब्रह्म न यह है और न वह है):—
न चेतनो त च जड़ो न चैवासज सम्मयः।
नाई नान्यो न चैवेदो नानेको नाप्यनेकवान्॥ (६।७२।४१)
नाभ्याशस्थो न दुरस्थो नैवास्ति न च नास्ति च।
न प्राप्यो नाति चाबाप्यो न वा सर्वो न सर्वमः॥ (६।७२।४२)
न पदार्थो नापदार्थो न पद्मारमा न पद्म च॥ (६।७२।४३)

बहा न चेतन है न जह; न सन् है न असन्; न अहं (मैं) है और न दूसरा; न एक है, न अनेक और न अनेक युक्तः न वह नज़्दोंक है न दूर; न वह है, न नहीं है; न प्राप्त होनेवाला है और न वह अप्राप्य है; न वह सब कुछ है और न वह सब वस्तुओं में रहनेवाला है; न वह कोई विशेष पदार्थ है और न अपदार्थ: न वह पाख़ (भूत) है और न पाछ्य भूतों का आत्मा है। (इस वर्णन का तात्मर्थ यह है कि बहा तो जो कुछ संसार में है वह सब कुछ है; इसिलये बहा को कोई विशेष वस्तु कहना उसकी विरोधी वस्तु से उसे बाहर करना है अर्थात् उसको परिमित्त करना है। दोनों विरुद्ध भावों के भीतर और

बाहर ब्रह्म रहता है; इसिलये उसको दोनों में से कोई भी नहीं कह

( ४ ) ब्रह्म को एक अथवा अनेक भी नहीं कह सकते :-

सित हित्ये किलोकं स्थात्सत्येकत्वे हिरूपता । क्छे हे अपि चित्रुपं चित्रुपत्वात्त्वरूपसत् ॥ ( ६।३३।४ ) प्काभावादभावोऽत्र प्कत्वहित्ययोह् यो । प्कं विना न हितीयं न हितीयं विनेकता ॥ (६।३३।६ ) सनानातोऽप्यनानातो यथाण्डरसर्वाहणः । अहँ तहीं तसन्वात्मा तथा ब्रह्मजगद्भमः ॥ (६।४०।३१ )

दूसरा मौजूद होने पर ही किसी को एक कहा जाता है; एक के मौजूद होने पर दूसरे को दूसरा कहा जाता है। दोनों ही चिति के रूप हैं और दोनों के चिति होने के कारण दोनों का दो होना असत् है। एक के बिना कोई दूसरा नहीं होता और दूसरे के बिना कोई एक नहीं होता। एक के अभाव से एकता और दितीयता दोनों का अभाव हो जाता है। जैसे (मोर के) अखड़े के भीतर रस रूप से एकता और पत्ती रूप से अनेकता दोनों ही रहती हैं वैसे ही यहाँ पर बहा रूप से एकता और जगत् रूप से अनेकता रहती हैं।

(५) ब्रह्म श्रून्य है अथवा कोई भावात्मक पदार्थ है यह भी कहना कठिन है:--

न च नास्तीति तद्दक्तुं युज्यते चिद्दपूर्यदा।
न चैवास्तीति तद्दक्तुं युक्तं शान्तमलं तदा॥ ( ई।१३।९)
यया सदसतोः सत्ता समतायामवस्थितिः।
यतः सदसतो रूपं भावस्थं विद्धितं परम्॥ ( ई।४७।३२)
न सन्नासन्न मध्यं च शृन्याशृन्यं न चैव हि। (ई।४०।१२)
न तदस्ति न तन्नास्ति न वाग्गोचरमेव तत्॥ (ई।३१।३६)
अशृन्यापेक्षया शृन्यक्ताव्दर्धपरिकरपना।
अशृन्यत्वात्सम्भवतः शृन्यकाव्दर्धपरिकरपना।
अशृन्यत्वात्सम्भवतः शृन्यकाव्दर्धपरिकरपना।
सशृन्यत्वात्सम्भवतः शृन्यकाव्दर्धपरिकरपना।
सशृन्यत्वात्सम्भवतः शृन्यकाव्दर्धपरिकरपना।
तथा यत्र जगत्सत्ता तत्क्यं सात्मकं भवेत्॥ (३।१०।२०)

अनुत्कीणां यथा लम्भे संस्थिता शासमितिका । तथा विसं स्थितं तत्र तेन गुम्यं न तत्यदम् ॥ (३११०१०) प्विमत्यं महारम्भपूर्णमप्यवरं पदम् । असमदृद्दशा स्थितं शान्तं गृन्यमाकासतोऽभिकम् ॥ (३११०।३६)

जैसे कि हम चितिरूप ब्रह्म के सम्बन्ध में यह नहीं कह सकते कि 'वह नहीं है' वैसे ही हम उसके सम्वन्य में यह भी नहीं कह सकते कि 'वह है'। वह परम तत्त्व वह है जिसमें कि सत्ता और असत्ता दोनों भावों का समावेश है। न वह सत् है, न असत्, न दोनों के बीच की स्थिति: न शुन्य है और न अशून्य है। न वह है और न नहीं है। उसको किसी प्रकार वर्षान नहीं कर सकते। शून्य और अशृत्य सापेत्तक शब्द हैं। जिसको शृत्य नहीं कह सकते उसके सम्बन्ध में शून्यता और अशून्यता का भला क्या जिक ? भला वह तत्त्व शून्य कैसे कहा जा सकता है जिसमें सारा जगत् इस प्रकार मौजूद रहता है जैसे कि जल में तरङ्ग और मिट्टी में घड़ा ? भला उस तत्त्व को शुन्य कैसे कहें जिसके भीतर तमाम विश्व इस प्रकार मौजूद रहता है जैसे लकड़ी के उकड़े के भीतर उससे बनाई जानेवाली पुतिलयाँ ? लेकिन हमारे दृष्टिकीए। से वह शान्त और अजर तत्त्व जिसमें कि सारी सृष्टि वर्तमान है आकाश से भी अधिक शून्य (सूच्म) है। इसलिये उसे इस शून्य से भी शून्य कह सकते हैं (यदापि अपर यह बतलाया जा चुका है कि वह शून्य नहीं कहा सकता)।

(६) ब्रह्म विद्या (ज्ञान) और अविद्या (अज्ञान) दोनों से परे हैं:—

विद्याऽविद्यादको भेदभावनादेव भिन्नता ।

पवस्तरङ्गयोद्दित्वभावनादेव भिन्नता ॥ (६१९११७)

पवस्तरङ्गयोद्दित्वभावनादेव परमार्थतः ।

गाविद्यात्व न विद्यात्वभिङ्ग किञ्चन विद्यते ॥ (६१९११८)

विद्याऽविद्यादको त्यस्तवा यदसीह तदन्ति हि ।

प्रतियोगिन्यवच्छेदवकारेतद्रघृद्वह ॥ (६१९१९)

विद्याविद्यादको न लः शेषे बद्धपदो भव ।

नाविद्यान्ति न विद्यानि हतं करपन्यानया ॥ (६१९१२०)

मियः स्वान्ते तयोरन्तरहायातपनयोरित । अविद्यायां विष्ठीनायां क्षीणे हे एव करपने ॥ ( ६।९।२३ ) प्ते राधव जीयेते अवाप्यं परिशिष्यते । अविद्यासंक्षयात्क्षीणो विद्यापक्षोऽपि राधव ॥ ( देु।९।२४ )

विद्या ( ज्ञान ) और श्रविद्या ( श्रज्ञान ) तव ही तक भिन्न हैं जबतक कि भेदभावना है, जैसे कि जल और तरङ्ग तभीतक एक दूसरे
से भिन्न हैं जबतक कि हम उनकी दो समभते हैं। जैसे जल और
तरङ्ग वास्तव में एक ही हैं, भिन्न नहीं हैं, वैसे ही वास्तव में न विद्या
है और न श्रविद्या। दोनों प्रतियोगी ( विरुद्ध भाव ) एक दूसरे का
व्यवच्छेद करते हैं ( श्रर्थात एक के होते हुए दूसरा नहीं रहता )।
इसिलये परम तत्त्व में न विद्या का श्रम्तत्व है और न श्रविद्या की,
क्योंकि दोनों विरुद्ध भाव हैं (ब्रह्म दोनों से ऊपर या परे हैं) उस तत्त्व में
स्थित होना चाहिये जिसमें न विद्या की सत्ता है न श्रविद्या की; क्योंकि
न वास्तव में विद्या है और न श्रविद्या दोनों एक ही सत्ता का श्रकाश हैं,
जैसे कि धूप और हाया। जब श्रज्ञान नष्ट हो जाता है तो श्रविद्या
और विद्या दोनों ही कल्पनायें द्यीण हो जाती हैं। ये दोनों जब लीन
हो जाती हैं तब वह तत्त्व शेष रहता है जिसको प्राप्त करना है।
श्रविद्या के द्यीण होनेपर विद्या की भावना भी द्यीण हो जाती है।

## (७) ब्रह्म तम और प्रकाश दोनों से परे हैं:-

मुक्तं तमःप्रकाशाभ्यामित्येतद्वतरं पद्मः । (३।१०।१८) त्रह्मस्ययं प्रकाशो हि न संभवति भृतजः ॥ (३।१०।१५) मद्दाभृतप्रकाशानामभावन्तम उच्यते । मद्दाभृतप्रकाशानामभावन्तम उच्यते । मद्दाभृतप्रकाशाव्यं तु तेनात्र न तमः कचित् ॥ (३।१०।१६) स्वातुभृतिप्रकाशोऽस्य चेवलं व्योमस्थिणः । योऽन्तरस्ति स तेनैव नत्वन्येनातुभृथते ॥ (३।१०।१७)

यह अजर ( ज्ञीणता का अनुभव न करनेवाला ) पद ( सामान्य ) तम और प्रकाश से परे हैं ( अर्थात् परम तस्व ब्रह्म में इम जोगों के अनुभव में आने वाला न तम ( अन्वेरा ) है और न प्रकाश (चान्दना) है। अग्नि आदि स्थूल तस्वों से उत्पन्न होने वाला प्रकाश ब्रह्म में सम्भव नहीं है। अग्नि आदि महाभूतों के प्रकाश के अभाव का नाम तम ( अन्वेरा ) है। वह अन्वेरा भला ब्रह्म में (कैसे हो सकता है ? (क्योंकि ब्रह्म तो सब महाभूतों का उद्गम है )। शून्य रूपवाले परम तस्व ब्रह्म में अपने अनुभव का ही प्रकाश है ( किसी महाभूत—स्थूल तस्व का नहीं )। वह प्रकाश उसके अन्दर ही होता है; उसका अनुभव दूसरे किसी को नहीं होता।

(८) ब्रह्म न जड़ हैं, न चेतन :— जडचेतनभावादिशन्दार्थकीर्न विचते। अनिदेश्यपरे पश्चनादीय महामरी ॥ (३।९१।३६)

जैसे महामरुख्यल में लता पत्र आदि का सर्वथा अभाव रहता है वैसे ही उस परम तत्त्व के लिये, जिसका किसी प्रकार वर्णन नहीं हो सकता, जड़, चेतन आदि शब्दों का प्रयोग नहीं हो सकता।

(९) त्रझ को "आत्मा" भी नहीं कह सकते :-

नातमा ॥ ( ई। १२। ३० ) यतो वाचो निवर्तन्ते यो मुक्तेरवगम्यते । तस्य चातमादिकाः संज्ञाःकविपता न स्वभावजाः ॥ ( ३। ९। ९ ) नातमायमयमप्यातमा संज्ञाभेद इति स्वयम् । तेनैव सर्वेगतया बानया स्वातमनि कव्यितः ॥ ( ९। ७३। १९ )

बहा आत्मा भी नहीं कहा जा सकता। जिसको शब्दों द्वारा वर्णन नहीं कर सकते, जिसका अनुभव केवल मुक्त पुरुषों को ही होता है, इसके लिये "आत्मा" आदि संज्ञा (नाम) स्वाभाविक नहीं हैं, केवल कल्पित हैं (अर्थात् हम लोग कल्पना द्वारा ही उसको आत्मा कह सकते हैं; वास्तव में ब्रह्म आत्मा नहीं है)। न वह आत्मा है और न अनात्मा। आत्मा और अनात्मा का भेद उसने अपनी सर्वत्र रहनेवाली शक्ति के द्वारा अपने ही भीतर कल्पित कर रक्खा है।

(१०) त्रहा का क्या स्वभाव है यह कहना असम्भव है :--

व्रह्मणः कः स्वभावोऽसाविति वक्तुं न युज्यते। अनन्ते परमे तथ्ये स्वत्वास्वत्वात्यसंभवात्॥ ( ५११०११४ ) अभावसम्बद्धसम्ब भावस्य सम्भवादपि। पदं बक्तन्ति नानन्ते स्वभावाद्या दुस्कयः॥ ( ५११०११४ ) ्रिक्स का क्या स्वभाव (वास्तिव स्वरूप) है यह बतलाना नामुमिकन है, क्योंकि अनन्त और परम तत्त्व में, क्या उसका रूप है और क्या उसका रूप नहीं है—यह कहना सर्वथा असम्भव है। भाव की अपेन्ना से अभाव का वर्णन होता है, लेकिन अनन्त और परहड़ में भाव और अभाव और स्वभाव और परभाव का प्रश्न ही नहीं उठ सकता।

(११) त्रहा के कुछ करिएत नाम:—

कतमारमा परं बहा सत्यमित्यादिका वृद्धैः ।

करिएता व्यवहारार्थे तस्य संज्ञा महात्मनः ॥ (३।१।१२)

यः पुमान्सांख्यदृष्टीनां वहा वेदान्तवादिनाम् ।

विज्ञानमार्वे विज्ञानविद्यमेकान्त्रनिर्मेळम् ॥ (३।९।६)

यः गुन्यवादिनां गुन्यो भासको योऽर्वतेनसाम् ।

वक्ता मन्ता कतं भोका इष्टा कतां सदैव सः ॥ (३।९।७)

पुरुषः सांख्यदृष्टीनानीयरो योगवादिनाम् ।

क्तिवः शशिकळाह्नानां काळः कालैकवादिनाम् ॥ (९।८७।१९)

आत्मात्मनस्तिहिदुषां वैरात्म्यं तादृशात्मनाम् ।

मध्यं माध्यमिकानां च सर्वे सुसमचेतवाम् ॥ (९।८७।२०)

व्यवहार (बोल चाल ) के बास्ते विद्वानों ने परम तस्त्व को 'ऋत', 'धात्मा', 'परब्रझ', 'सत्य' आदि अनेक कल्पित नामों से पुकारा है। (ये सब नाम ब्रह्म के बास्तिबक स्वरूप का वर्णन नहीं करते )। सांख्य दर्शन वाले उसको 'पुरुष' कहते हैं, वेदान्ती लोग 'ब्रह्म', विज्ञानवादी बौद्ध उसे शुद्ध और एकस्वरूप 'विज्ञानमात्र' ('विज्ञप्तिमात्र') कहते हैं। वह शून्यवादियों का 'शून्य' है, सूर्य के ख्यासक लोग उसे 'प्रकाश' कहते हैं। वही 'बक्ता' (बोलनेवाला जीव) 'मन्ता' (बिचार करनेवाला मन), 'ऋत' (सत्य), 'भोक्ता' (भोगनेवाला), 'द्रश' (देखनेवाला), 'कर्ता' (कर्म करनेवाला) है। वह सांख्य दरानवालों का 'पुरुष', योगदर्शनवालों का 'ईश्वर', शैवों का 'शिव', कालवादियों का 'काल', आत्मज्ञानियों का 'धात्मा', अनात्मवादियों का 'नरात्म्य" (अनात्मभाव), माध्यमिकों का 'मध्य', और जिनकी सब और समदृष्टि है उनका 'सवं' है।

(१२) ब्रह्मका वर्णन :-

वद्यपि ऊपर यह वताया जा चुका है कि परम तस्व 'ब्रह्म' का किसी प्रकार भी वास्तविक वर्णन नहीं हो सकता, तथापि मनुष्य किसी न किसी प्रकार उसका वर्णन करने का प्रयत्न करते हो हैं। सब ही दार्शनिक प्रन्थों में परम तस्व का कुछ न कुछ वर्णन किया जाता है। योगवासिष्ट में भी अनेक स्थानों पर ब्रह्मका विस्तारपूर्वक और साहित्यिक रूप से अति सुन्दर वर्णन पाया जाता है। इसिलिये यहाँ पर हम उस वर्णन का सार पाठकों के सामने रखते हैं। यह कहने की आवश्यकता नहीं है कि ब्रह्म (परम तस्व) का इतना सुन्दर वर्णन संसार के और किसी भी प्रन्थ में नहीं मिलता।

आकाशपरमाणुसहलांशमात्रेजपि या शुद्ध चिन्मात्रसत्ता विचते

सा हि परमार्थसंतित् ॥ (ई।६१।६) न दृश्यं नोपरेशाई नात्शसन्नं न दूरगम्। (है।४८।१०) केवज्ञानुभवप्राप्यं चित्र्यं झुद्धमात्मनः ॥ (१।४८।११) सर्वे सर्वात्मकं चैव सर्वार्थरिहतं पदम् । (\$192134) सर्वभृतात्मकं शुन्यं सदसच परं पदम् ॥ ( 🔋 १९२।२७ ) तच वायुर्न चाकाशं न बुद्धवादि न शून्यकम्। न किञ्चिद्पि सर्वातम किमय्यन्यत्परं नमः॥ (ई।५२।२८) न कालो न मनो नातमा न सज्ञासब देशदिक्। न मञ्यमेतयोनांन्तं न बोघो नाप्यबोधितम् ॥ ( ५।५२।३० ) यत्सम्बेयविनिर्मुक्तं संवेदनमनिर्मितम् । चेत्यमुक्तं चिदामासं तहिन्दि परमं पदम् ॥ ( \$19918 ) सा परा परमा काष्टा सा इहां इमनुत्तमा। सा महिम्नां च महिमा गुरुणां सा तथा गुरुः ॥ ( ६१९९१ ) स तन्तुर्भृतमुकानां परिश्रोतहसम्बरः। स भूतमिवीवानां परमा तीक्ष्णता तथा॥ ( १।५९।९ ) स पदायं पदार्थत्वं स तत्त्वं वद्तुचमम्। स सतो वस्तुनः सत्त्वमसत्त्वं वा सतः स्वतः ॥ ( ६।१९।१० ) सर्वत्र सर्वार्थमये सर्वतः सर्वविज्ञतम्। (ई।१४।१४) सर्वे सर्वोत्मकं वैव सर्वोर्थशितं पदम् ॥ (ई।५२।३६) सर्वतः पाणिपादान्तं सर्वतोऽक्षिशिरोमुखम्। सर्वतः श्रुतिमहोके सर्वमायुत्य संस्थितम् ॥ ( ३।१४।९ )

सर्वेन्द्रियगुणैर्मुक्तं सर्वेन्द्रियगुणान्वितम् । असकं सर्वमृत्रीय निर्मुणं गुणमोक्त य॥ ( ई।१४।१० ) बहिरन्तरच भृतानामचरं चरमेव च। सुक्त्मत्वाचदविजेयं दूरस्यं चान्तिके च तत् ॥ ( ५।१४।११ ) अणीयसामणीयांवं स्वविष्टं च स्थवीयसास । गरीयसां गरिष्टं च श्रेष्टं च श्रेयसामपि ॥ ( ई।३५।१६ ) ईटरां तत्परं स्थलं यस्याप्रे यदिवं जगत्। परमाणुबदाभाति क्वचिदेव न भाति च॥ ( \$1241१६ ) ईंद्रशं तत्परं सदमं तस्याने यदिदं नभः। कणोः पाश्वं महामेरुश्वि स्थूखातम छक्ष्यते ॥ ( \$1९६।१६ ) स आत्मा तच विज्ञानं स शुन्यं बह्य करपरम् । वड्डेंयः स शिवः श्रांतः सा विद्या सा परा स्थितिः ॥ ( १।५१।६ ) योऽपमन्तरिवतेराःमा सर्वानुभवरूपकः । (६।५९।७) शरीरे संस्थितो नित्यं विन्मात्रमिति विश्वतः ॥ (३।७।२) स जमक्तिलतेलात्मा स जगदग्रहदीपकः । स जगरपादपरसः स जगरपञ्जपाद्धकः॥ (६।५९।८) सञ्चण्यसचो जगति यो देहस्थोऽपि वरगः। चित्रकाशो एवं यस्मादाखीक इव मास्वतः ॥ (३।९।८) यस्माहिष्ण्वाद्यो देवाः सुर्यादिव मरीवयः। यस्माज्ञगन्त्यनन्तानि बुद्रुद्धा जल्येरिय ॥ (३।५।९) यं यान्ति दृश्यवृन्दानि प्यांसीव महार्णवस् । य आतमानं पदायं च प्रकाशयति दीपवत् ॥ (३।९।१०) य आकाशे शरीरे च द्रपत्स्वप्त छतासु च। पांसुच्वद्रिषु वातेषु पातालेषु च संस्थितः ॥ (३१५१११) व्योम येन इतं शुन्यं शैक्षा येन वनीकृताः। आपो इताः इता येन दीपो यस्य वशो स्विः॥ ( ३१९११३ ) प्रसरन्ति वतश्चिताः संसारासारदृष्यः । अक्षयामृतसम्पूर्णादमभोदादिव बृष्टयः ॥ (३।५।१४) आविभावितरोभावमयास्त्रिभुवनोर्मयः स्फरन्त्यविवते यस्मिन्मरारिव मरीचयः॥ (३।५।१४) नाशरूपो विनाशात्मा योऽन्तस्थः सर्वजन्तुप् । ग्रही बोञ्चितिकोऽपि सर्वभावेषु संस्थित:॥ (३।५।१६)

यश्चिन्मणिः प्रकचित प्रतिदेहससुदके। यस्मित्रिन्दी स्फुरन्त्येता जगजालमरीचयः॥ (३।५।१८) नियतिदेशकाली च चलनं स्पन्दनं किया। इति येन गताः सर्चा सर्वसन्तातिगामिना ॥ (३।५।२२) अत्यन्तामात्र प्रवास्ति संसारस्य यथास्थितेः । यस्मिन्बोधमहास्बोधौ तद्वृवं परमात्मनः॥ (३।७।२०) इप्टटर्यकमो यत्र स्थितोऽप्यतमयं गतः। यदनाकाशमाकाशं तद्वयं परमात्मनः ॥ (३।७।२१) अश्रुविमव यण्ड्रन्यं यस्मिन्युन्यं वगतिस्थतम्। समीचे सति दण्डून्यं तहुपं परमात्मनः॥ (३।७।२२) यन्महाचिन्मयमपि चृहत्वाषाणविस्थतम्। जर्ड वाजडमेवान्तस्तद्व्यं परमात्मनः ॥ (३।७१२३) चिन्मात्रं चेत्यरहितमनन्तमजरं शिवम्। अनादिमध्यपर्यन्तं बद्दनादि निरामयम् ॥ (३।९।५०) अकर्णजिह्वानासात्वरनेत्रः सर्वत्र सर्वदा। श्रुजोत्यास्यादयति यो जिद्रेत्स्टुशति प्रथित ॥ (३।९।५२) यस्यान्यद्स्ति न विभीः कारणं शराश्रंगवत्। यस्पेदं च जगत्कार्यं तरङ्गीच इवाम्भतः॥ (३।९।५५) सस्पन्दे समुदेतीय नि:स्पन्दान्तर्गतेन च। इयं यस्मिलगछक्ष्मीरलात इव वक्ता॥ (३।९।५८) जगनिमांगविलयविलासो व्यापको महान्। स्पन्दास्पन्दात्मको यस्य स्वभावो निर्मक्षोऽक्षयः ॥ ( ३।९।५९ ) स्पन्दास्यन्दमयी यस्य पवनस्येव सर्वमा। सत्तानाम्नेव मिन्नेव व्यवहाराच्च बस्तुतः॥ (३।९।६०) यदस्पन्दं शिवं शान्तं यतस्पन्दं विज्ञगतिस्थतिः। स्यन्दास्यन्द्विलासात्मा व एको भरिताकृतिः॥ ( ३।९।६२ ) नाशियत्वा स्वमात्मानं मनसो वृत्तिसंक्षये। सङ्ग्यं यहनारुयेथं तङ्ग्यं तस्य वस्तुनः॥ (३।१०।३९) नास्ति दश्यं जगद्वद्या दश्याभावाद्विकीनवत् । भातीति भासनं यतस्याच्यूपं तस्य वस्तुनः ॥ (३।१०।४०) चितेर्जीवस्वभावाया यद्वेत्योन्भुसं वपुः। चिन्मात्रं विमळं झान्तं सदूर्प परमात्मनः ॥ ( ३।१०।४१ )

अस्वप्राया अनन्तादा अजहाया मनःस्थितेः। यहुपं चिरनिद्रायास्तत्तदानघ शिष्यते ॥ (३।१०।४३) वेदनस्य प्रकाशस्य दृश्यस्य तमसस्तथा। वेदनं यदमायन्तं तद्रपं परमात्मनः ॥ (३।१०१४७) मनः स्वप्नेन्द्रियेमुंकः बद्धपं स्यानमहाचिते:। जड़में स्थावरे वापि तत्सर्वान्तेऽविशय्यते ॥ (३।१०।५२) देशादेशान्तरं दूरं प्राप्ताया संविदो वपुः। निमेपेणीय तन्मध्ये चिदाकार्य तद्ख्यते ॥ ( ई।१०६।४ ) विनिवृत्ताखिलेच्छस्य पुंसः संशान्वचेतसः। याहकः स्वात्समो भावः स विदाकाक उच्छते ॥ ( \$1१०६१६ ) अनागतायां निद्धायां मनोविषशसङ्घये। प्रंसः स्वस्थस्य यो भावः स चिदाकाश उच्यते।। ( ६।१०६।७ ) रूपालोकमनस्कारविमुक्तस्यामृतस्य यः। भावः धुंसः कारह्योमिवश्रदक्तिवस्यरम् ॥ (६।१०६।१) इण्ह्दशंनहश्यानां त्रयाणामुख्यो यतः। यत्र वास्तमयश्चिरसं तडिब्रि विगतामयम् ॥ ( ५।१०६।११ ) यत उद्यन्ति यर्हिमध चित्रा परिणमन्त्यसम् । पदार्यानुभवाः सर्वे चिदाकाशः स उच्यते ॥ ( ५।१०६।१२ ) नेदं नेदं तदित्येव सर्वे निर्णीय सर्वथा। यज्ञ किञ्चित्सदा सर्वे तिब्रह्योमेति कथ्यते ॥ ( ५।१०६।१९ ) संबेदोनापरामुद्दं बान्तं सर्वात्मकं च यत्। तत्सिद्दाभासमयमस्तीह कल्नोज्झितम् ॥ ( ई।१।२ ) मुकोपमोऽपि योऽमूको मन्ता योऽज्युपछोपमः । यो भोका नित्यतृहोऽपि कर्ता यश्राप्यकिंदन ॥ (३।९।६४) योऽनङ्कोऽपि समस्ताङ्गः सङ्ख्यकरखोचनः। न किचित्संस्थितेनापि येन व्यासमिदं जगत्॥ (३।९।६५) निश्निद्धयवत्तस्यापि यस्याशेपेन्द्रियक्रियाः। यस्य निमंननस्यैवा मनोनिर्माणशीवयः ॥ (३।९।६६) साक्षिण स्कार आभासे ध्रवे दीव इच किया.। स्रति यस्मिन्द्रवर्तन्ते चित्तेद्वाः स्पन्दपूर्विकाः ॥ ( ३।९१६८ ) यस्माद्घटपटाकारपदार्थशतपङ्क्तयः तरङ्गगणकञ्जोल्बीचयो वास्थिरिव ॥ (३।९।६८)

स प्नान्यतपोर्देति यत्पदार्थमतसमे:। कटका हुदकेयुरन् पुरेरिव काळनस् ॥ (३।९।७०) यतः कासस्य एलमा यतो दृश्यस्य दृश्यता। मानसी कन्नाना येन यस्य भासा विभासनम् ॥ (३।९।७३) कियां रूपं रसं गरुवं सन्दं स्पर्शे च चेतनस् । यह दिस तदसौ देवो येन वेदिस तद्य्यसौ ॥ (३।१।७४) परमाणोरपि परं तदगीयो द्यागीयसः । शुद्धं सूक्ष्मं परं शान्तं तदाकाकोद्शदपि ॥ (३।१०।३२) दिकालायनवचित्रवरूपत्यादितियिलनृतम् । वशनायन्त्रमासासं भासनीयविवाजितम् ॥ (३।१०।३३) यहपोस्रो हृदयं यहा किलायाः पवनस्य च। तस्याचेत्यम्य विद्वगोन्नस्तद्ववं परमात्मनः ॥ (३।१०।४४) अचेत्यस्यामनस्कस्य जीवतो या स्वभावतः। स्यारिस्यतिः सा परा श्रान्ता सत्ता तत्याचत्रस्तुनः॥ ( ३।१०।४५ ) स्थावराणां हि बदूपं तचेहोधमधं भवेत्। मनोबुद्धपादिनिर्मुक्तं तत्परेगोपमीयते ॥ (३।१०।५३) चित्प्रकाशस्य यन्मार्थ्यं प्रकाशस्यापि स्वस्य वा। दर्शनस्य च यन्मध्यं तद्भुवं ब्रह्मणो विदुः ॥ (३।१०।४६) पदार्थोंबस्य केछादेवहिरन्तव सर्वदा। सत्ता सामान्यरूपेण या चित्सोऽहमछेपकः ॥ (१।११९०) जाबरस्यप्रमुपुष्ठोषु तुवांतुवांतिमे परे। समं सदैव सर्वत्र विदातमानसुपास्मेहे ॥ (१।११।९८) परमाकाशनगरनाज्यमण्डपभृमिषु । स्वक्षक्तिवृत्तं संसारं परयन्ती साक्षिवितस्यता ॥ ( ६।३७।१२ ) प्रत्यक्षादेरमम्यस्वात्किमप्येव तरुक्तमम्। सर्वे सर्वात्मकं स्थममच्छानुभवमावकम् ॥ ( ११९६१२७ ) स सन्नामन मध्यान्तं न सर्वे सर्वमेव च। मनोवचोभिरप्राहां शृन्याच्छून्यं सुखात्सुसम् ॥ (३।११९।२३)

आकाश के परमाणु के हजारवें भाग के भीतर भी जो शुद्ध चिन्मात्र सत्ता वर्तमान है वही परमार्थ संवित् है। न वह दिखाई देती है और न वर्णन की जा सकती है। न वह समीप है और न दूर है। शुद्धातमा का चित्-रूप केवल अनुभव किया जा सकता है। वर्णन

नहीं)। वह सब कुछ है; सबका आत्मा है; और सबसे रहित भी है। वह सब भूतों का आत्मा, शून्य और सत् तथा असत् दोनों ही है। वह न वायु है; न आकाश है; न बुद्धि आदि है; न शून्य है; वह 'कुछ' नहीं है तो भी सबका आत्मा है; बह कोई ऐसा पदार्थ है जो कि आकाश से भी सूरम है। न वह काल है, न वह मन है, न वह आत्मा है, न सत्ता है, न असत्ता, न देश, न दिशायें, न कोई इन सबके बीच का पदार्थ न अन्त का; न वह ज्ञान है और न अज्ञ पदार्थ है। वह संयेध रहित संवित् है, चेत्य रहित चिति है; वह संसार की परम पराकाष्ट्र। हैं; वह सब दृष्टियों की सर्वोत्तम दृष्टि है। वह सब महिमाओं की महिमा है; और सब गुरुओं का गुरु है। वह सब पाणी रूपी मोतियों का तागा है जो कि उनके हृदय रूपी छेदों में पिरोया हुआ है। वह सब प्राणी रूपी मिचौं की तीइणता है। वह पदार्थ का पदार्थत्व है, वह सर्वोत्तम तत्त्व है। वह वर्तमान वस्तुओं की सत्ता है और स्वयं सत्ता और असत्ता दोनों है। सब जगह सब वस्तुओं से युक्त तथा सब भावों से मुक्त है। सब स्रोर उसके हाथ स्रोर पैर हैं, सब श्रोर उसके सिर श्रीर मुख हैं, सब श्रोर उसके कान हैं; संसार की सब वस्तुओं को घेरकर वह स्थित है। वह इन्द्रियों द्वारा जाने जाने वाले सब गुणों से रहित है, और उनसे युक्त भी है। सबका भरण करनेवाला, किन्तु असक्त है; सब गुणों के भोगनेवाला, किन्तु निर्गुण है। सब प्राणियों के भीतर और बाहर है। चर और अचर दोनों है। अति सूरम होने के कारण अविज्ञेय (जानने योग्य नहीं ) है। वह दूर भी है और समीप भी। वह सुदम से भी सुदम, स्यूल से भी स्थूल, भारी से भी भारी और अच्छे से भी अच्छा है। वह इतना बड़ा है कि उसके आगे सारा जगत् भी परमागु के समान दिखाई पड़ता है; बल्कि दिखाई भी नहीं पड़ता। वह इतना सूर्म है कि उसके सामने सूर्म आकाश तत्त्व भी अणु के मुकावले में महा मेरु जैसा स्थूल माल्म पड़ता है। वह आत्मा है; वह विज्ञान है; वह शून्य है; वह परमह्र है; वह श्रेय है; वह शिव है; वह विद्या है; और वही परम श्रियति है। वह सबका अनुभव रूप अन्तरात्मा है। शरीर में सदा वह चिन्मात्र रूप से स्थित है। वह जगत् रूपी विल का तेल है; जगत् रूपी घर का दीपक है, जगत् रूपी वृद्ध का रस है; जगत् रूपी पशु का पालनेवाला ग्वाला है। वह जगत् में वर्तमान होते हुए भी नहीं हैं; वह शरीर में रहते

हुए भी अत्यन्त दूर है; वह ऐसा प्रकाश है जिससे सूर्य का प्रकाश उदय होता है। उससे विष्णु आदि देवता ऐसे उत्पन्न होते हैं जैसे कि सूर्य के उसकी किरणें; उससे अनन्त जगत् ऐसे उत्पन्न होते हैं जैसे कि समुद्र से बुल्बुले। उसकी धोर तमाम दश्य पदार्थ इस प्रकार जा रहे हैं जैसे कि महा समुद्र को ओर निदयाँ; वह सब पदार्थों को और आत्मा को दीपक की नाई प्रकाशित करता है। वह आकाश में, शरीर में, पत्थरों में, लवाओं में, चाटियों में, पहाड़ों में, हवाओं में और पाताल में वर्तमान है। उसने आकाश को शून्य बनाया, पहाड़ों को कठिन बनाया, और जलों को बहनेवाला बनाया। सूर्य उसके बस में एक दीपक है। जैसे बादल से वर्ण की बृन्दें गिरती हैं वैसे ही उस अन्य और पूर्ण अमृत से नाना प्रकार के असार संसारों के दृश्य उदय होते हैं। जैसे मरुखल में मृगतृष्णा की निद्यां दिखाई पड़ती हैं वैसे ही उसमें भी त्रिभुवन के उद्य और अस्तरूपी लहरें उठा करती हैं। वह सब प्राणियों के भीतर रहकर उनका संहार करनेवाला काल है। सब भावों में गुप्तरूप से वर्तमान रहता हुआ भी वह सबसे अतिरिक्त है। वह इरेक शरीरहणी पिटारोमें चितिरुपी मणी के रूप में मौजूद है। उससे नाना प्रकार के जगत् ऐसे उदय होते रहते हैं जैसे कि चन्द्रमा से उसकी किरखें। उस सर्व सत्ताओं से परे की सत्तावाले के कारण ही नियति, देश, काल, गति स्पन्दन और किया की सत्ता है। परमात्मा ( तहा ) का वह महान् ज्ञानात्मक रूप है जिसमें संसार का अत्यन्त अभाव रहता है, यद्यपि देखने में वह मौजूद है। परमात्मा का वह शून्य (सूचम ) रूप है जिसमें वर्तमान होता हुआ भी दृश्य जगत् श्रस्त रहता है। परमात्मा का ऐसा रूप है कि वह महा ज्ञानरूप होते हुये भी बड़ी भारी शिला की नाई जड़ सा प्रतीत होता है। वह चेत्य रहित चिन्मात्र है; वह अनन्त, अजर, आदि, मध्य और अन्तरहित निरामय शिव है। सदा और सब जगह वह बिना कान के सुनता है, विना आँख के देखता है, विना जिहा के स्वाद लेता है, विना खचा के स्पशं करता है, त्रिना नाक के सुँघता है। उसका और कोई कारण नहीं है; जगत् उसका ऐसा कार्य है जैसे कि तरक जल का। जैसे मशाल के घुमाने से उसमें चक दिखाई पड़ने लगता है और उसको स्थिर कर देनपर चक गायव हो जाता है ऐसे ही ब्रह्म में जब स्पन्दन होता है तो संसार की शोभा उदय हो जाती है, और जब शान्ति हो

जाती है तो जगत् का दृश्य गायव हो जाता है। उसका यह व्यापक महान् अन्य और मुद्ध स्वधाव है कि जब उसमें स्पन्दन होता है तो जगत् की सृष्टि हो जाती है और जब स्पन्दन की शान्ति होती है तो जगत् का प्रलय हो जाता है। जैसे हवा की सचा सब जगह्या तो शान्तरूप में है या चलते हुये रूप में, उसो प्रकार बद्ध अपने शान्त और सन्द्नयुक्त रूप से सर्वत्र वर्तमान है; उन दोनों सत्ताओं में व्यवहार के कारण ही नाममात्र का भेद हैं, वास्तविक भेद नहीं है। वह जब स्पन्दन से रहित होता है तो शान्त शिव होता है और जब स्पन्दन-युक्त होता है तब तीनों जगत्; स्पन्दनयुक्त और स्पन्दनरहित दोनों स्थितियों में वह एक ही पूर्ण पदार्थ है। उस तत्त्व का खवाच्य सद्रूप स्वरूप तब अनुभव में आता है जब कि मन वृत्ति को लीए करके अपना अन्त कर दे। उस तस्य का रूप यह है जिसमें दृश्य जगन् का अभाव है और दरय का अभाव होने से द्रष्टा का भी अभावसा ही हो जाता है; केवल प्रकाशमात्र का अनुभव रहता है। जीव स्वभाववाली चिति की चेत्य की ओर प्रवृत्ति न होनेपर जो शान्त, मलरहित और चिन्मात्र स्थिति होती है वहीं परमात्मा का स्वरूप है। मन की उस अवस्था का, जो स्वप्नरहित, अज़ड़ और अनन्त गाड़ निद्रा है, जो रूप है वही शेष रहता है। ज्ञान का, प्रकाश का, दश्य का और तम का जो अनादि और अनन्त वेदन (प्रकाशः ज्ञान ) रूप भाव है वही परमारमा का रूप है। महाचिति का वह रूप जो कि जड़ और चेतन सब ही पदार्थों में वर्रामान है, और जो मन, कल्पना और इन्द्रियों से परे है वही सबके अन्त हो जानेपर स्थित रहता है। निमेपमात्र में एक प्रदेश से दूसरे प्रदेश को प्राप्त होनेवाली जो संवित् है उसमें जो सत्ता है उसे चिदाकाश कहते हैं। शान्तिचित्त पुरुष की उस समान भाव में स्थिति के सहश चिदाकाश ( चित्-आकाश ) है जिसमें समस्त इच्छाओं की निवृत्ति हो जाती है। चिदाकाश पुरुष की उस स्वाभाविक आवस्था की कहते हैं जिसमें निद्रा भी न हो और मन के समज्ञ कोई विषय भी न हो। पुरुष के उस शरद् ऋतु के आकाश की नाई निर्मल भाव को चिदाकाश कहते हैं जो मौत से और दश्य, दर्शन और चिन्तन सबसे परे है। चिदाकाश वह विकाररिहत तत्त्व है जिससे और जिसमें द्रष्टा, दर्शन और दृश्य तीनों का उदय और अस्त होता है; जिसमें सब पदार्थों के अनुभव उदय होकर तबदील होते रहते हैं; जो इब

भी नहीं होत हुआ सदा सब कुछ है; जो यह या वह कुछ न होता हुआ भी सब ही है। (परम ब्रह्म बह तत्त्व है) जो संवेदन (चिन्तन) रहित, कल्पना से मुक्त, शान्त, सत् और चित्-प्रकाशमय सब का आत्मा है; जो अमूक होता हुआ भी मूक है, मनने करता हुआ भी पत्थर के तुल्य जड़ है, भोक्ता होनेपर भी नित्य तृत है, छीर कर्ता होने पर भी कुछ न करनेवाला है। जो अङ्गहीन होते हुए भी संव अङ्गोंबाला और इजारों हाथों और आँखोंबाला है; जो किसी वस्तु में न रहते हुए भी सारे जगत् में हैं ज्यात है; जिसमें किसी इन्द्रिय की शक्ति नहीं रहते हुए भी सब इन्द्रियों की कियायें होती रहती हैं; जिसमें मनन न होते हुए भी मनकी सब निर्माण-क्रियायें (जगत् की कल्पना) होती रहती हैं। जैसे दीपक के मौजूद होनेपर व्यवहार होता रहत। है वैसे ही उस प्रकाशमान और विस्तृत साची के रहते हुए चित्त की क्रियात्मक इच्छायं प्रवृत्त होती रहती हैं। जैसे समुद्र से तरक्नें, भँवर श्रीर लहरें उदय होतों हैं वैसे ही उससे घटपट श्रादि के श्राकारवाले अनेक पदार्थ उत्पन्न होते रहते हैं। जैसे कटक, अङ्गद, केयूर और नू पुर आदि अनेक आभूपणों के रूप में सोना प्रकट होता है वैसे ही वह भी सैकड़ों पदार्थों के मूठे आकार में अन्य सा होकर प्रकट हो रहा है। उससे ही कालको गति है, हत्य की हत्यता है, मनकी किया है, उसी के प्रकाश से यह सब जगत प्रकाशित हो रहा है। किया रूप, रस, गन्ध, शब्द, स्परा, चेतनता आदि का जिसको और जिसके द्वारा ज्ञान होता है वह परमेश्वर है। वह परमाणु से भी परे है, सूदम से भी सूदम है, आकाश के भीतरी भाग से भी शुद्ध, सुरम, और शान्त है। वह देश और काल आदि से अवच्छिन्न (महदूद) न होने के कारण अति विस्तृत है। उसके प्रकाशका न आदि है और न अन्त, और उसको प्रकाशित करनेवाला और कोई दूसरा पदार्थ नहीं है। परमात्मा का रूप यह है जो कि आकाश के, शिला के और पवन के भीतर मौजूद है और जो अचेत्य (विषय न होने वाला) चिदाकाश है। उस आदा तस्वकी सत्ता का अनुभव तब होता है जब कि जीवकी स्वभावपूर्वक अचेत्य और मन रहित परम शान्त सत्ता में स्थिति हो जाए। उस परमरूप की उपमा जड़ पदार्थों के रूप से दी जा सकती है यदि वे मन और बुद्धि आदि से मुक्त रहते हुए भी बोधमव हो जाएं ( अर्थात् परम तत्त्व वह शान्त

और निष्किय बोध है जिसमें मन और बुद्धि की कियायें भी न हों स्रीर वह जड़बत् शान्त हो )। चिति के प्रकाश के भीतर, स्थाकाश के प्रकाश के भीतर और वस्तुओं के ज्ञान के भीतर भी जो प्रकाश है वह त्रहा का रूप समको। जो निर्लेप चित समस्त पदार्थी, पहाड़ आदि में भीतर और वाहर सदा ही समान हप से स्थित है वही मेरा आत्मा है। जो चित् आत्मा जामत्, स्वप्न, सुप्रित, तुर्या और तुर्यातीत अवस्थाओं में सदा ही सब जगह और समान रूप से स्थित है उसकी में उपासना करता हूँ। वह परम चिति परम आकारा, नगर, नाट्य ( नाटक ), मरहप, और भूमि आदि सब स्थानों में, संसार को अपनी शक्ति द्वारा घरा हुआ देखती हुई साची के समान स्थित है। वह प्रत्यच आदि प्रमाणों से परे होने के कारण अवर्णनीय है-केवल इतना ही कहा जा सकता है कि वह कोई बहुत उत्तम, सूदम, सर्वात्मक शुद्ध अनुभव मात्र तत्त्व है जो कि सब कुछ है; वह न सत है, न असत्; न दोनों का मध्य; वह कुछ भो नहीं है तो भी सब कुछ है; वह मन और वचन में आनेवाली कोई वस्तु नहीं है; वह शून्य से शून्य और मुख से भी अधिक मुखहप है ( अर्थात परमानन्द है )।

#### १६- ब्रह्म का विकास

ब्रह्म, जैसा कि उत्पर कहा जा चुका है. एक मात्र परमतत्त्व है जिसके अतिरिक्त और कुछ नहीं है। जगत् में जो कुछ दिखाई पड़ रहा है वह सब ब्रह्म से ही उदय होकर ब्रह्म में ही स्थित है। यहाँ पर इस सिद्धांन्त का योगवासिष्ठ के अनुसार सविस्तार वर्णन किया बायेगा।

### (१) जगत् त्रक्ष का बृंहणमात्र है :--

ब्रह्मचंहिय हि जगजनक ब्रह्मचंद्रणम्। (६।२।५१) वहीय तदनायन्तमन्धियस्यविज्ञस्मते ॥ (६।२।२७) आत्मेव स्पन्दते विश्वं वस्तुत्रातेरियोदितम् । तरहुकगकल्लोनीरनन्ताम्ब्यम्बधाविव ॥ (५।७२।२३) यदिवं कि खिदाभोगि जगजालं प्रदृश्यते । तत्सर्वममलं बाह्य भवत्येतर्ज्यवस्थितम् ॥ (५।१९।१६) चिदाकाशमिदं युत्र स्वच्छं क्वकचायते। यज्ञाम तज्ञगज्ञाति जगदुन्यज्ञ विद्यते ॥ (ई।२१३।१८) इदमायन्तरहितं सर्वे संसारनामकम् । चित्रं मत्कृतिनामात्मनभः कवकवायते ॥ (६।१९।८) यदिवं भासते तत्थत्परमेवात्मनि स्थितम् । परं परे परापूर्ण सममेव विज्ञम्भते॥ (१।९९।१८) जायते नश्यति तथा यदिदं याति तिष्ठति। तिद्दें ब्रह्मणि ब्रह्म ब्रह्मणा च विवतंते॥ (३।१००।२८) शून्यं शून्ये समुङ्कृतं ब्रह्म ब्रह्मणि वृद्धितम् । सत्यं विज्ञम्भते सत्ये पूर्णं पूर्णमिव स्थितम् ॥ (६१३।११) त्रका त्रकाणि बुँहासित्र क्षशक्त्येव बुँहित । (६।११।२०) स्कुरति ज्ञक्षणि ज्ञहा नाइमस्मीतरात्मकः॥ (६।११।२३) अज्ञानमेव यदाति संविदाभातमेव उत्। यज्ञगदृहश्यते स्वप्ते संवित्कचनमेव तत्॥ (३।११।१६) यथा पुरमिवास्तेजन्तविदेव स्वप्नसंविदः। तथा जगदिवाभाति स्वारमैव प्रमात्मनि॥ (३।११।२०)

यदिवं भासते किञ्चित्तत्तस्येव निरामयम् । कवन कावकस्पेव कान्तस्यातिमणेशिव॥ (३।२१।६८) नेद प्रजापते किञ्चित्रेद किञ्चिदिनस्पति। जगद्गन्धर्यनगरस्पंज बस जुम्भते॥ (३।६७।६६) अपाराबारविस्तारसंवित्सिक्तवस्मानैः बिहेकार्यव प्वार्थ स्वयमातमा विज्ञूम्भते ॥ (३।६५।४) ब्रह्मणा चिन्मयेनात्मा सर्गात्मेव विमान्यते। न साव्यते चानन्यत्वाद्दीजेनान्तरिव द्वमः ॥ (३।६१।२६) शुद्धचिन्मात्रममलं ब्रह्मास्तीह हि सर्वगम्। तथया सर्वेशकिस्वाद्विन्दते याः स्वयं कताः ॥ ( ३।१४।२१ ) विन्मातानुक्रमेजेव सम्बकुरख्कतामित्र । नतु मूर्तामस्तां वा तामेवाछ प्रपश्वति ॥ (३।१४।२२) यथा स्वप्ने सुपुष्ते च निवैकैवाक्षपानिशास् । सगंदिसन्द्रक्ये चैव ब्रह्में कं चितिरव्ययम् ॥ ( ई।२१३।२२ ) तस्मात्स्वप्रवदाभासः संविदात्मनि संस्थितः। सर्गादिनानाकृतिना परमात्मा निराकृतिः ॥ ( ५।१९५।४४ ) दिकालायनविज्ञामहद्दोभवको टिकम् एकं ब्रह्में व हि जगत्स्थितं हित्वमुपागतम् ॥ ( ६।२।२३ ) यः कणो या च कणिका या वीचिर्यस्तरङ्गकः। वः फेनो या च लहरी तस्यया चारि वारिणि॥ (६।१११४०) यो देही या च कठना यहहरवं यी क्षवाक्षवी। या भावरचना योऽर्थस्तया तद्बद्ध ब्रह्मणि ॥ (६।११।४१) पाताले भूतले स्वगं नृणे प्राण्यस्वरेऽपि च। दरपते तत्परं बहा चित्र्पं नान्यद्गित हि॥ (१।२।२८)

नहा की वृंदा ('वर्द्धन शक्ति ) ही जगत् है और जगत् नहा का वृंदण है। अनादि और अनन्त नहा हो समुद्र की नाई बढ़ रहा है। जैसे तरक्ष, कण और लहरों के रूप में समुद्र प्रकट होता है वैसे ही समस्त वस्तुओं के रूप में आत्मा ही प्रकट हो रहा है। जो कुछ भी यह फैला हुआ जगत्-जाल दिखाई दें रहा है वह सब शुद्ध नहा ही इस प्रकार स्थित है। जगत् में जो कुछ भी दिखाई पड़ता है वह खच्छ चिदाकारा ही चमक रहा है; और कुछ नहीं है। यह संसार क्या है? अनादि और अनन्त आत्माकाश ही चमक रहा है। यह जो कुछ दिखाई देवा है सब परम सत् अपने में स्थित है; पूर्ण और सम परम-त्रहा अपने आप में ही विस्तृत हो रहा है। त्रहा ही त्रहा में उत्पन्न होता है, नष्ट होता है, और स्थित होता है; बड़ा ही बड़ा द्वारा बुद्धि को प्राप्त होता है। शून्य शून्य में फूल रहा है; ब्रह्म ब्रह्म में फैज रहा है; सत्य सत्य में विस्तृत हो रहा है; पूर्ण पूर्ण में स्थित है। ब्रह्म ब्रह्म में ही अपनी वर्द्धन शक्ति द्वारा वृद्धि को प्राप्त होता है; ब्रह्म ही ब्रह्म में प्रकाशित हो रहा है; में और कुछ दूसरा पदार्थ नहीं हूँ। जो कुछ भी दिखाई देता है वह सब अज्ञान ही है; संवित् (ज्ञान) का आभास मात्र है; जैसे जो जगत् स्वप्त में दिखाई देता है वह संवित् का ही प्रकाश है और कुछ नहीं है। जैसे स्वप्त-संवित् के भीतर नगर आदि दिखाई पड़ते हैं वैसे ही जो वस्तु हमको जगत् के आकार में दिखाई पड़ती है वह आत्मा ही आतमा के भीतर नजर आ रहा है। जैसे चन्द्रकान्त मिए की चमक चारों और फैलती है वैसे ही जो कुछ यहांपर दिखाई देता है वह सब उस ( आत्मा ) का ही विकार रहित प्रकाश है। त यहाँ ( और कुछ ) स्तन्न होता है और न (और कुछ) नष्ट होता है; केवल नस ही गन्धर्व नगर (भ्रम-जगत्) की नाई जगत् रूप से दिखाई पड़ता है। चिदात्मा रूपी समुद्र ही, जिसकी संवित् का विस्तार अपार और अनन्त है, जगत् रूपी जल की लहरों के रूप में प्रकट हो रहा है, चिन्मय बहा ही सृष्टि रूप से प्रकट हो रहा है, दूसरा और कुछ नहीं है; जैसे बीज ही वृत्त का आकार धारण कर लेता है। सब वस्तुओं के भीतर मल रहित, शुद्ध चिन्मात्र ब्रह्म ही वर्त्तमान है; यह सर्व-शक्ति-युक्त होने के कारण अपनी जिस कला का चाहे अनुभव करने लगता है। वह कमपूर्वक सूदम और स्थूल रूपों में विकास पाता है और उनका अनुभव भी करता है। जैसे स्वप्त और सुपुति अवस्वाओं में निद्रा के अतिरिक्त और कुछ भी नहीं है वैसे ही सृष्टि और प्रलय दोनों में बहा की असय चिति-के अतिरिक्त और कुछ भी नहीं है। जैसे खप्त में खप्त के झान के अति-रिक्त और कोई वस्तु नहीं है वैसे ही निराकृति परमात्मा ही जगत् की नाना प्रकार की आकृतियों में स्थित है। देश और काल से अनवच्छित्र, मुद्धा ही, जिसको न यह कह सकते हैं न वह. जगत रूप से स्थित होकर द्वेत भाव को प्राप्त हो रहा है। जैसे जल की बूँद, कण, लहर, तरङ्ग, फेन, भवर आदि जल में जल ही हैं. वैसे ही शरीर, इच्छा, दृश्य जगत्, सृष्टि और प्रलय, भाव की उत्पत्ति, विषय आदि जो कुछ भी जगत् में

हैं वह सब ब्रह्म में ब्रह्म ही है। पाताल में, पृथ्वीपर, स्वर्ग में, तृण में, प्राणियों में, आकाश में जो कुछ भी दिखाई देता है वह सब चिद्र्प ब्रह्म ही है, दूसरी कोई वस्तु नहीं है।

### (२) तीनों जगत् ब्रह्म के भीतर स्थित हैं :-

प लागुरपलसापत्रशालाविस्पम् लवान वृक्षशीने यथा वृक्षस्तयेदं ब्रह्मणि स्थितम् ॥ (३।१००।११) सूर्यकान्ते यथा बह्रियंथा श्रीरे इसं तथा। ( ६।९।२७ ) संस्थितं सर्वे देशकासकमोदये। ववा स्फुलिङ्गा अनुबाचया भारतो दिवाकरात्॥ (१।९।२८) तस्मात्तथेमा नियान्ति स्युरन्त्याः संविद्धितः ॥ ( ६।९।२१ ) यथाम्मोधिस्तरङ्गाणां यथामस्त्रमणिस्त्विषास् । ( ११११२ १ ) कोशो नित्यमनन्तानां तथा तत्संविदां त्विपाम् ॥ ( १।९।३० ) वदधानायामिय युष्पपत्वादिमान् । ( है।१।२६ ) चिदन्तरस्ति त्रिजगन्मरिचे तीरुणता यथा॥ ( ५।२।५२ ) यथेतत्सरणं वायौ तथा सर्गः स्थितः परे। असत्कलपंडिय सत्कल्यः सत्येऽसत्य इवायि च॥ ( ३।६१।२२ ) सन्बरूपा यथाऽनन्या तेजस्याकोकतोहरे । तथा बद्धणि विश्वश्रीः सत्यासत्यात्मिका चिति॥ (३।३१।२३) अनुत्कीणां यथा पद्धे पुत्रिका चाऽध दारुणि । वधा वर्णा मधीकल्पे तथा सर्गाः स्थिताः परे ॥ ( ३।६१।२४ )

जैसे जड़, तने शास, पत्तों, बेस, फूल और फूलोंबाला वृत्त अपने बीज के भीतर मौजूद रहता है बैसे ही यह जगत ब्रह्म में मौजूद है। जैसे सूर्यकान्त मिए के भीतर आग और दूध के भीतर घी रहता है वैसे ही यह सारा जगत इस ब्रह्म में भियत रहता है जिससे देश और काल के क्रम का उदय होता है। जैसे आग से चिनगारियाँ और सूर्य से रोशनी उत्पन्न होती है वैसे ही संसार की सभी दृश्य वस्तुयें ब्रह्म से उदय होती हैं। जैसे समुद्र तरक्नों का और जैसे साफ मिए किरणों का कोश है वैसे हो वह (ब्रह्म) अनन्त दृश्य वस्तुगों के ज्ञान का कोश है। जैसे फूल और फलवाला वड़ का पेड़ बड़ के बीज के भीतर रहता है और जैसे मिरच में तीहणता रहती है बैसे ही तीनों जगत (पृथ्वी, पाताल और स्वर्ग) चित्त के भीतर रहते हैं। जैसे वायु का चलना वैसे ही बहा का सृष्टि-कम है। वह सत्य में असत्य और असत्य में सत्य की नाई दिखाई दे रहा है। जैसे सूर्य की प्रभा सूर्य से अन्य न होती हुई भी अन्य के समान उत्पन्न हो जाती है वैसे दी यह जगल्लस्मी चेतन बहा में सत्य और असत्य रूप से स्थित है। जैसे गारे और लकड़ी में विना गड़ी हुई मूर्तियाँ और स्याहो में विना बनाई हुई तस्वीरें वर्तमान रहती हैं वैसे दी परमब्रह्म में सव सृष्टियाँ मौजूद रहती हैं।

#### (३) ब्रह्म ही जगत् के रूप में प्रकट होता है:-

सत्यं बहा जगचैकं स्थितमेकमनेकवत्। सर्वे वा सर्ववद्वाति श्रवं चाश्चद्ववत्तम् ॥ । । १।३९।६ ) अञ्चयं शुन्यमित च शुन्यं बाऽगुन्यवतस्तुत्म् । स्कारमस्कारमिव वरस्कारं स्कारसिक्रमम् ॥ ( क्रै।३५।७ ) अविकारं विकारीय समं शान्तमशान्तवत्। सहेवासदिवाहरवं वहेवातदिवोदिवस् ॥ ( ६।३५।८ ) अविभागं विभागीय निजांडयं जडवद्रतम्। अचेत्वं चेत्वभावीव निरंशं सांश्रशोभनम् ॥ ( ३।३५।९ ) अनहं सोहमित्र तहनाशमित्र नाशावत्। अकलहं कल्हीय निवेंचं वेद्यवाद्वित् ॥ ( देश्व ११० ) आछोकि ध्वान्तवनवव्रववच पुरातनम् । परमाणोरपि तनु गभीनृताबर्गणम् ॥ ( ई।३५।११ ) सर्वात्मकमपि त्यक्तं दृष्टं कटेन भूयसा। अज्ञालमपि जालाकां चारोपवर्नेकवा ॥ ( १।३५।१२ ) निमांयमपि मायांश्रमण्डलामसभास्करम् । ब्रह्म विद्धि विद्या नाथमपामिव महोद्धिम् ॥ ( । १।३५।१३ )

एक सत्य बद्धा अनेक प्रकार के जगत् के रूप में प्रकट हो रहा है; एक सबके आकार में; शुद्ध अशुद्ध के रूप में; अशुन्य शून्य के रूप में; शून्य अशुन्य के रूप में; प्रकाशित अप्रकाशित के रूप में और अप्रकट प्रकट के रूप में; अविकार (विकार रहित) विकारवान् के रूप में; सम और शांत अशान्त के रूप में; सत् असत् के रूप में; अहरय दश्य के रूप में; अचेत्य चेतत्य के रूप में; अंशरहित अंशयुक्त के रूप में; कलक्कुरहित कलक्कुयुक्त के रूप में; निर्वेच वेच के रूप में; प्रकाशमय गहन तम के रूप में; नया पुराने के रूप में; परमाणु से भी सूदम आकारवाला ऐसे आकार में जिसके भीतर सारा जगत् मौजूद हो; जाल (पेचीदगी) से रहित जाल से पूर्ण रूप में; अकेला अनेक आकारों में; माया-रहित होता हुआ भी वह बहा माया की किरणों से सूर्य को नौई घिरा हुआ, सब प्रकार के विपय- जानों से इस प्रकार पूर्ण दिखाई पड़ता है जैसे जलों से समुद्र।

(४) जगत् के रूप में प्रकट होना ब्रह्म का स्वभाव हो है:—

प्य ६व स्वभावोऽस्था बहेवं भाति भासुरा। (५१११११०) प्रतम् स्वप्नसङ्ख्यमगरेष्वनुभूवते ॥ (५११९११)

यह इस ( ब्रह्म-चिति ) का स्वभाव ही है कि इस प्रकार यह प्रकट हो; स्वप्त और संकल्पनगर (दिवास्वप्त ) में चिति के इस स्वभाव का अनुभव होता है।

(५) सारा सृष्टिकाल बढ़ा के लिये निमेप का अंश मात्र है:—

तुल्यकालनिर्मेष शब्धभागप्रतीति यत् । निर्ज विदः प्रकवनं तत्सर्गोषपरम्परा ॥ (३।६१।१७) क्षणकल्पनगरसंघा समुचन्ति गरुन्ति च । निर्मेपारकल्पचिषकल्पात्कल्पचिष कर्म श्रणु ॥ (३।४०।३०)

अपनी आत्म-संवित् का जो निमेष के लाखवें भाग का अनुभव है वह सृष्टि का सारा कम होता है। किसी के च्या के अनुभव में और किसी के कल्प के अनुभव में; च्या कल्प और जगत् को सृष्टियाँ होती और विगइती रहती हैं।

(६) एक ब्रह्म में अनेक प्रकार की सृष्टि करने की शक्ति है:—

विति तस्येऽस्ति नानाता तद्भिन्यक्षनात्मनि । विचित्रविच्छिकापुक्षो सगुराण्डरसे यथा ॥ ( ५।४७।२९ ) स्फटिकान्तः सन्निरेदाः स्थापुताऽवेदनायथा । सुद्धेऽनानापि नानेय तथा ब्रह्मोदरे जगत् ॥ ( ३।६७।३५ ) नहा सर्वे जगद्वस्तु पिण्डमेकमखण्डितम्।
फलपत्रजतागुरुमपीठवीनमित्र स्थितम्॥ (३१६७१३६)
प्रकारत विदाकाशं साकारत्यमनेककम्।
स्वरूपमञ्जद्वत्ते यत्स्वप्त इय तजगत्॥ (५११४४१२६)
यथोम्पादि जले वृक्षे यथा वा शास्त्रमित्रकाः।
यथा घटादयो भूमौ तथा ज्ञहाणि सर्गता॥ (५१३४१२९)
तेजःपुर्लेर्यया तेजः पयःपूरैर्यथा पयः।
परिस्कुरति सस्पन्दैस्तथा चित्सगिविश्रमैः॥ (४।३६११६)

उस चितितत्व में, जो कि स्वयं श्रविभक्त-स्व है, नानाता ( बहुस्पता ) इस प्रकार मौजूद रहती है जैसे कि मोर के अव्हें के रस के भीतर उसकी पूँछ के नाना प्रकार के रक्ष । जैसे शिला के भीतर न दिखाई देनेवाली स्वूल प्रतिमा मौजूद रहती है वैसे ही शुद्ध और एकरूप ब्रह्म में जगत् की बहुरूपता मौजूद होती है । जैसे फल, फूल, वेल, पत्ती और तने सहित बृज्ज बीज के श्राकार में स्थित रहता है वैसे ही सारा जगत् एक अखरूह पिरह के श्राकार में ब्रह्मरूप से स्थित है । जैसे अपना स्वरूप न त्यागते हुए स्वप्नज्ञान नाना प्रकार के स्वप्नों में प्रकट होता रहता है वैसे ही श्रपना स्वरूप न त्यागते हुए एक चिदाकाश श्रनेक प्रकार के जगत् के साकाररूपों में दिखाई पड़ता है । ब्रह्म में सृष्टि इस प्रकार रहती है जैसे जल में तरङ्ग श्रादि, बृज्ज में पुतिलियों और मिट्टी में घड़े श्रादि । ब्रह्म जगत् के अम में इस प्रकार अपने स्पन्दनों से प्रकट होता है जैसे कि प्रकाश अपनी किरणों में श्रीर जल अपने कणों में ।

# (७) स्वयं ब्रह्म में नानाता का स्पर्ध नहीं होता:-

वित्स्यैः समें रिचदाधारै में स्पृष्टा चित्परा तथा।
स्वाधारेरम्बुदैः स्वस्थैने स्पृष्टं गगमं यथा॥ (४।३६।५)
जगदाक्ये महास्वप्ने स्वप्नातस्वप्नान्तरं वजत्।
रूपं त्यज्ञित नो बान्तं बहा बान्तत्ववृंहणम्॥ (३।७२।३)
यथा प्रयस्ति वीवीनामुन्मज्जनिम्जनैः।
न जलान्यत्वमेवं हि भावामावैः परैः परे॥ (३।१९५।२७)

परम चित् को उसमें स्थित नाना प्रकार की सृष्टियाँ इस प्रकार स्टश नहीं करतीं (अर्थात् उसमें किसी प्रकार की नानावा नहीं आती) जैसे आकाश को उसमें स्थित बादल नहीं भिगो सकते। जगत्हणी महास्वप्न में एक स्वप्न से दूसरे स्वप्न में प्रवेश करते हुए भी शान्त ब्रह्म अपने स्वरूप का त्याग नहीं करता। जैसे जल में लहरों के उत्थान और पतन से जल से अन्य कोई रूप परिवर्तन नहीं होता उसी प्रकार सृष्टि और प्रलयों के होने से ब्रह्म का अपना रूप तबदील नहीं होता (ब्रह्म बैसे का वैसा ही रहता है)।

#### (८) सत्तामात्र से ही ब्रह्म का कर्तृत्व है :-

सर्वकर्ताऽप्यकर्तेच करोत्यातमा न किञ्चन । तिष्ठत्येवमंदासीन आछोकं प्रति दीपवम् ॥ (१।५६।१७) कुर्वज किञ्चित्करते दिवाकार्यमिवांश्रमान । गच्छत गच्छति स्वस्थः स्वास्पदस्यो रविर्यथा ॥ (४।५६।१८) सङ्ख्यपुरुषस्वप्रजनहीन्द्रत्वविश्रमम् यथा पश्यसि पश्य त्वं भावजातिमदं तथा ॥ (४१५६।२४) इयं सन्निधिमान्नेण नियतिः परिज्ञमसते। निरिच्छैव दीपस्तिधिमात्रेण प्रकाशते ॥ (४।५५।२७) अस्रसिधिमात्रेण कुटजानि यथा स्वयम्। आत्मसिद्धिधारोण विज्ञगन्ति तथा स्वयम् ॥ (४।५६।२८) सर्वेष्टारहिते भानौ यया व्योमनि तिष्टति । जायते व्यवहारस्य सति देवे तथा किया ॥ (४।५६।२९) निरिच्छे संस्थिते राने यथालाकः प्रवर्तते । सत्तामात्रेण देवे त वधैवार्य जगद्रण: ॥ (४।५६।३०) अतः स्वात्मनि कर्त्रतमकर्त्वं च संस्थितम् । निरिच्छत्वादकर्तासी कर्ता सम्निधिमात्रतः ॥ (४।५६।३१) सर्वेन्द्रियाद्यतीतत्वात्कतां भोका न सन्मयः। इन्द्रियान्तर्गतस्वाच् कर्ता भोक्ता स प्रव हि ॥ (४।५६।३२) सर्वदेवाविनाशातम क्रम्भानां गगनं यथा। यया मणेरयःस्पन्दे अयस्कान्तस्य कर्नुता ॥ (ई।१।३१) अकर्तरेव हि तथा कर्त्वा तस्य कथ्यते। मणिसचिधिमात्रेग यथाऽयः स्यन्दते जहम् ॥ (१।१।३२)

परमात्मा सर्वकर्ता (सव कुछ करनेवाला ) होने पर भी कुछ नहीं करता। जैसे रोशनी के क्लादन में दीपक उदासीन की नाई स्थित रहता है वैसे ही सृष्टि करने में ब्रह्म उदासीन रूप से स्थित रहता है। जैसे सूर्य दिन के कामों का कारण है वैसे ही ब्रह्म कुछ न करता हुआ भी सब कुछ करता है। न चलता हुआ भी वह ऐसे चलता है जैसे कि अपने स्थानपर स्थित सूर्य चलता है। जो कुछ भी दिखाई दे रहा है वह बहा के स्वभाव से उत्पन्न हो रहा है; तुम उसको ऐसे जानो जैसे कि संकल्प का पुरुष, स्वप्न की प्रजा और दो चन्द्रमाओं का भ्रम ( अर्थात् कुछ न होते हुए भी दिखाई दे रहा है )। जैसे दीपक के मौजूर होनेपर ही प्रकाश का उदय हो जाता है वैसे ही ब्रह्म के वर्तमान रहने पर ही सारा सृष्टिकम प्रचलित होता रहता है। जैसे बादल के होनेपर कुटज खिल उठते हैं वैसे ही परमात्मा की सत्तामात्र से ही तीनों जगत् स्वयं ही उदय होते रहते हैं। जैसे सूर्य को कोई इच्छा न रहते हुए भी आकाश में उसकी मौजूदगी मात्र से सारी किया होती रहती हैं वैसे ही परमात्मा के मौजूद होने से ही सारा जगत् का व्यवहार होता रहता है। जैसे रत के मौजूद होनेपर विना उसकी इच्छा के चान्दना हो जाता है उसी प्रकार परमात्मा की सत्तामात्र से ही संसार की उत्पत्ति होती रहती है। परमात्मा में कर्तृत्व और अकर्त्तव दोनों ही हैं। किसी प्रकार की इच्छा न होने से वह अकर्ता है और उसकी मौजूदगी मात्र से सृष्टि होने के कारण वह कर्ता है। वह सब इन्द्रियों से परे होने के कारण कर्ता और भोका नहीं है, लेकिन सब इन्द्रियों के भीतर मौजूद रहने के कारण कर्ता और भोका है। श्रमर परमात्मा, जो सब जगह रहनेवाला है, इस प्रकार जगत् का कर्ता है जैसे आकाश घटाकाशों का और चुम्यकमणि लोहे के प्रति कर्ता है। चुम्बकमिण के मौजूद होते ही जड़ लोहा चलने लगता है, वैसे ही ब्रह्म अकर्ता होते हुए भी जगत् का कर्ता हो जाता है।

ऊपर यह बतलाया जा चुका है कि जगत् के सब पदार्थ ब्रह्म से ही उत्पन्न हुए हैं, अर्थात् सारा जगत् ब्रह्ममय है। जब कि सब पदार्थ ब्रह्म से उत्पन्न होते हैं और ब्रह्म के अतिरिक्त और कोई दूसरा तस्ब है ही नहीं तो यह भी कहा जा सकता है कि प्रत्येक वस्तु का ब्रह्म के साथ तादात्म्य सम्बन्ध है। योगवासिष्ठ के अनुसार प्रत्येक वस्तु ब्रह्म ही है। यह सिद्धान्त यहाँपर विस्तारपूर्वक वर्णन किया जाता है:—

#### (१) सब इंड ब्रह्म से अभिन है:—

है वं यथा नास्ति चिद्रात्मजीवयोस्तयैव भेद्रोऽस्ति न जीवचित्तयोः। यथेव भेद्रोऽस्ति न जीवचित्तयोस्तयैव भेद्रोऽस्ति न देहकर्मणोः॥

कर्मेंब देही नजु देह एव विश्तं तदेवाहमितीह जीवः। सजीव प्रेचरचित्स आत्मा सर्वः शिवस्त्वेकपदोक्तमेतत्॥ (३१६५।१२)

जैसे चिदात्मा और जीव में द्वेत नहीं है वैसे ही जीव और चित्त में द्वेत नहीं है। जैसे जीव और चित्त में भेद नहीं है वैसे ही शारीर और कर्म में भेद नहीं है। कर्म ही देह है; देह ही चित्त है; चित्त ही अहंकार और जीव है; जीव ही ईश्वर है; वही आत्मा है, वही सब कुछ है; वही एक परम पद शिव है।

# (२) प्रकृति का आत्या के साथ तादातम्य सम्त्रन्ध:-

नात्मनः प्रकृतिर्भिन्ना घटान्मृत्मयता यथा। सन्मृत्मात्रं यथा चान्तरात्मैवं प्रकृतिः स्थिता॥ ( १।४९।२९ ) आवर्तः सक्षित्रस्येव यः स्पन्दस्त्ययमात्मनः। प्रोक्तः प्रकृतिशब्देन तेनैवेद्द स पृत्र हि॥ ( १।४९।३० ) यथैकः स्पन्दप्यनौ नाद्मा भिन्नौ म सत्त्या। ( १।४९।३१ ) अयोजारेतयोभंदो योधनैय विछीयते । (१)
अयोजात्सनमयो याति रज्यां सर्पभ्रमो यथा ॥ (१।४९।३२)
यद्वकात्मापि तुर्यंत्र याऽविद्या प्रकृतिश्च या ।
तर्मिन्नसर्देकात्म यथा कुम्भगतेषु सृत् ॥ (१।४९।२८)
व्यक्ताहं विजगद्वक त्यं वहा खलु द्दरयभः ।
दितीया कलना नास्ति यथेच्छित तथा कुरु ॥ (१।४९।२३)
अविद्येयमयं जीव इत्यादिकलनाकमः ।
अप्रकृत्पयोजाय कित्यतो वाग्विदां वरैः ॥ (६।४९।१७)

यात्मा से प्रकृति ऐसे भिन्न नहीं है जैसे कि मिट्टी से घड़ा भिन्न नहीं है। जैसे घड़ा मिट्टी ही है वैसे ही प्रकृति भी यात्मा ही है। यात्मा का स्पन्दन ही प्रकृति कहलाता है जैसे जल का स्पन्दन भवर; इसलिये प्रकृति यात्मा ही है। जैसे हवा और उसका स्पन्दन (चलना) दो भिन्न सत्तायें नहीं हैं केवल नाम मात्र का ही भेद है, वैसे ही यात्मा और प्रकृति दो वस्तुएँ नहीं हैं नाम मात्र का ही उनमें भेद है। यज्ञान के कारण हो इन दोनों में भेद दिखाई पड़ता है; जान से भेद नष्ट हो जाता है; जैसे कि रस्ती और साँप का भेद ज्ञान द्वारा नष्ट हो जाता है। जैसे सैकड़ों घड़ों में एक ही मिट्टी याभिन्न सत्ता से स्थित रहती है वैसे ही प्रकृति, याविया, तुर्या. त्रद्धा यात्मा सब वास्तव में एक ही हैं। में त्रद्धा हुँ; तू त्रद्धा है; तीनों जगत् त्रद्धा है; सारी दृश्य वस्तुएँ त्रद्धा हैं; दूसरा कुछ भी नहीं है; जैसा चाहो करो। यह व्यविद्धा है, यह जीव है—इस प्रकार की विचारधारा यहानियों को समकाने के लिये बुद्धिमानों ने बना रक्खी है (वास्तव में सत्य नहीं है)।

(३) मन का ब्रह्म के साथ तादातम्यः
प्रतियोगिन्यवच्छेक्तंथ्याल्पादपद्यः ये।
मनःकाद्यः प्रकल्प्यन्ते ब्रह्मतान्त्रस्य विद्यात् ॥ (३।१००।२३)
ब्राह्मी शक्तिरसौ तल्मादस्यसैव तद्रिन्दमः (३।१००।१७)
अनन्यां तल्य तां विद्या स्पन्दशक्ति मनोमयीम् ॥।(३।८४।२)

प्रतियोगी (एक दूसरे के विरुद्ध ) शब्दों द्वारा वर्णन किये जाने योग्य, संख्या श्रीर रूपवाले जो मन हैं वे सब ब्रह्म से उत्पन्न हुए हैं, श्रातप्व उन्हें ब्रह्म ही समको। मन ब्रह्म की शक्ति है; इसलिये वह ब्रह्म ही है। इसकी मनोमयी स्पन्दशक्ति को उससे श्रानन्य समको।

#### (४) जगत् का ब्रह्म के साथ तादातम्य :--

यया करकतान्दार्थः प्रथकत्वाही न कामनात्। हेमक्टकात्तह्रज्ञगब्दुक्दार्थता परे ॥ (३।१।१७) कटकरवं पृथरपेञ्चस्त्रस्यं पृथरबस्तर्यः । यथा न संभवत्येवं न जगत्पृथमीचरात्॥ (३।६१।४) यथोमें योऽनभिव्यका भाविनः पत्रसि स्थिताः। न स्थिताज्ञातमनोजन्यत्वाचित्तस्ये सृष्ट्यस्तवा ॥ ( ४।३६।२ ) स्पन्दत्वं पवनादन्यज्ञ कदावन कुन्नचित्। स्यन्द एव सदा वायुर्जगत्तस्मात्र भिवते ॥ (३।१।३३) काकताळीयविच्याज्याचा भाति बहा सम्। स्वप्रसंकलपपुरव सत्तरमाजियते कथम् ॥ ( ई।३११२१ ) यथा न भित्रमन्दादीक्वयं सीगन्ध्यमम्बुबात्। काष्ययं कञ्चलतः शौक्लयंदिमान्माधुर्यमिश्चतः ॥ ( \$1३१५ ) भालोकध प्रकाशाहादनुभृतिस्तथा चितेः। जलाहीचिर्यधाऽभिन्ना विस्त्रभावात्त्रधा जमत् ॥ ( ई।३१६ ) बदात्ममरिचस्यान्तरिचल्याचीक्षणत्ववेदमम् । ( १।५७।१ ) यदात्मस्वणस्यान्तरिवत्वाह्ययणवेद्दस् ॥ (१।५७१२) स्वतो यद्ग्तरात्मेक्षोश्चित्वानमाधुर्यवेदनम् । ( ११९७१३ ) स्वतो यदात्महयद्शिवस्वात्काठिन्यवेदनम् ॥ ( १।५७।४ ) स्वतो यदात्मशेष्टस्य ज्ञतवा जाडण्येदनम्। (१।९७।९) स्वतो यदात्मतोयस्य चिद्ववत्वादिवर्तनम् ॥ ( ६१९७१६ ) यदातमगगनस्यान्तरिवस्वाष्ट्रस्यत्ववेदनम् । (११६७१८) स्वतो थदात्मवृक्षस्य बालादिस्तस्य वेदनम् ॥ (५।५७।७) स्वतो यदातमकुतवस्य नेरन्तर्य निरन्तरम् । ( १।५७/१० ) स्वतो यदात्मसचायाश्चित्त्वात्सत्त्वैकवेदनम् ॥ ( ६।५७।११ ) अन्तरात्मप्रकाशस्य स्वतो यद्द्रभासनम् । (११९७११२) परमात्मगुडस्यान्तर्यश्चितस्यावृद्यातमकम् ॥ ( १।५७।१४ ) अन्तरस्ति पदात्मेन्दोश्चिद्वृपं चिद्रसायनम्। स्वत आस्वादितं तेन तद्दंतादिनोदितम् ॥ ( ६।६७।१३ ) अनया तु वचीभङ्गणा मया ते रधनन्दन । नाइंतादिवगत्तादिभेदोऽस्तीति निद्यास्तिम् ॥ ( ६।५७।१९ )

चिद्रपेण स्वसंवित्त्या स्विवन्मात्रं विभाव्यते । स्वयमेव रूपहृद्यं वातेन स्पन्दनं यथा ॥ (३।६१।११) यथा क्षीरस्य माधुर्यं तीक्ष्णत्वं मरिवस्य च। इवत्यं पयसर्वेत्र स्पन्दनं पवनस्य च ॥ (३।६१।२७) स्थितोऽनयो यथाऽन्यः सम्रास्ति तत्र तथात्मनि । सर्गो निर्मलविद्यः परमात्मात्मरूपस्त ॥ (३।६१।२८) कवनं व्यारतस्य जगदित्येव यत्स्थितम्। तदकारणकं यस्मात्तेन न व्यक्तिश्वयते ॥ (३।६१।२९) चिद्रान्यौज्यं जगरहेता बगचिष्ठह्वग्रहता। जगचिच्छैककररं विज्ञबह्यता जगत्॥ (३।१४।७२) जगचिदिश्चमार्थयं चित्कीरस्निग्धता जगत्। जगबित्कीद्रमाधुर्ये जगबित्कनकाहृद्म् ॥ (३।१४।७३) जगबित्सर्पयस्तेदो वीचिरियत्सितो जगत्। जगबिदिमक्षीतत्वं विज्ववाखाज्वसमं जगत्॥ (३।१४।७४) जगबित्युष्पसौगरूयं चिल्लताग्रफलं जगत्। चित्सत्तेव बगत्सता बगत्सत्तेव चिद्वपुः ॥ (३।१४।७५) चित्त्वंचेत्यविकरपेन स्वयं स्कृतति तन्मयम्। विकासदि तदेवान्तस्तत्सास्त्वात्र निवते ॥ (११३३।७) पुष्पपरस्थपत्रादि स्तामा नेतरचया। द्वित्वैकत्वजगरवादि त्वन्त्वादुन्त्वं तथा वितेः ॥ (६.३३।१२)

जैसे 'कड़ा' शब्द का अर्थ सोने से कोई पृथक वस्तु नहीं है और जैसे सोना कड़े से 'कोई' पृथक वस्तु नहीं है वैसे ही जगत् शब्द से कोई परम 'ब्रह्म' से अन्य वस्तु नहीं समक्षनी चाहिये। सोने से पृथक कड़े का और जल से पृथक तरङ्ग का अस्तित्व नहीं हो सकता; वैसे ही जगत् ईश्वर से पृथक् नहीं हो सकता। जैसे जल से पृथक उसकी लहरें नहीं स्थित हो सकतों वैसे ही मृष्टियाँ भी आत्मा से पृथक स्थित नहीं हो सकतीं। जैसे पवन से उसका स्पन्दन कभी अन्य नहीं है, स्पन्दन सदा वायु ही है, वैसे ही जगत् भी ब्रह्म से अन्य वस्तु नहीं है। ब्रह्मा-काश ही काकतालीय योग से (अकस्मात् ही) जगत्रूष्प से प्रकट हो जाता है, जैसे स्वप्न और संकल्प का जगत्; इसलिये जगत् ब्रह्म से भिन्न कसे हो सकता है ? जैसे ब्राग से उसकी उप्लाता भिन्न नहीं है, कमल से कसे हो सकता है ? जैसे ब्राग से उसकी कालिमा मिन्न नहीं है; क्मल से उसकी गन्ध भिन्न नहीं है, स्याही से उसकी कालिमा मिन्न नहीं है;

वर्फ से उसकी सुफैदी भिन्न नहीं है, गन्ने स उसका मिठास भिन्न नहीं है, धूप से उसकी चमक भिन्न नहीं है, चिति से उसका अनुभव भिन्न नहीं है, जल से उसकी सहर भिन्न नहीं है, वैसे ही चित्रवभाव (आतम तत्त्व ) से जगत् भिन्न नहीं है । ऋहंकारादिका अनुभव आत्मा में ऐसा है जैसा कि मिरच के लिये उसकी तीच्णता का, नमक के लिये उसकी नमकीनता का, गन्ने के लिये उसके मिठास का, शिला के लिये उसकी कठोरता का, पहाड़ के लिये उसकी जड़ता का, जल के लिये उसकी द्रवता का, आकाश के लिये उसकी शुन्यता का, वृज्ञ के लिये उसकी शास्त्रा आदि का, दीवार के लिय उसके ठोसपन का, आत्मा को अपनी सत्ता का, अन्तरात्मा को अपने प्रकाश का, गुड़ को अपने स्वाद का, चन्द्रमा को अपने भीतर स्थित रसायन (अमृत) का । वसिष्ठजी कहते हैं —हे राम ! इन दृष्टान्तों द्वारा मैंने तुमको यह समस्ताया है कि जगत् और अहंभाव आदि में कोई भेद नहीं है। चित्रप से स्वयं चिदात्मा ही प्रकाशित हो रहा है, जैसे कि स्पन्दनरूप से स्वयं वायु। जैसे दृध का मिठास, मिरच का चिरचिरापन, जल का पतलापन और वायु का स्पन्दन, उनसे अन्य होते हुए अनन्य ही है वैसे ही यह सारा जगत् भी परमा-त्मा का ही रूप है। यह जगत् ब्रह्मरूपी रत्न की अकारण चमक है; अत-एव उससे अलग कोई वस्तु नहीं है। जगत् चित्रूपी अग्नि की चमक है, चित्रपी शंख की जगत् शुक्रता है; चित् रूपी पहाड़ की जगत् कठिनता हैं; चित्-ह्रपी जल की जगत् द्रवता है; चित्-ह्रपी गन्ने का जगत् मिठास है; चित् रूपी सोने का जगत् कड़ा है; चित्-रूपी सरसों का जगत् तेल है; चित-रूपी नदी की जगत् लहर है; चित-रूपो वर्फ को जगत् शीत-लता है: चित्-ह्मी फूल की जगत सुगन्ध है: चित्-ह्मी लता का जगत् फल हैं: चित् की सत्ता जगत की सत्ता है, और जगत की सत्ता चित् की सत्ता है। चित-सत्ता ही चेत्य के आकार में विकल्प को प्राप्त होती है और अपने भीतर ही विकार को धारण करती है; वही सारे जगत् का सार है इसितये जगत् उससे भिन्न नहीं है। जसे पत्ते, कांपल और फुल आदि लता से अन्य नहीं हैं यैसे ही चिति से, द्वित्व, एकत्व, जगत, तुम और मैं आदि अलग नहीं हैं।

(५) ईश्वर की सत्ता जगत् के विना नहीं हैं:— सबिनेशं विना सत्ता यथा हेम्नो न विचते। (ई।१६।४३) तथा जगदहंभावं विना नेशस्य संस्थितिः॥ (ई।१६।४४) चित्सत्तेव जगत्सत्ता जगत्सत्तेव चिद्दपुः। (३।१४।७५) 🏓 अत्र भेदविकारादि नस्ते मरुमिव स्थितम् ॥ (३।१४।७६)

जैसे किसी आकार के बिना सोना नहीं रहता वैसे ही ईश्वर भी बिना आहंभाव और जगत् के नहीं रहता। चित् की सत्ता जगत् की सत्ता है और जगत् की सत्ता चित् की सत्ता है। भेद और विकार आदि ईश्वर में इस प्रकार स्थित है जैसे कि आकाश में मल (नीलापन)।

(६) सब कुछ ब्रह्म ही है:-

करणं कर्म कर्ता च जननं मरणं स्थितिः।
सर्व बहीव नहास्ति तहिना कल्पनेतरा॥ (३।१००।३०)
ब्रह्मच्योम खगजालं बह्मच्योम दिस्रो दश।
बह्मच्योम कल्पकालदेशहच्यकियादिकम् ॥ (३।६०।३८)
पदार्थजातं शैलादि यथा स्वप्ने पुरादि च।
चिदंशैकं परं च्योम तथा जाप्रत्पदार्थम्ः॥ (३।९६।३)
परमार्थवनं पृथ्वी परमार्थवनं नभः।
परमार्थवनं शैलाः परमार्थवनं नभः।
परमार्थवनं शैलाः परमार्थवनं नभः।
परमार्थवनं शैलाः परमार्थवनं नुमाः॥ (३।९९।४९)
यदिदं किज्ञिदामोगि जगजालं प्रहरयते।
सत्सर्थममलं ब्रह्म भवत्येतह्यवस्थितम्॥ (३।१९।१६)
पाताले भृतले स्वगं तृणे प्राण्यस्थरेऽपि च।
हश्यते तत्परं ब्रह्म चिद्रुपं नाम्यदस्ति हि॥ (३।२१८८)

करण, कमें, कती, जन्म, मरण, स्थित—सब कुछ बहा ही है; उससे खितिरक्त और कुछ भी नहीं है। जगत का जाल बहाकाश है, दशों दिशाय बहाकाश हैं। जैसे स्वप्न के पदार्थ पहाड़ और नगर आदि सब ही बदाकाश हैं वैसे ही जामत् जगत् के पदार्थ भी चिदाकाश ही हैं। पृथ्वी, झाकाश. पहाड़ और वृत्त सब ही परमार्थ तत्त्व हैं। जो कुछ भी इस जगत् में दिखाई पड़ता है वह सब शुद्ध बद्ध ही इस प्रकार स्थित दिखाई पड़ता है। पाताल में, पृथ्वीपर, स्वर्ग में, प्राणियों में और आकाश में जो कुछ भी दिखाई पड़ता है वह सब चित्-रूप परम बद्ध ही है; और कुछ भी नहीं है। उपर यह बतलाया जा चुका है कि योगवासिष्ठ के अनुसार जगत में बद्ध के सिवाय और कोई दूसरा तत्त्व नहीं है। जगत के सारे पदार्थ प्रसमय हैं; जगत की नानाता बद्ध से ही उत्पन्न होकर बद्ध में लीन हो जाती है। यहाँपर हमको जगत के उपर एक दृष्टि डालकर यह विचार करना है कि जगत स्वयं सत्य है अथवा मिथ्या। अद्धेत वेदान्त का यह प्रसिद्ध सिद्धान्त है कि—

#### "त्रहा सत्यं जगनिमध्या"

अर्थात् ब्रह्म सत्य है और जगत् मिथ्या है। योगवासिष्ठ का भी सिद्धान्त इसी प्रकार का है:—

> मावेषं स्वप्नवर्कान्तिर्मिथ्यारचितचकिका। मनोराज्यमिवाङोलसङिकावर्तेयुग्दरी॥ ( ११४७।४१ )

यह सृष्टि माया है, स्वप्न के समान अम है, मिथ्या रचे हुए चक्र के समान है, मनोराज्य (कल्पना) के समान चल्रात है, जल के भँवर के समान सुन्दर दिखाई पड़नेवाली है।

यहाँपर इमें यह देखना है कि योगवासिष्ठ के अनुसार इन सब कथनों के क्या अर्थ हैं। जगत को मिथ्या, भ्रम, माया, और असत क्यों और किस अर्थ में कहा है।

# (१) सत्य और असत्य का अर्थ:-

आदावन्ते न यज्ञित्ये तत्सत्यं नाम नेतरम् । ( ११९११ ) आदावन्ते च यत्सत्यं वर्तमाने सद्देव तत् ॥ ( ११४६१४६ ) आदावन्ते च यज्ञास्ति वर्तमानेऽपि तत्त्रथा । ( ११४९१४९ ) आदावन्ते च यज्ञास्ति कीडबी तस्य सत्यता ॥ ( ११४११ ) यदस्ति तस्य नाबोऽस्ति न कदाचन राघव । ( ११४१६ २ )

श्रादि और अन्तामें जो नित्य है वही 'सत्य' है, दूसरा नहीं; जो आदि और अन्त में सत्य है वही वर्त्तमान में भी सत्य है। जो आदि और अन्त में नहीं रहता वह वर्त्तमान में भी सत्य नहीं कहा जा सकता। जो आदि और अन्त में नहीं है उसकी सत्यता कैसी जो (सत्य) है इसका नाश कभी नहीं हो सकता ( अर्थात् जिसका नाश हो जाता है

वह सत्य नहीं कहा जा सकता )।

इस कथन का अर्थ यह है कि जो वस्तु उत्पन्न और नष्ट होती है वह नित्य नहीं हो सकती; अतएव वह सत्य भी नहीं हो सकती। सत्य वहीं वस्तु है जो तीनों काल — भूत, वर्नमान और भविष्य में वर्तमान रहे। जिसका आदि और अन्त हो वह तो केवल एक हो काल में रहती है। अतएव वह सत्य नहीं कही जा सकती।

जगत् और जगत् के सब पदार्थ सादि और सान्त हैं। अतएब सत्य नहीं है। लेकिन उनको सर्वथा असत्य भी नहीं कह सकते, क्योंकि जो वस्तु किसी काल में भी प्रतीत हो सकती है वह सर्वथा असत्य नहीं है। सर्वथा असत्य तो वह पदार्थ है जो कभी भी प्रतीत न हो। अतएव जगत् न सत्य है और न असत्य। जो न सत्य है न असत्य, उसे मिथ्या कहते हैं। वह अम की नाई वास्तव में सत्य न होता हुआ भी प्रतीत होता है। अतएव उसे सत्य और असत्य दोनों भी कह सकते हैं।

(२) जगत् न सत्य है, न असत्य:

न सक्षासक सञ्जातश्चेतको जगतो भ्रमः।
अथ धीसमयाभागिनः जालमिनोत्यतः॥ (३।६९।६)
नातः सत्यभिदं दृश्यं न चासत्यं कदाचन। ।३।४४।३३)
न तत्सत्यं न चासत्यं रजुसर्यभ्रमो यथा॥ (३।४४।४१)
न सत्यं न च मिध्येव स्वप्रजालमियोन्यतम्। (६।४४।२०)
एवं न सजासदिदं आन्तिमात्रं विभासते॥ (३।४४।२०)

जगन् का दृश्य न सत्य है, न असत्य, वह चित्त में इस प्रकार अम रूप से उद्य हुआ है जैसे कि बुद्धि में इन्द्रजाल का दृश्य उदय हो जाता है। यह दृश्य-जगत् न सत्य है और न असत्य। रस्सी में सौंप के अम की नाई न वह सत्य है और न सबंधा असत्य ही। स्वप्न जगत् की नाई वह उत्पन्न हुआ है; न वह सन्ना है और न मूठा। केवल आन्तिमात्र है; केवल दिखाई पड़ता है।

(३) जगत् सत् और असत् दोनों ही है :--सती वाप्यसती ठापनवोच छहरी चला। सनसेहेम्द्रजालकीजांमती प्रवितन्यते॥ (३।१।२९) असत्यमस्थैर्पवशातसत्यं संप्रतिभा सतः।
यथा स्वप्नस्तथा चित्तं जगत्सदसदात्मकम् ॥ (३।६९।९)
यथा नभसि सुक्ताक्वीिष्डहकेश्वीण्ड्रकादयः।
असत्याः सत्यतां याता भात्येवं दुर्दशां जगत् ॥ (३।४२।७)
असत्यमेव सत्याभं प्रतिभानमिदं स्थितम्। ३।०४।२१)
अष्टतं चातुभृतं च न सत्यं सत्यवत्स्थम् ॥ (३।१३।४२)

जगत् सत्य और असत्य दोनों ही है, जैसे कि मृगतृष्णा की बहती हुई नदी। मन द्वारा ही यह जगत्-रूपी इन्द्रजाल की शोभा रची गई है। जगत् सदा स्थिर न होने के कारण असत्य कहलाता है और प्रतीत होने के कारण सत्य कहलाता है। अवएव स्वप्न की नाई जगत् सत्य और असत्य दोनों ही है। जैसे अमवश आकाश में मोतियों की लड़ियाँ, मोर की पूँछ और केशों के गुच्छे आदि दिखाई पड़ने लगते हैं, और वास्तव में असत्य होते हुए भी सत्य प्रतीत होने लगते हैं, वैसे ही जगत् भी दिखाई पड़ने ही। असत्य होता हुआ भी जगत् सत्य सा प्रतीत होता है; न होता हुआ भी अनुभव में आता है; सत्य न होता हुआ भी सत्य के समान स्थित है।

(४) जमत् केवल अम है, वास्तव में सत्य नहीं है:—
पवं ताविदं विद्धि दश्यं जगदिति स्थितम्।
अदं चित्यायनाकारं आन्तिमानमसम्मयम्॥ (४।१।२)
सगत्र्णाम्ब्विवासत्वं सत्यवत्यत्वयपदम्। (४।१।०)
अनुभूतं मनोराज्यमिवासत्यम्वासत्वम्॥ (४।१।१२)
गृन्ये प्रकवितं नानावर्णमाकारितात्मकम्।
अपिण्डशृहमागृन्यमिन्द्रचापनिवोत्थितम् ॥ (४।१।१३)
जगदादावनुत्पन्नं पचेदमनुभूवते ॥
तत्संविद्वयोमकवनं स्वप्रक्षीतुरतं यथा॥ (३।१४।१०)
सगत्र्णा यथा तापान्मनसोऽनिश्चयाच्या।
असन्त इव दश्यन्ते सर्वे ब्रह्माद्वयोऽप्यमी॥ (४।४९।१०)
मिथ्याज्ञानथनाः सर्वे जगत्याकारराद्ययः।
यथा नौ वायिनो मिथ्या स्थाणुस्यन्दमतिस्त्यथा॥ (४।४९।१०)
मनोव्यामोद्द प्वेदं रज्ञवामद्दिभयं यथा।
भावनामान्नवैचित्रयाधिरमावतते जगद्॥ (४।४५।२९)

मिध्यात्मिकैव सर्गश्रीभवतीह महामरी। तीरहमलतोन्मुक्तपुरुवालीव तरङ्गिणी ॥ (३।६२।४) स्वप्नेन्द्रबालपुरवरसंकथेद्वापुरादिवत् । संकल्पवदसत्यैव भाति सर्गानुभृतिभु: ॥ (३।६२।५) समस्तस्य।प्रबुद्धस्य मनोजातस्य कस्यचित्। बीजं विना मृथेवेयं मिध्यारुदिमुपागता ॥ (३।५७।१९) स्वप्रोपसम्भं सर्गास्यं स सर्वोऽनुभवन्स्थितः । विस्मावृत्तरेहात्मा भूचकक्षमणं यथा॥ (३।५७।२०) मिध्याद्य प्रेमाः सृष्यो मोह्द्यः। मायामात्रं हश्रो आन्तिः शुन्या स्वप्नानुभृतयः ॥ (३।५७।५४) प्रतिभाससमुत्यानं प्रतिभासपशिक्षयम् । यथा गन्धवेनगरं तथा संस्विविश्रमः॥ ( १।३३।४५ ) स्वप्रार्थसमत्त्रणाम्बुद्दीन्त्सङ्ग्लिपतार्थवत् । मिच्या जगर्ह त्वं च भाति केशोण्ड्रकं यया ॥ ( ई।१९०।१३ ) मायामाञ्चकमेवेड्मरोधकमभिक्तिमत् । इदं भास्तरमामातं स्वप्नसंदर्शनं स्थितम् ॥ (३।६०।३६) आन्तिरेयमनस्तेऽयं चिह्नयोमञ्योजि भासुरा। क्षपकुढ्या जगन्नामी नगरी कल्पनात्मिका ॥ (३।२१।४) प्तजालमसद्यं चित्रातोः समुपस्थितम् । वया स्वप्रमुहुर्वेऽन्तः सम्बन्धस्थतस्रमः॥ (३।४१।५०) यथा सङ्खल्पनिमांणे जीवनं मरणं पुनः। यथा गन्धर्यनगरे कुल्यमण्डनयेदनम् ॥ ( ३।४१।५१ ) यथा नीयानसंसम्भे बुक्षपर्वतरेशनम् । यथा स्वधातुसंक्षोभे पूर्वपर्वतनर्तनम् ॥ (३।४१।५२) यथा समञ्जलं स्वप्ने स्विधारःप्रविकतनम् । सिध्यैवैवसियं प्रौडा आन्तिराततस्पिणी ॥ (३१४१।२३) यथा मरी जलं बुदं कटकत्वं व हेमनि। असत्सिद्दि भावीदं तथा दृरयत्त्रसात्मिन ॥ (३।२८।१५) ससर्वावरणा पते महत्यन्तविवाजिते। ब्रह्माण्डा सान्ति दुर्द हे ब्योंकि वेद्योण्ड्रको दया ॥ ( ३१३०११० ) वया द्विल्वं शशाङ्कादौ परयत्यक्षिमकाविलम् । चिखेतनकलाकान्ता वयेव परमात्मनि ॥ (३।६६।७) यथा मद्द्रकाद्भान्तान्क्षीयः प्रयति पाद्रपान् ।
तथा चेतनविक्षुक्थान्संसारांश्चित्यप्रयति ॥ (३।६६।८)
यथा लीलाश्चमाहालाः कुम्भक्षक्रयक्षणत् ।
आन्तं प्रयन्ति चिचात्तु बिहि हस्यं तथेव हि ॥ (३।६६।९)
पत्रसात्राहते नान्यत्कद्व्या विद्यते यथा ।
अममात्राहते नान्यत्कद्व्या विद्यते तथा ॥ (२।६६।४)
भालीकमिद्युत्पन्नमलीकं च विद्यते ।
भालीकमेद्युत्पन्नमलीकं च विद्यते ॥ (३।६७।७६)

जो दृश्य जगत् और अहं आदि पदार्थ स्थित दिखाई पड़ते हैं उन्हें केवल आन्ति मात्र और असत्य समको । मृगतृष्णा के जल के समान, अनुभव में आए हुए कल्पना-जगत् के समान, यह जगत् सत्व के समान प्रतीत होता हुआ भी अवास्तव और असःय है। इन्द्रधनुष की नाई यह शून्य पट पर नाना रङ्गों द्वारा रचा हुआ विना किसी वास्तविक पदार्थ के सर्वथा श्रान्य है। जगत् कभी स्वयं उत्पन्न नहीं हुआ ; जो कुछ दिखाई पड़ता है वह देवल चिदाकाश की ऐसी काल्य-निक रचना है जैसा कि स्वप्न की स्त्री के साथ सम्भोग। जैसे सूर्य की गरमी से मृगतृष्णा की नदी की दृष्टि उदय हो जावी है वैसे ही मन के विचित्ति होने से ब्रह्मा आदि असत्य होते हुए भी अनुभव में आने लगते हैं। जैसे नाव में बैठे हुए मनुष्य को स्थिर वस्तुयें भी चलती हुई दिखाई पड़ने लगती हैं वैसे ही जगत् की सब वस्तुएँ मिथ्या ज्ञान से उत्पन्न होती हैं। भावना की विचित्रता से ही जगत का विकार उत्पन्न होता है, जैसे मन के अम से रस्ती में साँप का अम उदय हो जाता है। जैसे महामरुखल में तीरपर पेड़, लता और पुष्पवाली मृगतृष्णा की नदी दिखाई पड़ने लगती है वैसे ही मिथ्या सृष्टि भी दिखाई पड़ने लगती है। स्वप्न इन्द्रजाल और सङ्कल्प के नगर और पहाड़ की नाई सृष्टि का अनुभव मिथ्या ही होता है। यह सृष्टि सब अज्ञानी मनों के भीतर विना किसी बीज के मिच्या ही उत्पन्न हो गई है। जैसे घूमता हुआ व्यक्ति सारी पृथ्वी को घूमता हुआ देखता है वैसे ही स्वप्न के समान इस सृष्टि का अनुभव ही होता है। ये सब सृष्टियाँ मिथ्या दृष्टियाँ हैं, खीर मोह से उत्पन्न होती हैं। ये सब स्वप्न की अनुभूतियों के समान शून्य हैं और दृष्टि की आन्ति होने के कारण मायामात्र हैं। सृष्टि का उद्य भ्रान्ति है, सृष्टि का लय भ्रान्ति है, जैसा गन्धर्व नगर

( भ्रम का दश्य ) वैसी ही जगत् की सृष्टि । जगत् , मैं, तुम और सव कुछ, स्वप्न के पदार्थ. स्रातृष्णा की नदी के जल, दूसरे चान्द, सङ्कल्प की वस्तु खार अम के देशोएड्रक की नाई भिच्या हैं। जैसे स्वप्न के हश्य होते हैं बैसे ही ये हैं। यह जगत् माया मात्र है; इसमें न ठोसता है और न म्थूलता, यद्यपि इसका प्रत्यक्त अनुभव हो रहा है। यह जगत् नामवाली करपना की नगरी आकाश में शुन्य रूपवाली अनन्त आन्ति है; इसमें कहीं भी ठोसपन नहीं है। जैसे एक घंटे के स्वप्न के भीतर सैफड़ों बरसों का भ्रम पैदा हो जाता है वैसे ही असत् रूपवाला यह जगत्-भ्रम चित्त-रूपी सूर्य के आगे उपस्थित हो गया है जैसे सङ्खल्प के संसार में जीना और मरना होता है; जैसे गन्धर्व नगर में दीवार आदि की रचना होती है; जैसे नाव में बैठे हुए पुरुष को नाव के हिलने पर युज्ञ और पर्वत हिलते हुए दिखाई देते हैं. जैसे अपना जी घवराने पर पूर्व का पहाड़ डोलता दिखाई देता है; जैसे स्वप्न में अपना सिर कटता अनुभूत होता है, उसी प्रकार यह संसार की विस्तृत भ्रान्ति भी मिथ्या उदय होती है। जैसे मरुखल में मुठा जल दिखाई पड़ता है, जैसे स्वर्ण के स्थान पर कड़ा ही दिखाई पड़ता है, उसी प्रकार आत्मा में यह असत्य हर्य दिखाई पड़ता है। जैसे मैल से आकान्त होने पर आँखें एक चन्द्रमा के स्थान पर दो चन्द्रमा देखती हैं, वैसे ही चेत्य की कलना के वशीभूत होकर चिति परमात्मा में जगत् को देखती है। जैसे नशेबाज शराब पीकर वृद्धों को धूमता और दिलता देखता है वैसे ही आत्मा भी संसार का अनुभव करता है, जैसे खेलते समय वने घूम कर जगत् को कुम्हार के चाक की तरह घूमता हुआ देखते हैं वैसे दी चित्त इस दश्य जगत्का अनुभव करता है। जैसे केते में पत्तों के सिवाय और कुछ भी नहीं है वसे ही जगत् में अम के सिवाय और कुछ भी नहीं है। जगत् की उत्पत्ति माठी है। जगत् की वृद्धि भूठी है; जगत् का स्वाद ( अनुभव ) मठा है, और जगत्का लय होना भी मठा ही है।

(५) जीवका मिध्यापन :-

आत्मैवानात्मवदिद्व जीवो जगित राजते । द्वीन्दुस्वमिव दुर्द्धः सञ्चासच समुस्थितम् ॥ (३।१००।३५) चिष्युक्तेः स्पन्दवाकेश्च सम्बन्धः करप्यते मनः । मिथ्येव [तस्समुस्पन्नं मिथ्याज्ञानं सदुष्यते ॥ (१।१३।८८) पुषा द्यविद्या कथिता मार्थेषा सा निगवते । परमेवलद्यानं संसारा दिविषप्रदम् ॥ (१।१३।८९)

जैसे दोषयुक्त दृष्टिवाले को दूसरा चन्द्रमा दिखाई पड़ता है वैसे ही जीव भी सत्य और असत्य रूप से आतमा में अनात्म रूपका अम उत्पन्न हो गया है। चित्-शक्ति और श्पन्द-शक्ति के मूठे और कल्पित सम्बन्ध का नाम मन हैं। वह मिच्या ही उदय हुआ है और मिच्या ज्ञान कहलाता है। इसी को अविद्या कहते हैं; इसी को माया कहते हैं; यही परम अज्ञान है जो कि संसार आदि के विष को उत्पन्न करने बाला है।

#### (६) अविचा:-

संसारबीजकणिका येषा विद्या रघृष्ट्य । प्या अविकासनेव सतीव स्कारतां गता ॥ (३।११३।११) दरवते प्रकराभासा सक्षं नोपयुज्यते। (३।११३।१५) कातः शुन्यापि सर्वन्न दृश्यते सारसुन्द्री ॥ (३।११३।१७.) न कचित्संस्थितापीद सर्वज्ञैवीपकश्यते। (३।११३।१७) निमेषमप्यतिष्ठन्ती स्थैयांशङ्का प्रयच्छति ॥ (३।११३।१८) प्रतिमासवशादेषा विजगन्ति महान्ति च। सहर्तमात्रेणोत्पाच धत्ते शासीकरोति च॥ (३।११३।२७) मनोराज्यमिवाकारभासुरा सत्यवर्जिता । सहस्रवातशाखापि न किञ्चित्परमार्थतः ॥ ( ३।११३।३३ ) इयं दृश्यभरश्रान्सिन्नविद्येति चोच्यते। वस्तुतो विश्वते नेपा तापनदां यथा पयः॥ ( ५।५२।५ ) अविवे ति एता संविद्वकणात्मनि सत्तमा। तर्समेणासद्यस्याः सद्यमिव बस्यते ॥ ( ३।१६०।११ ) असन्मयमविद्याया रूपमेव तरेव हि। यहीक्षितासती नुनं नरयत्येव न दृश्यते ॥ ( ६।५१।१३ )

संसार के बीज को अविद्या कहते हैं। यह अविद्या न होते हुए भी होती हुई के समान विस्तार को प्राप्त हो जाती है। यदापि यह प्रत्यच्च दिखाई दें रही है तो भी इसको सत्य नहीं कह सकते। भीतर शृन्य रूपवाली होने पर भी देखने में सारवाली सुन्दर मालूम पड़ती है। कहीं पर सत्य न होते हुए भी यह सब जगह दिखाई पड़ती है। निमेप मात्र के लिये भी स्थिर न होती हुई ऐसी जान पड़ती है कि वह स्थिर है। तीनों महान् जगतों को यह प्रतिभास (अम) द्वारा मुहूर्त मात्र में उत्पन्न कर के धारण करती है और प्रास कर जाती है। मनोराज्य (कल्पना) की नाई प्रकट आकारवाली, सहस्रों शासाओं वाली होती हुई भी वह सत्य से रहित है और परमार्थतः कुछ भी नहीं है। यह दृश्य जगत् की आन्ति अविद्या कहलाती है क्यों वह वस्तुतः ऐसे विद्यमान नहीं है जैसे मृगतृष्णा की नदी में जल नहीं होता। अझ ने अपनी सत्ता द्वारा अपने भाव अविद्या को धारण कर रक्ता है; इसी कारण से असत्य होते हुए भी वह सत्य सी जान पड़ती है। असत्यक्ष अविद्या का यह स्वभाव है कि जब उसका ज्ञान हो जाता है तब ही वह नष्ट हो जाती है और फिर दिखाई नहीं पड़ती।

#### (अ) चित्त ही अविद्या है :--

वित्तमेव सक्लाडम्बरकारिणीमविद्यां विदि । सा विवित्रकेन्द्रजालवकादिदमुत्पादयवि । अविद्याचित्तजीववुद्धिकव्दानां भेदो नास्ति वृक्षतदकाव्द्योरिव ॥ (३।११६१८)

चित्त को ही सारे आडम्बर को उत्पन्न करने वाली अविद्या समम्मना चाहिये। वह ही विचित्र इन्द्रजाल शक्ति द्वारा इस जगत को उत्पन्न करती है। जैसे वृज्ञ और तक शब्द एक ही वस्तु के नाम हैं, दोनों में कोई भेद नहीं है, वैसे ही अविद्या, चित्त, जीव और बुद्धि आदि में कोई भेद नहीं है।

#### (आ) अविद्या की असत्ता :-

कृता शास्त्रः प्रबोधाय । ( ११९११७ ) नामैनेदमविशे ति अममात्रमसद्विदः । न विश्वते या सा सत्या कोद्दशम भवेत्किल ॥ ( ११४९११४ ) ब्रह्मतत्त्विमदं सर्वमासीदस्ति भविष्यति । निर्विकारमनायन्तं नाविशास्त्रीति निष्यवः ॥ ( ११४०१११ ) कृत पृथा क्यं चेति विकल्पामनुदाहरन् । नेदमेषा न चास्त्रीष्ठि स्वयं ज्ञास्यसि बोधनः ॥ ( ११५२।७ ) 'अविद्या' शब्द की रचना शाखों ने बोध कराने के लिये की है। अविद्या असत्य और अममात्र है, केवल नाम-मात्र है। जो बास्तव में है ही नहीं उसका नाम ही क्या होगा। केवल ब्रह्म तत्त्व ही सब कुछ है, था और होगा। वह निर्विकार और अनादि और अनन्त है। अविद्या नाम का और कोई तत्त्व नहीं है—यह निश्चय है। अविद्या कहाँ से आई? इन प्रश्नों के करने की आवश्यकता नहीं है, क्योंकि झान द्वारा यह जान लोगे कि न यह है और न और कुछ है।

#### (७) माया :- 🎾

इति मायेव दुन्पारा चिन्नहक्तिः परिजम्भते। इत्थमायन्वरहिवा ब्राह्मी शक्तिरनामया ॥ (६।७०।१८) ईंडशी राम मायेवं या स्वनाकेन हर्पदा। न सदयते स्वभावोऽस्याः ग्रेक्षमाणैव नश्यति ॥ ( ४।४१।१५ ) विवेकमाच्छादपति बगन्ति जनयत्यलम्। न च विज्ञायते कैया परवाश्चर्यमिन् जगत्॥ ( ४।४१।१६ ) अप्रेक्ष्यमाणा स्क्रसीत प्रेक्षिता त विनश्यति। मायेयमपरिज्ञायमानरूपैव वलगति ॥ ( ४।४१।१॰ ) न्नं स्थितिमुपायाता समासाध पर्व स्थिता। क्रेतो जातेयमिति ते राम मास्तु विचारणा ॥ ( ४।४१।३२ ) इमां कथमहं हुन्मीत्येषा तेऽस्तु विचारणा। अस्तं गतायां भीगायामस्यां ज्ञास्यसि रावत्र ॥ ( ४।४१।३३ ) यत एपा यथा चैपा यथा नष्टेत्यखण्डितम् । वस्तुतः किछ नास्त्येषा विभात्येषा न वेक्षिता ॥ ( ४।४१।३४) उपदेश्योपदेशार्थे शासार्थपतियत्तवे । श्रन्दार्थवाक्यरचनाभ्रमो मा तन्मयो भव॥ (४।४१।६) शब्दार्थवाकप्रपञ्चोऽयमुपदेशेषु कल्पितः। सदाञ्जेषु न तज्जेषु विवाते पारमाधिकः ॥ (४।४१।९) कलनामलमोहादि किञ्चातमनि विषते । नीरागं ब्रह्म परमं तर्वेदं जगितस्थतम् ॥ ( ४।४१।१० )

त्रझ की अपार आदि और अन्त रहित चित्-राक्ति ही माया के रूप में प्रकट होती है। माया का स्वभाव कोई नहीं जानता; ज्ञान होते ही यह नष्ट हो जाती है और नाश होने पर यह सुख देती है। माया

क्या है यह नहीं जाना जाता; यह विवेक को नष्ट करके जगत् के अतु-भव को उत्पन्न करती है। यह जब तक नहीं जानी जानी तभी तक सृष्टि करती है; जब इसका ज्ञान हो जाता है तब यह नष्ट हो जाती है। कैसे और कहाँ से यह उत्पन्न हुई है इस प्रकार के विचार करने की आवश्यकता नहीं है; विचार यह होना चाहिये कि मैं इसे किस प्रकार नष्ट कहाँ। जब यह अस्त होकर चीए हो जायेगी तब इसका स्वरूप समफ में आजायेगा। तब यह समफ में आजायेगा कि यह कहाँ से आई और क्या है और कैसे नष्ट हो जाती है। बस्तुतः माया कोई बस्तु नहीं है; केवल दिखाई ही पड़ती है। अधिकारी को उपदेश देने के लिये और शास्त्र का ज्ञान कराने के लिये यह शब्द, अर्थ और वाक्यों का अस खड़ा किया गया है। उसमें नहीं फँसना चाहिये। यह सब बातें उपदेश के लिये रची गई हैं और अज्ञानी जनों के लिये ही हैं; वस्तुतः ज्ञानियों के लिये नहीं हैं। आत्मा में माया और मोह आदि कुछ भी नहीं हैं। परम बहा तो रागरहित है; और वही जगत् के रूप में स्थित है।

(८) मृखों के लिये ही जगत सत्य है :—

यस्त्ववुद्गतिस्वी स्वो न विवते परे।

वज्रसार्शमदं वस्य जगहस्त्वसदेव सत्॥ (३१४२११)

यथा वालस्य देवालो स्तिवर्यन्तदुःखदः।

असदेव सदाकारं तथा मृदमतेर्जगत्॥ (३१४२१२)

ताप एव यथा वारि सृगाणां अमकारणम्।

असत्यमेव सत्यार्भ तथा मृदमतेर्जगत्॥ (३१४२१३)

यथा स्वप्रसृतिर्जन्वोरसस्या सस्यस्पिणी।

अर्थक्रियाकरी भाति तथा मृद्धियां जगत्॥ (३१४२१४)

वर्थक्रियाकरी भाति तथा मृद्धियां जगत्॥ (३१४२१४)

तथाऽज्ञस्य पुरागारनगनागेन्द्रभाद्मा।

इथं दरयहगेवास्ति न स्वन्था परमार्थहक्॥ (३१४२१६)

येन वुदं वेन तस्यतद्वज्ञसारावक्षोपमम्॥ (३१४८१३)

दीर्थस्यसरमायेथं सम्म राजसतामसः।

घार्यते जन्नुभिनित्यं सुस्तरमीरिव मण्डपः॥ (११९१२)

सत्त्वस्यजातिभिधीं रेस्त्वाहशैर्गुणबृंदि । हेल्या त्यज्यते पका मायेषं त्विगवोरगै: ॥ (४।५।३)

यह मूठा जगन् उस पुरुष के लिये वज्र के समान हद सारवाला है जिसकी बुद्धि में ज्ञान उत्पन्न नहीं हुआ है और जो परम पद में स्थित नहीं हुआ है। जैसे बाल को बास्तव में न होता हुआ भूत मीत तक का दुःख देता है वैसे ही मृह बुद्धि वाले के लिये यह जगत् दुःख देनेवाला है। जैसे असत्य मुगतृष्णा का जल मृगों के चित्त में अम पैदा कर देता है वैसे ही यह जगत् मूखों के लिये है। जैसे स्वप्न की मृठी मौत सत्य सी अनुभव में आकर दुःख देती है वैसे ही मूखों के लिये यह जगत् है। जैसे नासमम आदमी के लिये सोने के गहनों में सोने का भाव न होकर केवल गहने का भाव ही रहता है, वैसे ही मूर्ल को इस दृश्य जगत् में शहर, महल और पहाड़ आदि की भावना होती है; परमार्थ की भावना नहीं होती। जिसको ज्ञान हो गया है उसके लिये तो यह जगत् आकाश से भी शून्य है, और जो अज्ञानी है उसके लिये यह बज और पहाड़ के समान कठार है। जैसे मरहप मज़बूत लम्भों के ऊपर खड़ा होता है वैसे ही यह संसार की माया रजोगुण और तमोगुए वाले पुरुषों के ऊपर टिकी हुई है। हे राम! तेरे जैसे सस्व गुणवाले पुरुष इस माया को सहज में ही इस प्रकार त्याग देते हैं जैसे कि साँप अपनी केंचुली को त्याग देते हैं।

(९) जब तक अज्ञान है तभी तक जगत् का अनुभव है :-

यावद्यानकछना यावद्यसभावना ।
यावद्रास्था सगजाछे ताविक्ताद्विकरपना ॥ (६।२।३०)
देहे यावद्रबंभावो हर्र्येऽस्मिन्यावद्रास्मता ।
यावन्ममेद्मित्यारथा ताविक्ताद्विक्रमः ॥ (६।२।३१)
यावज्रोद्विसुचैस्त्वं सज्जनासङ्गसङ्गतः ।
यावन्मौक्यं न संक्षीणं ताविक्ताद्विन्नन्ता ॥ (६।२।३१)
याविद्यविक्तां यातं नेदं अवनभावनम् ।
सम्यदर्शनवावत्यान्तस्ताविक्ताद्यः स्पुटाः ॥ (६।२।३३)
यावद्यत्वमन्थत्वं वैवर्गं विषयाद्यशः ।
मौक्यंन्मोद्दसमुच्छायस्ताविक्ताद्विकरपना ॥ (६।२।३४)

यावदाशाविषामोदः परिस्कुरति हद्दते । प्रविचारचकोरोऽभ्यतं वायत्प्रविद्यात्यसम् ॥ (१ २।३५)

जब तक अज्ञान है, जब तक ब्रह्मभावना का उदय नहीं हुआ, जब तक जगत में आस्था है, तभी तक चित्त आदि की कल्पना टढ़ रहती है। देह में जब तक अहंभाव है, हश्य जगत के साथ जब तक आत्मभाव है, जब तक "यह मेरा है" इस प्रकार की भावना है, तब तक यह भ्रम रहता है। जब तक सज्जनों की सङ्गत से उच्च भावनाय उत्पन्न नहीं हुई, जब तक मृखंता चीया नहों हुई, तब तक ही नीची अवस्था रहती है। जब तक कि सम्यक दर्शन की शांक से अपने भीतर से जगत की भावना मन्द नहीं पड़ गई है, तमी तक जगत का अनुभव स्पष्ट है। जब तक अज्ञान, अन्धापन, विवशता, विषयों के उपर निर्भरता और मृखंता के कारण मोह का प्रसार है तभी तक जगत की कल्पना है। जब तक हृदयरूपी वन में आशारूपी विष की गन्ध फैली हुई है तब तक विचाररूपी चकोर का वहाँ प्रवेश नहीं होता।

### (१०) ज्ञान से अविद्या का नाश :-

अविद्यं वनवमित्राता चिरानन्तावभासते ।
परिज्ञाता तु नास्त्यंव सुगतृष्णानदी यथा ॥ (ई।१६०१८)
यथोदिते दिनकरे स्वापि याति तमस्यिनी ।
तथा वियेकेऽभ्युदिते स्वाप्यविद्या विकीयते ॥ (३।११४।९)
यदा बद्यात्मिकेवयमिवद्या नेतरात्मिका ।
तदास्त्येषाऽपरिज्ञाता परिज्ञाता न भिद्यते ॥ (ई।१६०१२)
प्रवमालोक्यमानैया क्वापि याति प्रकारते ।
असद्भुषा स्वस्तुत्वाद्द्रयते स्विवारणात् ॥ (ई।१०१३६)

अज्ञात अविद्या ही बहुत और अनन्त काल तक अनुभव में आती है। ज्ञात अविद्या मृगतृष्णा की नदी की नांई तुरन्त ही नष्ट हो जाती है। जैसे सूर्य के उदय होते ही रात गायव हो जाती है वैसे ही विवेक के उदय होते ही अविद्या नष्ट हो जाती है। अविद्या त्रह्मात्मक है और किसी दूसरे तस्त्व के आश्रित नहीं है; इसिलिये जब तक इसका ज्ञान नहीं होता तभी तक यह है। जब ज्ञान हो जाता है तब उसमें त्रह्म से भिन्न कुछ नहीं रहता। असत्य और अवास्तविक होने के कारण यह

अविद्या विचार के विना अनुभव में आती है; ज्ञान होने पर कह भाग जाती है।

## (११) जगत् के अम का क्षय :-

भोगेप्वनास्थमनसः शीतलामलिवृ तै: ।
छित्राश्चापाश्चालस्य शीयते चित्रविश्रमः ॥ (११२१३६)
वण्णमोद्दपरिस्थागान्नित्यशीतलसंविदः ।
पुंसः प्रशान्ववित्तस्य प्रयुद्धा त्यक्तचित्तमः ॥ (११२१३७)
भावितानन्तचित्तस्य प्रयुद्धा त्यक्तचित्तमः ॥ (११२१३७)
भावितानन्तचित्तस्य प्रयुद्धा त्यक्तचित्तमः ॥ (११२१३६)
असम्यग्दर्गने शान्ते मिथ्याश्चमकरात्मनि ।
उदिते परमादित्ये परमार्थेकदर्गने ॥ (११२१८०)
अपुनदर्शनायैव दग्यसंश्चप्यक्षपण्यत् ।
चित्तं विगलितं विद्धि वही पृत्यखं यथा ॥ (११२१८)
आम्रह्मकीटसंवित्ते: सम्यक्सवेदनाक्षयः । (११६७१६८)

जिसके मन में भोगों के प्रति लालसा नहीं है; जो शीतल, मल रहित और विरक्त है, जिसने आशा-रूपी पाशों के जाल को तोड़ दिया है, उसके लिये यह प्रम चीया हो जाता है। जिसका मन तृष्णा और मोह को त्याग देने से सदा के लिये शीतल और शान्त हो गया है, उसकी बुद्धि चिच की भूमि को त्याग कर प्रवुद्ध हो जाती है। जिसने अपने भीतर अपने अन्तरात्मा के अनन्त स्वरूप की भावना कर ली है और उसमें जगत् लीन कर दिया है, उसके लिये जीवत्व आदि का प्रम शान्त हो जाता है। मिथ्या अम को उत्पन्न करने वाले असत्य विश्वास के लीन होने पर परमार्थ मात्र के दर्शन कराने वाले परम ज्ञान रूपी सूर्य के उदय हो जाने पर, चिच इस प्रकार नष्ट हो जाता है जैसे हो की यून्द आग पर पड़ने से; और फिर उसका अनुभव ऐसे नहीं होता जैसे कि सूबे पत्ते जल जाने पर दिखाई नहीं पड़ते। ब्रह्मा से लेकर कीड़े तक के (इश्य) ज्ञान का चय सम्यक-ज्ञान द्वारा होता है।

(१२) अविद्या के विलीन होने का नाम नाश नहीं है :-यदस्ति नाम तत्रैव नाशानाशकमो भवेत्। वस्तुतो यस नास्त्वेव नाशः स्थातस्य कीदशः ॥ (३।२१।५८) रज्ज्वां सर्पश्चमे नष्ट सत्यबोधवद्यात्सुत । सर्वो न नष्ट उज्ञष्टो बेत्वेवं कैय सा कथा ॥ (३।२१।५९) न विनश्वत एवेई सतः पुत्र न विद्यते । नासतो विद्यते भावो नाभावो विद्यते सतः ॥ (३।२१३।११) यस्तु वस्तुत प्वास्ति न कदाचन किञ्चन । यदभावातम सदाम कथं नाम विनश्यति ॥ (३।२१३।१२)

जो वास्तव में मौजूद होता है उसके लीन होने पर 'नाश' शब्द का प्रयोग उपयुक्त मालूम पड़ता है। जो वास्तव में है ही नहीं उसका नाश कैसा? सत्य ज्ञान द्वारा जब रस्सी में दिखाई देने वाला साँप विलीन हो जाता है तो यह कहना कि सर्प नष्ट हो गया कुछ अर्थ नहीं रखता। जो मौजूद ही नहीं है वह नष्ट भी नहीं होता। और जो नहीं है (असत्य है) उसकी मौजूदगी (भाव) नहीं हो सकती, और जो सत्य है उसका अभाव कभी नहीं हो सकता। जो सत्य वस्तु है उसका कभी भी किसी प्रकार से अभावात्मक नाश नहीं हो सकता।

# ( १३ ) ज्ञान द्वारा जगत् आत्मा में विलीन दो जाता है:--

स्वप्रश्नमेऽय सङ्गल्पं पदार्थाः पर्वताह्यः । संविदोऽन्तर्मित्रन्त्येते स्पन्दनान्वनिष्ठे यथा ॥ (३१९७१४४) । अस्परदृश्य यथा वायोः सस्पन्दोऽन्तर्विद्यात्यसम् । अनन्यातमा तथेवायं स्वप्नार्थः संविदो मस्म् ॥ (३१९७४५) स्वप्नाद्यश्वभातेन संविदेह स्पुनत्यसम् । अस्पुनन्ती तु तेनैव यात्येक्त्वं तदात्मिका ॥ (३१९७४६)

जैसे वायु के फोंके वायु में लीन हो जाते हैं वैसे ही स्वप्न, अम और संकल्प के पर्वत आदि पदार्थ संवित् में ही लीन हो जाते हैं। जैसे जब वायु शान्त हो जाती है तो चलनेवाली वायु उसी में लीन हो जाती है वैसे ही स्वप्न के पदार्थ संवित् में लीन हो जाते हैं। स्वप्न आदि अनुभवों में संवित् ही पदार्थों का रूप धारण कर लेती है। जब संवित् का स्पन्दन शान्त हो जाता है तो वे सब पदार्थ तद्रप (संविद्रूप) हो जाते हैं।

## २०-सव से ऊँचा सिद्धान्त

उपर यह बतलाया जा चुका है कि जगत् मिथ्या है, केवल बहा ही सत्य है। यहाँ पर योगवासिष्ठ का इससे भी ऊँवा सिद्धान्त वर्णन किया जायेगा जिसका नाम अदातवाद है। अजातवाद, जिसका कि वसिष्ठ, गौड़पाद और नागार्जुन ने विशेषता से अतिपादन किया है, दर्शन का सबसे ऊँवा और कठिनता से समक्ष में आनेवाला सिद्धान्त है। इसके अनुसार जगत् की उत्पत्ति कभी न हुई और न होगी। वास्तव में जगत् है ति नहीं; जो है, वह बहा ही बहा है। संत्तेपतः यह सिद्धान्त योगवासिष्ठ के अनुसार इन शब्दों में प्रकट किया जा सकता है:—

जगच्छन्दस्य नामार्थो ननु नास्त्वेय कथन। ( ३१४१६७ ) यस्तुतस्तु जगजारित सर्वे अधीय केवलम् ॥ ( ४१४०१३० )

जगत् नाम की कोई वस्तु ही नहीं है। वास्तव में जगत् है ही नहीं। सब कुछ केवल बहा ही है।

अव हम अजातवाद की योगवासिष्ठ के अनुसार विशेष व्याख्या करेंगे।

(१) मेद को मान लेना केवल अज्ञानियों को ब्रह्मज्ञान का उपदेश करने के लिये हैं:—

> अप्रवृद्धहर्मा पन्ने तत्प्रवोधाय केवलस् । वाच्यवाचकसम्बन्धत्तो भेदः प्रकल्प्यते ॥ (३।१००१४) अविद्येयमपं जीव इत्यादिकलनाकमः । अप्रवृद्धप्रवोधाय कल्पितो वान्विदां वरेः ॥ (६।४९।१७) काचिद्वा कल्ना यावन्न नीता राध्य प्रथास् । उपदेरयोपदेवाशीस्तावद्योके न शोभते ॥ (३।९६।६) अतो भेददकादीनामङ्गीकृत्योपदिस्थते । वस्रोदेसे जीवा ये वेति वाचमपं सकः ॥ (३।९५।६) अप्रयुद्धजनावारो यत्र राध्य हक्यते । तत्र सहण उत्पन्ना जीवा इत्युक्तयः स्थिताः ॥ (३।९५।३)

उपरेकाय बाखेषु जातः बाब्दोञ्यवार्थकः ।
प्रतिवोगिन्यवक्रदेसंख्याछश्रणपक्षवान् ॥ (३१८४।१९)
भेदो दश्यत प्वायं व्यवद्वारास्र वास्तवः ।
देताक्षो वारुकस्येत्र कार्यार्थे परिकल्पितः ॥ (३१८४।२०)
कार्यकारणभावो द्वि तथा स्वस्वामित्रक्षणम् ।
हतुश्च हेतुमांश्चैवावयवायविविश्वमः ॥ (३१८४।२२)
व्यत्तिरेकाव्यतिरेकौ परिणामादिविश्वमः ॥ (३१८४।२२)
प्वमादिमयी मिध्यासङ्कल्पकरुना मिता ।
अज्ञानस्ववोद्यार्थे न तु भेदोऽस्ति वस्तुनि ॥ (३१८४।२४)

अज्ञानियों की दृष्टि का पत्त लेकर केवल उनको ज्ञान कराने के लिये भेद की कल्पना की जाती है। विद्वान लोग अज्ञानियों को उपरेश देने के लिये ही इस प्रकार की बातें मान लेते हैं कि यह अविद्या है, यह जीव है। जब तक किसी प्रकार के भेद की कल्पना नहीं की जाती तब तक उपदेश भी नहीं किया जा सकता। इसांलये यह ब्रह्म है, ये जीव हैं, इस प्रकार के भेद को मान कर ही उपरेश किया जाता है। जहाँ पर अज्ञान का व्यवहार दिखाई पहें वहाँ पर इस प्रकार की भाषा का प्रयोग होता है कि ब्रह्म से जीव उरपन्न होते हैं। शास्त्रों में "उरपत्ति" शब्द उपदेश के लिये ही प्रयुक्त होता है। जैसे बालक को सममाने के लिये "भूत" की कल्पना की जाती है वैसे ही व्यवहार के लिये ही भेद की कल्पना की जाती है। कार्य-कारण, स्व-स्वामी, हेतु हेतुमान, अवयव-अवयवी, व्यतिरेक-अव्यतिरेक, परिणाम-परिणामी, भाव-अभाव, विद्या-अविद्या, सुल-दु:स्व आदि भेदों की मिथ्या कल्पना अज्ञानियों को उपदेश देने के लिये ही की जाती है; वास्तव में भेद है ही नहीं।

### (२) परम सिद्धान्त :-

सिद्धान्तोऽभ्यात्मक्षाखाणां सर्वापह्नव प्व हि । नाविद्यास्तीह नो माया क्षान्तं ब्रह्मेदमकमम् ॥ (६।१२५।१) सर्वे च खरिवदं ब्रह्म नित्यं चिद्धनमक्षतम् । करपनान्या मनोनाम्नी विद्यते नहि काचन ॥ (६।११४।१४) परं ब्रह्मैव कत्सर्वमजरामसमध्ययम् । (६।४।६८) सर्वमेकमनाद्यन्तमविभागमक्षण्डतम् ॥ (६।८४।२६)

केवलं केवलाभा सर्वस मधतम् । चेत्यानपातरहितं चिन्मात्रमिद् विवते ॥ (३१११४।१६) चेत्यावपातरिंद्वं सामान्येन च सर्वेगस । विकत्तत्त्वसनाक्त्रेयं स आत्मा परमेचरः॥ (३।११४।१२) तस्माने वाविवारोऽस्ति गाऽविवास्ति न वरवनम । न मोशोऽस्ति निरावार्ध शुद्धकोधिमदं जगत्॥ (३।२१।७२) वधानासस्मदादीनां न किविद्याम जायते । न च नश्यति वा किञ्चित्सर्वे भान्तमर्जे च सत् ॥ (\$1१४६।११) परे बान्ते परं नाम स्थितमित्यमिदस्तवा । नेह समीं न समांख्या काचिदस्ति कदावन ॥ (३।११९।२५) जापते न श्चिपते किचिद्रम् जगत्त्रये । न च भावविकाराणां सत्ता क्ववन विवते ॥ (३।११४।१९) न जगजापि अगवी शान्तमेवाखिलं स्थितम् । ब्रह्मेव कवति स्वच्छमित्थमात्मात्मनात्मनि ॥ (३।१३।५१) नायेयं तत्र नाथारो न इत्यं न च इष्टता । ब्रह्माण्डं नास्ति न ब्रह्मा न च वेतण्डिका स्वचित् ॥ (३।१३।५०) तेन जातं वतो जातमितीयं रचना गिराम् । शास्त्रवंव्यवद्वारार्थे न राम परमार्थतः ॥ (४।४०।१७) न दश्यमस्ति सद्यं न द्रष्टा न च दर्शनम् । न शुक्यं न जहं नो विच्छान्तमेवेदमाततम् ॥ (३१४।७०) जायत्स्वप्रमुख्यादि परमार्थविदां विदास । न विद्यते किञ्चिदपि वथास्थितमवस्थितम् ॥ (५।१४६।२१) बस्तुतस्त्वस्ति न स्वप्नो न बापन्न सुवसता । न बुर्य न वतोऽतीतं सर्वे शान्तं परं नभः ॥ 🖫 १६०।१८)

अध्यातम शास्त्रों का सब से ऊँचा सिद्धान्त यही है कि न अविद्या है, न माया है, केवल शान्त ब्रह्मही सब कुछ है। सब कुछ नित्य चिद्रूप ब्रह्म ही है; मन नाम की कोई कल्पना नहीं है। सब कुछ अजर, अमर, अञ्यय, अनादि, अनन्त और खएड और विभाग रहित परम ब्रह्म ही है। सब सामान्य लज्ञ्णवाला, चेत्य की भावना रहित, प्रकाश-मय, चिन्मात्र ब्रह्म ही है; और कुछ नहीं है। सामान्य रूप से सब जगह रहनेवाला, चेत्यता रहित, अव्यानीय चित् तत्त्व ही परमात्मा ईश्वर है। न अज्ञान है, न अविद्या है, न बन्धन है, न मोज्ञ है। जो है वह विरोध रहित, शुद्ध बोध ही प्रकाशित हो रहा है (वसिष्ट जी कहते हैं) इम जैसे ज्ञानियों की दृष्टि में न कुछ उत्पन्न होता है, न कुछ नष्ट होता है। स कुछ है ही। जो है यह शान्त और अजन्म बहा ही है। परम शान्त बहा में बहा ही इस प्रकार स्थित है। न सृष्टि है और न सृष्टि के नाम की ही कोई वस्तु है। सीनों लोकों में न कुछ उत्पन्न हुआ है और न कुछ नष्ट ही होता है। यहाँ पर किसी भी विकार का अस्तित्व नहीं है। जगत् नाम की कोई वस्तु नहीं है; आत्मा ही आत्मा में प्रकाशित हो रहा है। न आधार है न आधेय है, न दश्य है और न द्रष्टा है, न ब्रह्मा है और न ब्रह्माएड है, न और किसी प्रकार का मनाड़ा है "जगत् उसने पैदा किया है, उससे उत्पन्न हुआ है" इस प्रकार की चातें शास्त्र और व्यवहार के लिये ही हैं, वास्तविक नहीं हैं। न दृश्य सत्य है न दृष्टा, न दृश्नि। न शून्यना सत्य है, न जड़ता, न चेतनता। जो कुछ है वह सब शान्त ब्रह्म ही है। परमार्थ जानने-वालों के लिये जाप्रन्, स्वप्न, सुपूपि आदि कुछ नहीं है; जो है सो है। वास्तव में न स्वप्त है न जाप्रत्, न सुपुत्रि, न तुर्या और न तुर्यातीत पद । जो कुछ है वह सब शान्त ब्रह्म ही है।

# (३) ब्रक्क को जगद् का कर्ता नहीं कह सकते :-

अनाख्योऽप्रतिधः स्वात्मा निराकारो य ईश्वरः । स करोति जगदिति द्वासायव वकोऽधियाम् ॥ ( ई।१८०० ) नेदं कर्तृ इतं किविज्ञ वा कृत् इतक्रमम् । स्वयमाभासते चेदं कर्वकर्तृ पदं गतम् ॥ (४।९६।९ ) अकर्तृ कर्मकरणमकारणमयीजनम् अप्रतक्षमिक्वेत् महा कर्तृ कथं भवेत् ॥ ( ई।१९।१३ )

निराकार ईश्वर जो कि विरोध रहित अपना आत्मा है और जिसके स्वस्प का वर्णन नहीं हो सकता जगत् की उत्पत्ति करता है, यह उक्ति हास्यजनक है। यह जगत् किसी का बनावा हुआ नहीं है, न इसमें किसी के बनाने का कम दिखाई पड़ता है। स्वयं वही प्रकाशित हो रहा है। वह ब्रह्म भला जगत् का कर्ता कैसे हो सकता है जो ज्ञान और तक से परे है और जिसके लिये कर्ता, कर्म, करण, कारण, और बीज आदि शब्दों का प्रयोग नहीं हो सकता ?

## ( ४ ) ब्रह्म में किसी प्रकार का विकार नहीं हो सकता :-

अप्रनः प्रागयस्थानं यतस्यरूपविपर्ययः। विद्विकारादिके साव यत्क्षीरादित वर्तते ॥ ( १४९१२ ) पयस्तां अनरभ्येति दियत्वाच अनः पयः। बुद्माचन्तमध्येषु ब्रह्म ब्रह्मैव निर्मलम् ॥ ( १४९१३ ) श्रीरादेखि तेनास्ति बढाणो न विकारिता। अनायन्तविभागस्य न वैयोऽवयविक्रमः॥ ( \$18 रा३ ) भात्मा त्वाधन्तमध्येषु समः सर्वत्र सर्वदा । स्वमध्यन्यत्वमायाति नात्मतस्वं कदाचन ॥ (६।४९।८) अरूपत्वात्तर्धेकत्वाबिस्यत्वादयमीचरः वशं भावविकाराणां न कदाचन गच्छति ॥ ( \$18९१९ ) न चाविकारमञ्जरं सविकारं क्षयाहते। कारणं क्वचिद्वेद किचित्रवित्तमहति ॥ ( ।११९।१४ ) न जन्यजनकाचास्ताः सम्भवन्त्युक्तयः परे । पुक्रमेव डानन्तत्वार्तिक कथं जनविष्यिति ॥ ( ४।४०।२६ ) सर्वेस्मात्सर्वगात्तस्मादगन्तादृत्रक्षणः पदात् । नान्यत्किञ्चित्संभवति तद्दस्यं यत्तदेव तत् ॥ ( ४।४०।३४ ) यादगाचन्तयोर्वस्तु तादगेव तद्वयते। मध्ये यस्य यहन्यत्वं तद्यो गद्विज्ञिमतस् ॥ ( ५।४९।७ ) समस्याद्यन्त पोपंचं दश्यते विकृतिः क्षणात्। संविदः सम्अमं विद्धि नाऽविकारेऽस्ति विक्रिया॥ ( ५।४९।५ )

इस प्रकार की रूप की तबदीली को जिसमें वस्तु फिर अपने पहिले रूप को न प्राप्त हो सके विकार कहते हैं; जैसे दूध से दृही वन जाना। जब दूध दृही वन जाता है तो फिर वह दूध नहीं वन सकता। लेकिन ब्रह्म तो जगत् के आदि, मध्य और अन्त में भो ब्रह्म ही रहता है। इस लिये जिसमें आदि और अन्त का विभाग नहीं हो सकता और जिसमें अवयवों की विकिया नहीं हो सकती उस ब्रह्म में उस प्रकार का विकार जो दूध से दृही बनने में होता है, नहीं हो सकता। ईश्वर में किसी प्रकार की तबदीली (उत्पत्ति, युद्धि, नाश आदि) सम्भव नहीं है, क्योंकि वह रूपरहित है, एक है, और नित्य है। अविकार और अजर कारण विना नाशको प्राप्त हुए कैसे विकारवान हो सकता है? इसिलये परम बहा के सम्बन्ध में उत्पन्न और उत्पादक आदि शब्दों का प्रयोग नहीं हो सकता; क्योंकि वह एक और अनन्त होने से किसी बस्तु की उत्पत्ति नहीं कर सकता। वस्तु का मध्य में भी वहीं रूप होना चाहिये जो आदि और अन्त में होता है। यदि मध्य में कोई दूसरा रूप दिखाई पड़ने लगे तो उसे अममात्र समकता चाहिये। सदा एक समान रूपवाले बहा की जो क्षिण्क विकृति दिखाई पड़ती है उसे अज्ञानजनित अम समकता चाहिये, क्योंकि वास्तव में विकार रहित वस्तु में विकार होना असम्भव है।

(५) ब्रह्म को जगत् का कारण कहना ठीक नहीं है:-नित्यानन्द्तपाञ्जस्य कारणं नास्ति कार्यप्रत्। ( \$1१०।१० ) स्वसत्तायां स्थितं ब्रह्म न बीजं न च कारणस् ॥ ( १।९७।२ ) संस्थितं सर्वेदा सर्वे सर्वाकारमित्रोदितम्। अहरयत्वादछभ्यत्वाच तःकार्ये न कारणम् ॥ ( ई।१६।२६ ) आख्यानाच्यास्यरूपस्य निरामासप्रभादनः । सतो बाप्यसतो वाथ कथं कारणता भवेत् ॥ ( ६।१६।२८ ) यदि कारणतापत्तियोग्यं ज्ञान्तं पदं भदेत्। (११९७।८) अनिद्धितमनाभासमप्रतक्ष्यं कथं भक्त्॥ ( ६।१७।१ ) न च शुन्यमनाचन्तं जगतः कारणं भवेत्। ब्रद्धामुर्ते समृतस्य दृदयस्याबहारूपिणः ॥ ( \$1431१७ ) न चाविकारमजरं सविकारं क्षवाहते। कारणं कविदेवेद किजिज्जवित्तमहेति ॥ ( ६।१९५।१४ ) न हि कारणत: कार्यमुदेत्यसहशं कचित्। (३१९८१९८) ज्ञानस्य देवता नास्ति केवलं ज्ञानमञ्जयम् ॥ (६।१९०।५) सम्पवते दि यत्कार्ये कारणैः सदकारिभिः। मुख्यकारणवैचित्रयं किञ्चित्तत्रावस्रोक्यते ॥ (३।१८।२०) न बहाजगतामस्ति कार्यकारणतोहयः। कारणानामभावेन सर्वेषां सहकारिणाम् ॥ (३।२१।३७)

अजनमा परमात्मा नित्य ही आनन्द से परिपूर्ण है। इसिलये वह जगत्रूपी कार्य का कारण कैसे हो सकता है? अपनी ही सत्ता में स्थित ब्रह्म न किसी का कारण है और न बीज। वह सदा ही सर्व आकारों में स्थित है, लेकिन न दिखाई देता है और न प्राप्त होता है। इसलिये न वह कारण है और न कार्य (कार्य और कारण मिन्न होते हैं, किन्तु ब्रह्म तो सब ही खाकाशों में समान रूप से भौजूद है। इस लिये न वह कारण है और न कार्य। जिसका रूप ऐसा है जो वर्णन में न आ सके और जिसका प्रकाश किसी दूसरे प्रकाश के श्राधीन नहीं है, जो सत् और असत् दोतों हो है, भला वह कारण कैसे हो सकता है? यदि वह कारण हो सकता है तो अवर्णनीय. स्वयंप्रकाश और अतक्यं केंसे रह सकता है ? आदि और अन्त रहित, निराकार ब्रह्म भला अब्रह्म रूप, साकार, दृश्य जगत् कः कारण कैसे हो सकता है ? अविकार और अजर ब्रह्म विना चय की प्राप्त हुए विकार वाले जगत् का कारण कैसे हो सकता है ? जैसा कार्य होता है वैसा ही उसका कारण समकता चाहिये। लेकिन ज्ञान ज्ञेय कैसे हो सकता है ? जो कार्य सहकारी कार्य के उत्पादन में कारण की सहायता करनेवाले ) कारणों की सहायता से उत्पन्न होता है वही मुख्य कारण से भिन्न रूप का हो सकता है। लेकिन ब्रह्म के साथ दूसरे सहकारी कारण न होने से बद्ध से भिन्न जगत् रूपवाला कार्य कैसे उत्पन्न हो सकता है ?

(६) ब्रह्म को जगत् का बीज भी नहीं कह सकते :—
इदं बीजेऽह्नर इव दृश्यमस्ते महाश्वे।
ब्रह्म व एवमजत्वमेतसस्यान्ति शैशवम् ॥ (१।१।२१)
मनः पर्छेन्द्रयातीतं वत्स्यादितरामणः।
बीजं तद्रवितुं शकं स्वयंभूजंगतां कथम् ॥ (१।१।२५)
भाकाशादिप स्थमस्य परस्य परमात्मनः।
सर्वाक्यानुपर्वमस्य कीदशी बीजता कथम् ॥ (१।१।२६)
गगनाङ्गादिप स्वच्छे श्रृन्ये तत्र परे परे।
कथं सन्ति जगनमस्समुह्गमनादवः॥ (१।१।२८)
मेहरास्ते कथमणी दृतः किजिद्दनाहृती।
तद्तदृष्योरेक्यं क च्छावात्त्ययोक्तिम् ॥ (१।१।३२)
साकारवद्धानादावहुराः सन्ति युक्तिम् ।
नाकारे तन्महाकारं जगद्दतीत्ययुक्तिकम् ॥ (१।१।३३)
यनु बद्ध परं शान्तं का तत्राकारकरपना।
परमाणुत्वयोगेऽपि नात्र केवात्र बीजता॥ (३।५४।२२)

जगदास्ते परस्याणोशन्तरित्यपि नोचितम्। सापप कणके मेहरास्त इत्यज्ञकरपना ॥ (६।५४।२४) सति बीते प्रवर्तन्ते कार्यकारणदृश्यः । निराकारस्य कि बीजं क्व जन्मजनकृष्णः ॥ (१)२४१२५) यत्रास्ति थीजं तत्र स्याच्छासा विततरूपिणी । जन्यते कारणैः सा च वितता सहकारिभिः ॥ (\$14 धार ०) सहकारीकारणानामभावे त्वह्नरोष्ट्रतिः । वन्ध्याकन्वेव दृष्टेह न कदावन केनचित् ॥ (४।२।३) समस्त्रभृतपद्मये बीजमाकारि कि भनेता। सहकार्यंथ किं तस्य जायते यहकाज्ञगत्॥ (है।५४।२१) बीजं जहुरीजबपुः फलीभूवं विलोक्यते। ब्रह्माजहिल्लावपुः फलं बीजे च संस्थितम् ॥ (१।१८।२४) बीजोटरे त या सत्ता बीजनेव हि सा भवेत । बीनेऽहरोऽहरतया संधितो नोपसभ्यते ॥ (ई।१९५।३४) जगरीबोपडभ्यते । ब्रह्मणोऽन्तर्जगत्तैवं अस्ति चेनद्रवेद्वित्यं सा ब्रह्मैवाविकारि तत् ॥ (ई।१९९।३५) अविकारादमाकाराहिकायां हतिभाष्ट्रस् बरेतीति किलास्माभिनेव हर्ष न च श्रुतम् ॥ (ई।१९५।३६) अनाकताबाक्रतिमञ्ज चैतत्स्थातुमहित । परमाणी न चैवान्तरिव सम्भान्ति मेरवः॥ (है।१९५।३७) समुद्रके रवमिव जगद्शक्षणि तिष्ठति। महाकारं निराकारे इत्युन्मत्तवची भनेत्॥ (\$1999134) सान्तं परं च साकारस्याधार इति रा**ज**ते । न वक्तुं राजते क्वेब काकारस्याविनाशिता ॥ (ई।१९५।३९)

जो ज्यक्ति यह कहता है कि यह दृश्य जगत् बहा में इस प्रकार रहता है जैसे बीज में खंकुर रहता है वह अपने खड़ान और शैशव का परिचय देता है। जो स्वयम्भू बहा मन और इन्द्रियों से भी खतीत है, जो सूदम से भी सूदम रूपवाला है, वह भला जगत् का बीज कैसे हो सकता है? खाकाश से भी सूदम और संख्या आदि से खतीत बहा भला कैसे बीज हो सकता है? जगत् सुमेर-पर्यंत, खाकाश खादि भला खाकाश से भी सूदम परम बहा में कैसे मौजूद रह सकते हैं। खाकृति रहित परम सूदम बहा में जगत्, जो उससे इतना भिन्न है

जितनी भूप से छाया, कैसे रह सकता है ? आकारवाले यह के बीज में बढ़ का अंकुर रहे यह तो युक्तियुक्त भी जान पड़ता है, लेकिन परम शान्त ब्रह्म में आकारवाला जगत रहे यह समक्त में नहीं था सकता। त्रहा में किसी आकार की कल्पना करना ठीक नहीं है। इसिलये वह बीज नहीं हों सकता। जगत् परम बागु ( सुदम ) ब्रह्म के भीतर रहता है यह ऐसी ही अज्ञान जन्य कल्पना है जैसे यह कहना कि सरसो के करा के भीतर सुमेह-पर्वत । जब बीज ही मौजूद हो तब ही कार्य कारण की परिभाषा का प्रयोग होता है। निर्विकार न किसी का बीज ही हो सकता है और न उससे किसी की उत्पत्ति हो सकती है। जब बीज मौजूद होता है तभी सहकारी कारणों द्वारा श्रंकुर श्रीर शाखा श्रादि फैसरे हैं। सहकारी कारणों के बिना भी बीज से अंकुर की उसत्ति नहीं होती; यह कहना कि होती है ऐसा कहना है कि बाँम स्त्री के यहाँ कम्या उत्पन्न हुई है-जो कभी देखी न सुनी। जब सब प्राणियों का प्रलय हो गया तो उस समय आकारवाला कीन सा बीज रह गया और कीन से उसके सहकारी कारण रह गये जिनसे जगत की उत्पत्ति हो जाये ? (दूसरी बात यह है कि) बीज से जब अंकुर की उत्पत्ति होती है तो बीज का पूर्वरूप नष्ट हो जाता है। लेकिन बहा का रूप तो सदा ही एक समान रहता है। बीज के भीतर जो सत्ता होती है वह बीज के ही बाकार की होती है, अंकुर के आकार की नहीं। बीज में अंकर कहीं दिखाई नहीं देता। लेकिन ब्रह्म के भीतर रहनेवाला जगत् तो जगत ही दिखाई पड़ता है। लेकिन यदि ब्रह्म में जगत् सदा ही रहे तो वह ब्रह्म के समान नित्य और विकार-रहित होगा। अविकार श्रीर श्रनाकार से विकार और श्राकारवाले की उत्पत्ति होना न देखा है और न सुना। यदि आकाररहित में आकारवाला रह सकता है तो परमागु के भीतर भी सुमेर रह सकता है। जो यह कहता है कि जगत् बढ़ा में इस प्रकार रहता है जैसे कि डिविया में रतन, वह उन्मत्त है। परम शान्त बहा आकारवाले जगत का आधार है यह कहना उचित नहीं है। आकारवाला कभी नाशरहित नहीं हो सकता।

(७) कारण रहित होने से जगत् अगमात्र है:—
कारण यस्य कार्यस्य भूमिपाल न विवते।
विवते नेद्र तस्कार्य तत्संविक्तिस्तु विश्रमः॥ (६।९४।९४)

अकारणं तु यत्कार्य संदिवाप्रेऽज्ञुभ्यते ।

वर्द्रपद्वीवभ्रमाद्विदि सुगतृष्णाजलोपमम् ॥ (५१९४१६)
कारणाभावतः कार्यमधृत्वा भवतीति यत् ।

मिथ्याज्ञानाहते तस्य न रूपसुपपयते ॥ (११९४१९९)
कारणाभावतः कार्य न कस्यविदिदं जगत् ।
अकारणत्यादकायत्वं भ्रमाद्विदि त्वदं जगत् ॥ (११९४१९७)
कारणेन विना कार्य विश्व किं नाम वियते ।
यदपुत्रस्य सत्युत्रदर्शनं स भ्रमो न सत् ॥ (६१९४१९५)
यस्त्वकारणको भाति न स्वभावो विज्ञम्यते ।
सर्वरूपण संकक्ष्यगम्यवनगरादिवत् ॥ (६१९४१६)
यादगेव परं ब्रह्म तादगेव ब्रगत्वयम् । (३१२४१९७)
स्वरूपमञ्चदनेव राजतेऽथविवत्वत् ॥ (६१४४१९७)

जिस कार्य का कोई कारण नहीं यह कार्य वास्तविक नहीं होता, वह केवल दृष्टि का अम है। जो कारण रहित कार्य प्रत्यन रूप से दिखाई पड़े उसे मृगतृष्णा के जल के समान देखने वाले की दृष्टि का अम समसो। विना कारण के जो कार्य होता है उसका स्वरूप अम से अतिरिक्त कुछ नहीं होता। इसिलिये कारण न होने से जगत् वास्तविक कार्य नहीं है, भूममात्र है। विना कारण के कार्य कैसे हो सकता है? यदि कहीं दिखाई पड़े तो उसे भूम समसो – जैसे विना पुत्र वाले को पुत्र का दर्शन। जो कारण रहित जगत् दिखाई दे रहा है वह आत्मा ही के भीतर संकल्प और गन्धर्य नगर के समान मिथ्या दृष्टि उदय हो रही है। जगत् का विवर्त (भूम) है। वास्तव में जगत् और ब्रह्म एक ही हैं।

(८) जगत् का दृश्य स्वभ के समान है:—
स्वभे किन्मानमेबार्थ स्वयं भाति नगत्त्या ।
यथा तथेन सगांदी नात्रान्यदुपरकते॥ (६।१७६।९)
तस्मारस्वभवदामासः संविदात्मिन संस्थितः।
सगांदिनानाकृतिना परमात्मा निराकृतिः॥ (६।१९९।४४)

जैसे स्वप्न में चिति जगत् का आकार धारण कर लेती है ठीक वैसे ही सृष्टि के आदि में भी चिति में जगत् का दृश्य उदय होता है। इसलिए संवित् रूप आत्मा में स्वयं निराकार परमात्मा ही जगत् के रूप में प्रकट हो रहा है।

#### (९) अजातवाद:-

न चोत्पन्नं न च ध्वंसि यत्किछादी न विद्यते । उत्पत्तिः कीह्वी तस्य नाशकन्दस्य का कथा ॥ (३।११।३) यथा स्वप्नेऽविननांस्ति स्वानुभृताऽपि कुत्रचित् । त्रवेषं दृश्यता नास्ति स्वानुभृताप्यसन्मधी ॥ ( \$19६१।२२ ) न किञ्चिद्वि सम्पन्नं न च जातं न दरवते। (३।१३।४०) म मिध्यारवं न सत्यत्वं किमपीदमजं ततम् ॥ ( ५।१९५।२३ ) तत्सवं कारणाभावात्र जातं न च विद्यते । (६।५३।१५) वदकारणकं तस्य सत्ता नेद्वोपपचते ॥ ( ५।५३।१६ ) यथा सौवर्णकटके दश्यमानिमदं स्पुटम्। कटकरवं तु नैवास्ति जगर्च न तथा परे ॥ (३।११।८) हेम्म्यूर्मिकारूपधरेऽज्युप्तिकात्वं न विसते। वधा तथा जगहुर्व जगझास्ति च ब्रह्मणि ॥ (३।२१।३३) अनुभूतान्यपीमानि जगन्ति व्योमस्पिणि। प्रथम्यादीनि न सन्त्वेव स्वप्नसङ्ख्यपोरिव ॥ (३।१५।५) पिण्डमहो जगत्यस्मिन्विज्ञानाकाशस्पिणि । महनद्यां जलमिव न सम्भवति जुलचित्॥ (३।१९।७) जायस्त्यप्नसुषुप्रसादिपरमार्थविद्। विदास्। न विद्यते किञ्चित्रि यथास्थितमवस्थितम् ॥ ( \$1१४६१२१ ) स्वप्रसङ्ख्यपुरयोनांस्त्यप्यनुभवस्थयोः मनागपि यथा रूपं सर्गादी जगतस्तथा॥ ( \$1१४६।२२ ) जगरसंबिदि जातायामपि जातं न किञ्चन। (३।१३।४८) परमाकाशमाग्रन्यमच्छमेच व्यवस्थितम् ॥ (३।१३।४९) जातशब्दो हि सन्मात्रपर्याय: श्रुवतां कथम् । प्रादर्भावे जनिस्तुकः प्रादर्भावस्य भूवंपुः॥ ( ५।१४६।१६ ) सत्तार्थं एव भृः प्रोक्तस्त्रस्त्रातस्त्रातस्त्रातस्त्रातस् सर्गतो जात इत्युक्ते संसर्ग इति शब्दितम् ॥ ( ५।१४६।१७ ) एवं न किंचिद्रत्यनं दृश्यं चिक्रगदाद्यपि। चिराकोग्रे चिदाकारां केवलं स्वात्मनि स्थितम् ॥ (३।२१।२४) तस्माद्राम जगदासीच चास्ति न भविष्यति। चेतनाकाशमेवाञ्च कचतीत्यमिवात्मिन ॥ (४।२।८)

जगत् नाम की कोई वस्तु न उरपन्न हुई है और न नाश होती है और न है ही। जब है ही नहीं तो उसकी उत्पत्ति और नाश का क्या कहना है ? जैसे स्वयन में अनुभूत होने पर भी पृथ्वी कहीं नहीं है वैसे ही अनुभव में आनेवाली दरयता भी कहीं नहीं है। न कुछ उत्पन्न हुआ है, न कुछ है और न कुछ वास्तव में दिसाई ही पड़ता है। न मिथ्यात्व है, न सत्यत्व है। जो है वह अजन्मा है। कारण के अभाव से जगत् न उत्पन्न हुआ है और न है। जो अकारण है उसकी सत्ता नहीं होती। जैसे सोने के कड़े में कड़ापन दिखाई देने पर सोने से अतिरिक्त कड़े की कोई सत्ता नहीं है वैसे ही ब्रह्म से अतिरिक्त जगत् की कोई सत्ता नहीं है। जैसे अँगूठी के आकारवाले सोने में झँगूठी की कोई सत्ता नहीं है वैसे ही ब्रह्म में जगत् नाम की कोई वस्तु नहीं है। जैसे स्वप्न और संकल्प में अनुभूत होने पर भी पृथ्वी आदि नहीं होती वैसे ही अनुभव में आनेवाला जगत् भी शून्य ही है। इस शून्य, विज्ञानआकारवाले जगत् में स्थूलता तनिक भी नहीं है; जैसे मरुस्थल में उत्पन्न हुई मृगतृष्णा की नदी में जल नहीं होता। परमार्थ को जाननेवालों के लिये जामत्, स्वप्न और सुपृप्ति आदि कुछ भी नहीं है - जो है सो है। जैसे स्वप्न और संकल्प के जगत् अनुभव में आने पर भी असत् हैं वैसे ही हरय जगत् भी असत् है। जगत्का दृश्य दिखाई देने पर भी कुछ उत्पन्न नहीं हुआ है। परम आकारा शुद्ध रूप से स्थित है। "जात" (उत्पन्न ) होने का अर्थ धातु के अनुसार वर्तमान ही है। कैसे ? सुनो ! जात का अर्थ है "प्रादुर्भृत"। प्रादुर्भृत में "भू" धातु है। भू का अर्थ सत्तात्मक है। इसलिये जात शब्द का अर्थ सत् ही है। इसलिये जगत् उत्पन्न नहीं हुआ। इसलिये जगत् नाम की कोई वस्तुन उत्पन्न हुई है और न है। केवज चिदाकाश ही अपने में स्थित है ! हे राम जगत् न उत्पन्न हुझा है न है और न होगा। चेतनाकाश ही अपने आप में प्रकाशित हो रहा है !

(१०) यह सिद्धान्त उसको नहीं बताना चाहिये जो इसका अधिकारी नहीं है:—

अर्थन्युत्पन्नवृद्धे स्तु दैतद्वयकं हि शोभते । दृश्यानया भोगदशा भावयन्नेष नश्यति ॥ (४।३९।२१) परां दृष्टि प्रयातस्य भोगेक्छा नाभिकायते।
सर्वे ब्रह्मेति सिद्धान्तः काळे नामास्य युज्यते॥ (४।३९।२२)
कादौ क्षमदमप्रार्थेतुंणैः श्विष्यं निक्षोधयेत्।
पश्चारसर्वमिटं ब्रह्म जुन्हस्त्वमिति बोधयेत्॥ (४।३९।२३)
क्षज्ञस्यार्थप्रयुद्धस्य सर्वे ब्रह्मेति यो वदेत्।
महानरकजाळेषु स तेन विनियोजितः॥ (४।३९।२४)
प्रदुद्धयुद्धेः प्रक्षीणभोगेक्छस्य निराश्चिपः।
नास्त्यविद्यामस्त्रमिति युक्तं वक्तुं महात्मनः॥ (४।३९।२९)

जिसमें अभी बुद्धि का पूरा प्रकाश नहीं हुआ है उसको इस प्रकार के सिद्धान्त का उपदेश करना उचित नहीं है, क्योंकि वह इस सिद्धान्त को भोग की दृष्टि से काम में लाकर नाश की ओर प्रवृत्त होगा। जिसके चित्त में भोग की इच्छा न हो और जिसकी दृष्टि ऊँची हो गई हो उसी को "सब कुछ बद्धा ही है" इस प्रकार का उपदेश देना चाहिये। पहिले शिष्य को शम, दम आदि अच्छे गुणों द्वारा शुद्ध करना चाहिये। तब उसको "यह शुद्ध बद्धा ही है" इस प्रकार का उपदेश करना चाहिये। लो अज्ञानी और अप्रबुद्ध को "सब कुछ बद्धा है" इस सिद्धान्त का उपदेश देता है वह उसे नरक की ओर प्रवृत्त करता है। जिसकी बुद्धि चेतन हो गई है, जिसके मन से भोग की इच्छायें निकल गई हैं और जिसको किसी प्रकार की आशायें नहीं हैं, उस महात्मा को ही यह उपदेश देना चाहिये कि न अविद्धा है और न पाप है। और को नहीं।

त्रहा चिन्मात्र सत्ता ही नहीं है, ज्ञानन्द भी है। संसार और जीवन में जो त्रानन्द का लेश दिखाई पड़ता है वह त्रहानन्द का ही ज्ञाभास मात्र है। सारे प्राणी ज्ञानन्द की खोज में रहते हैं, किन्तु कोई भी ज्ञानन्द को प्राप्त नहीं कर सकता जब तक कि वह ज्ञानन्द की तलाश बाह्य विषयों में करता रहता है। ज्ञानन्द की प्राप्ति तभी होती है जब जीव बाहर के विषयों में उसकी खोज न करके अपने आतमा में ही उसका अनुभव करने लगता है। संसार में ज्ञानन्द कहीं नहीं है। जानन्द केवल ज्ञातमा में ही है। जब तक मनुष्य की दृष्टि बाहर के विषयों पर लगी रहती है तब तक वह दुःखी रहता है। विषयों को त्याग कर जब वह आतमा में स्थित हो जाता है तब ही मुखी हो सकता है। योगवासिष्ठ का यह सिद्धान्त यहाँ पर विशेषतया प्रतिपादित किया जायेगा। योगवासिष्ठ के अनुसार सब ही प्राणी ज्ञानन्द की प्राप्ति के लिये प्रयत्न करते हैं:—

आनन्दायेव भ्तानि यतन्ते यानि कानिचित्। (१।१०८।२०) सब प्राणी श्रानन्द के लिये हो यत्न करते हैं। लेकिन जीवन में श्रानन्द कहाँ है।

(१) विषयों के भोग दूर से देखने मात्र को अच्छे लगते हैं:—

> आपातमात्रमधुरमावद्यकपरिक्षयम् । भोगोपभोगमात्रं मे कि नामेदं मुखावद्वम् ॥ (९।२२।३०) आपातमधुरारम्भा भङ्गुरा भवद्देवदः। अचिरेण विकारिण्यो भीषणा भोगभुमयः॥ (ई।६।८)

विषयों का भोग कभी भी सुख देनेवाला नहीं है, वह तो दूर से देखने मात्रको अच्छा लगता है और चल भर में चील हो जाता है। संसार के सभी भोग आरम्भ में और दूर से अच्छे दिखाई पड़ते हैं, लेकिन वे सब चिलिक हैं, संसार में फैंसाने वाले हैं, भय के उत्पादन करने वाले और अल्प काल में ही दुःख में तबदील हो जाने वाले हैं।

(२) संसार के सब सुख दु:खदाई है :-सर्वस्या एव पर्यन्ते सुखाशायाध संस्थितम् । ( १।५१।६ ) मालिन्यं द:समप्येवं ज्वालाया इव कजबम् ॥ ( ४।२९।७ ) सर्वोऽसचा स्थिता मूर्धिन मूर्धिन सम्येण्यसम्यता । सुखे ु मूर्जि दुःसानि किमेडं संध्याम्बह्म ॥ ( ५।९।४१ ) रम्येष्यरम्यता दृहा स्थिरेष्यस्थिरतापि च। सत्येश्वसत्यतार्थेषु तेनेह विरक्षा वयम् ॥ ( \$193198 ) विषया विषवेषस्या वामाः कामविमोहदाः। रसाः सरसर्वेरस्या छुठन्नेषु न को इतः॥ ( ५।१३।३१) आपदः सम्पदः सर्वाः सुखं दुःखाय केवत्तम् । जीवितं मरणायेव वत मायाविज्यम्तस् ॥ ( ई।१३।७३ ) भोगा विषयसम्भोगा भोगा प्रव कणावताम् । इशन्त्येव मनावस्त्रष्टा दृष्टाः नष्टाः प्रतिकाणम् ॥ ( ५।९३।७५ ) सम्पदः प्रमदारचैत्र तरङ्गोत्सङ्गभङ्गुराः । कस्तास्यद्विकणाच्डवच्डायास समते सुधः ॥ ( 51१३।७८ ) **व**ादम्बधारुडायागत्वयो यौवनश्चियः। आपातरम्या विषयाः पर्यन्तपरितापितः॥ ( ५।९३।८४ ) संसार प्रव द:खनां सीमान्त इति कथ्यते । तनमध्ये पतिते देहे मुखमासायते कवम् ॥ (१।१।१२)

जैसे अप्र की ज्वाला के सिर पर धुएँ की कालस मौजूद रहती है वैसे ही संसार के सभी सुखों की आशाओं का अन्त दुःख में ही होता है। भाव का अन्त अमाव में, सौन्दर्य का अन्त कुरूपता में और सुख का अन्त दुःख में होता है-किसके पीछे दौड़ ? रम्य वस्तुओं में अरम्यता दिखाई पड़ती है; स्थिर पदार्थों में अस्थिरता; सत्य में असत्यता। इसी कारण मेरे लिये किसी वस्तु में रस नहीं रहा। विषय विष के समान दु खदाई हैं; खियाँ काम के मोह में फँसाने वाली हैं; स्वादों का अन्त निरसता में होता है; इनके चकर में पड़ कर कौन नहीं मारा जाता? संसार की जितनी सम्पत्तियाँ हैं वे सब आपत्तियाँ हैं, जितने सुख हैं वे सब दुःख देने वाले हैं; जीवन मरने के लिए है। विषयों के भोग साँपों के फणों की नाई विषते हैं; जहाँ जरा उनको स्पर्श किया कि कौरन ही हैं से लेते हैं। विषय भोग इतने चिण्क हैं कि देखते-देखते उनका

अन्त हो जाता है। सम्पत्तियाँ और खियों का सौन्दर्य तरहों के समाम चलायमान हैं। कीन बुद्धिमान आदमी इनके सहारे ऐसे रहेगा जैसे कोई साँपो के फणों की छाया में बैठकर सुखी होगा? यौधन का सौन्दर्य ऐसा अस्थिर है जैसा कि शरद्अतु के बादल की छाया; दूर से रम्य दिखाई पड़नेवाले विषय जीवन के अन्त तक दुःख देते हैं। संसार तो दु:खों की अन्तिम सीमा है, उसमें पड़कर सुख कैसे प्राप्त हो सकता है?

(३) संसार का सारा व्यवहार असार है:-

पातः पक्षप्रकारमेव मरणं दुर्निवारणम् । (कृष्टा३)
भाषुर्गष्टराविनतं जलं करतळादिव ॥ (कृष्टा३)
क्षेण्णनभारत इव सम्प्रवात्येव यौवनम् । (कृष्टा६)
इन्द्रजाळमिवासत्यं जोवनं जीर्णसंस्थिति ॥ (कृष्टा६)
सुखानि प्रपष्ठायन्ते शरा इव धनुरच्युताः । (कृष्टा६)
पतन्ति वेतो दुःजानि तृष्णा गुप्त इवामिषम् ॥ (कृष्टा६)
सुस्वदः प्रावृषीवायम् शरीरं क्षणभंतुरम् । (कृष्टा६)
सम्भागभं इवासारो व्यवहारो विचारणः ॥ (कृष्टा६)
सत्वरं युवता यति कान्तेवाप्रियकामिनः । (कृष्टा६)
वछाद्रतिसयाता वैरस्यमिव पादपम् ॥ (कृष्टा६)

जैसे पके हुए फल का नीचे गिरना नहीं हक सकता, ( उसे अवश्य ही गिरना है ), वैसे हो मौत भी नहीं रोकी जा सकती. ( एक न एक दिन अवश्य ही आती है )। अत्येक चएा आयु ऐसे चीया होती जा रही है जैसे कि हथेली पर रक्खा हुआ जल। यौवन इस तेजी से दौड़ा जा रहा है जैसे कि पहाड़ी नदी; अस्थिर जीवन ऐसा मूठा है जैसे इन्द्रजाल का हश्य। मुख इतनी जल्दी से भाग जाते हैं जितनी जल्दी से धनुप से छूटे हुए वाए। दु: ह्य मन के ऊपर इस प्रकार आकमण करते हैं जैसे गिद्ध मांस के ऊपर आ गिरता है। शरीर इतना चएाभंगुर है जितने कि वरसाती नालों के ऊपर के बुल्बुले। विचार करने पर संसार का सारा व्यवहार इतना सारहीन दिखाई पड़ता है जितना कि केले का खम्भा। यौवन इस शीव्रता से भाग जाता है जैसे किसी अप्रिय कामी को छोड़ कर उसकी प्रिया दूसरे युवक के साथ भाग जाती है। सब विषयों में नीरसता उदय हो जाती है, जैसे कटे हुए पेड़ का रस सूख जाता है।

# ( ४ ) सांसारिक अभ्युदय सुख देनेवाला नहीं है :-

रम्पे धनेऽघ दारादी हर्पस्यावसरो हि कः। वृद्धायां सुगत्व्यायां किमानन्दी जलाधिनाम्॥ (४।४६।३) धनदारेषु वृद्धेषु दुःसं युक्तं न तुष्टयः। वृद्धायां मोहमायायां कः समायासवानिहः॥ (४।४६।४)

धन और स्ती पुत्र आदि की बृद्धि होने पर हुएँ करने का अवसर क्या है ? मृग-तृष्णा की नदी में यद्यपि बाढ़ भी आ जाए तो भी जल की चाहना रखनेवालों (प्यासों) को क्या आनन्द हो सकता है ? धन और स्त्री आदि के बढ़ने पर खुशी न होनी चाहिये बहिक दुःख होना चाहिये। मोह की माया के अधिक होने पर किसको आनन्द होता है ?

# ( ५ ) सुख दु:ख का अनुभव कव होता है :-

यथा प्राप्तिक्षणे वस्त प्रथमे तुष्ये तथा। न प्राप्त्येकक्षमार्थ्यमिति को नातुभृतवान् ॥ (५।४४।४) बाञ्डाकाले यथा वस्तु तुष्ये नान्यदा तथा । (\$18813) वाञ्छाकां सहये यसत्र वाञ्छैत कारणस् ॥ (१।४४।४) बद्धवासनमर्थो यः सेव्यते सुख्यत्यसौ। यत्सुखाय तहेवाञ्च वस्तु दुःसाय नासतः॥ (ई।१२०।१८) अविनाभावनिष्ठत्वं प्रसिद्धं मुखदुःखयोः। तनुवासनमर्थो यः सेव्यते वा विवासनम् ॥ (६।१२०।१९) भासी सुवायते नासी नाशकां न दुःखदः । (६।१२०।२०) यस्मुखं दुःखमेवाहुः क्षणनाशानुमृतिभिः ॥ (६।६८।३१) अकृत्रिममनाचन्त यत्पुषं तत्पुषं विदुः ॥ (५१६८१३१) इच्छोदयो यथा दु:समिच्डाबान्तिर्वथा ससम्। तथा न नरके नापि ब्रह्मकोकेऽनुभूवते ॥ (ई।३६।२४) यत्र नाम्युद्वं चित्तं तत्सुखमङ्जिसम् । न स्वगांदी सम्भवति मरी दिमगृदं यथा। (१।४४।२६) चित्तोपशमजं स्कारमवाच्यं वयसा सुसम्। क्षयातिशयनिर्मुकं मोरेति न च बाम्यति ॥ (६।४४।६७) आवापिकिरे राम नृनं परिहते हदा। प्रमानागतसौन्द्रयों ह्वादुमायाति चन्द्रवत् ॥ (६१७४१४)

न तथा सुस्रस्यद्वसंत्रमा वरवर्णिनी।
यथा सुस्रयति स्वान्तमिन्द्वशीता निराद्यता॥ (९१४४१४०)
अपि राज्याद्वपि स्वर्गाद्वीन्द्वोसपि माधवात्।
अपि कान्तासमासद्वाद्वेरारणं परमं सुक्तम्॥ (९१४४१४४)
इदमेवास्त्रिवदं मास्तु ममेति इदि रञ्जना।
न यस्यास्ति तमात्मेश तोक्वयन्ति क्यं जनाः॥ (९१४४।५०)

किसको इस बात का अनुभव नहीं है कि इच्छित वस्तु की प्राप्ति के इए में जो खुशी किसी व्यक्ति को होती है वह खुशी उन्न वस्तु की प्राप्ति के ज्ञण के पीछे नहीं होती। जब किसी वस्तु की कोई इच्छा करता है तभी वह वस्तु उसको सुख देनेवाली जान पड़ती है - और जैसी सुखदाई वह इच्छा रहते हुए जान पड़ती है वैसी दूसरे समय (जब कि उसकी इच्छा न हो ) नहीं जान पड़ती। अत्तएव हमारी इच्छा ही वस्तु में सुख का आभास उत्पन्न करती है। वासना के रहते हुए जब किसी वस्तु का उपभोग किया जाता है तभी वह सुखदाई जान पड़ती है, और जो वस्तु सुखदाई जान पड़ती है उसके नष्ट होने पर ही इसको दुःख होता है। जिस वस्तु से इसको सुख होता है उसी से इमको दुःख भी होता है। बिना वासना के अथवा अल्प वासना से जिस वस्तु का सेवन किया जाता है वह न तो भोग करने से सुख देती है और न उसका नाश होने से हमको दुःख ही होता है। अनुमूर्ति के चिंगिक होने के कारण मुख दु:ख में परिणत होता है। जो मुख किसी खास बाह्य कारण से उत्पन्न नहीं होता; जो अनादि और अनन्त है, वही आत्मा का मुख असली मुख है—( क्योंकि वह मुख इिंग्ज़ न होने के कारण दु:ख में परिण्त नहीं होता)। इच्छा के उदय होने पर जो दुःख होता है वह दुःख नरक में भी नहीं होता, और इच्छा के शान्त होने पर जो मुख होता है वह मुख बहालोक में भी नसीव नहीं होता। जैसे मरुमूमि में कहीं पर भी वर्फ का स्थान नहीं होता वैसे ही जो अकृत्रिम सुख चित्त (इच्छा, वासना) के न उदय होने से होता है वह स्वर्ग जैसे स्थानों में भी नहीं प्राप्त हो सकता। चित्त के शान्त हो जाने पर जिस सुख का अनुभव होता है वह सुख (आनन्द) इतना महान् है कि वचनों से प्रकट नहीं किया जा सकता। उसमें कमी और वृद्धि नहीं होती, और वह न स्त्पन्न होता है और न नष्ट होता है। जब हृद्य से सब आशाओं (इच्छाओं ) का त्याग कर दिया जाता है तव मनुष्य को वहा आनन्द होता है और उसके मुख की शोभा चन्द्रमा की शोभा की नाई हो जाती है। परम मुन्दर और चाही हुई की आलिक्सन करने पर उतना आनन्द नहीं दे सकती जितना आनन्द अपने भीतर से आशाओं (इच्छाओं ) के निकाल देने पर होता है। इच्छारहित होना राज्य से, स्वर्ग से, चन्द्रमा से, भगवान से, प्रेमिका की प्राप्ति से भी अधिक मुखदाई है। "यह वस्तु मुक्ते मिले. यह वस्तु मेरे से दूर हो"—ितस पुरुष के हृदय में इस प्रकार की भावना नहीं रही, भला उस आत्मा के स्वामी की तुलना किससे की जा सकती है? (अर्थात् उसके ऐसा मुखी कोई नहीं है)।

#### (६) आत्मानन्द:-

क्षणं वर्षसहस्तं वा तत्र सरुध्वा स्थिति सनः । रितमेति न भोगीचे दृष्टस्याँ इवावनी ॥ (११९४१६९) तस्पदं सा गतिः शान्ता तक्ष्कृयः शाचतं शिवम् । तत्र विधान्तिमासस्य भूयो नो बाधते असः ॥ (११९४१७०) तां महानन्दपद्वीं विचादासाय देहिनः । दृश्यं न बहु मन्यन्ते राजानो दीनतामित्र ॥ (११९४१७२)

जैसे जिस आदमी ने स्वर्ग का मुख देख जिया है उसका मन पृथ्वी पर नहीं लग सकता वैसे, जिसने कुछ समय के लिये भी आतमा में स्थिति प्राप्त कर ली है उसका मन भोगों में नहीं लग सकता। आत्मानुभव ही हमारा अन्तिम पद है, वही हमारी अन्तिम शान्त गित है, वही हमारा परम, नित्य और कल्याणमय श्रेय है। उसमें विश्राम पाकर फिर हमको भ्रम में नहीं पड़ना पड़ता। उस महा आनन्द की पदवी को प्राप्त करके प्राणी हश्य जगत् को कुछ भी नहीं सममता ( उसकी कदर नहीं करता ), जैसे राजा लोग दोन अवस्था की चाहना नहीं करते।

Days San I was a series of

## २२-- वन्धन और मोच

उपर बतलाए हुए आत्मानन्द का अनुभव किसी किसी पुरुष को ही होता है। जिसको आत्मा का झान ही नहीं है, और जो पुरुष आत्मा को न जानकर विषयों के भोगों में ही आनन्द की तलारा करता किर रहा है, और एक विषय में उसे न पाकर दूसरे विषयों की इच्छा करता हुआ एक जन्म से दूसरे जन्म में भटकता रहता है वह सदा ही दुःखी रहता है। इस प्रकार के भटकने और दुःख की अवस्था का ही नाम बन्धन है और इस अवस्था से झूटकर निजानन्द में स्थिर हो जाने का ही नाम मुक्ति या मोझ है। यहाँ पर हम योगवासिष्ठ के अनुसार बन्धन और मुक्ति का वर्णन करेंगे।

#### (१) बन्धन का स्वरूप-

पदार्थवासनादार्थ्य वस्त्र इत्यभिषीयते । (२।२।५)
सुस्तदुःसैर्युतो योऽसौ स्वयं बन्धानुमृतिमान् ॥ (ई।१२५।३४)
उपारेयानुपतः हेवैकान्तविवर्जनम् ।
यरंतन्यनसे राम तद्वत्यं विद्धि नेतरत् ॥ (५।१३।२०)
वपुर्दश्यस्य सत्ताङ्ग बन्ध इत्यभिषीयते । (३।१।२२)
वासनावासने एव कारणं बन्बमोक्षयोः ॥ (ई।१२५।६१)
कार्त्वमहमित्यादिर्मिष्यात्मा स्वयमुच्यते ।
यावदेतत्वंभवति तावन्मोक्षो न विद्यते ॥ (३।१।२३)

जगत् के पदार्थों की वासना के दृढ़ होने का नाम बन्धन है। जो सुख और दुःखों से थुक्त है वही बन्धन का अनुभव करता है। उपादेय (प्राप्त करने योग्य) वस्तुओं की प्राप्ति की इच्छा करना और हेय (त्यागने योग्य) वस्तुओं से द्रेष करना ही बन्धन है और दूसरा कुछ नहीं। द्रष्टा का दृश्य की सत्ता में विश्वास बन्धन है। वासना का होना और न होना ही बन्धन और मोज्ञ के कारण हैं। जगत्, तू, और मैं आदि का जो यह मूठा दृश्य है, जबतक इसमें विश्वास है ववतक मोज्ञ नहीं होता।

#### (२) बन्धन के कारण :-

#### (अ) वासना :-

वासनातन्तुवद्धा ये आशापाशवशीनृताः । वश्यतां यान्ति ते छोकं रज्ञुवद्धाः खमा इव ॥ ( ४।२७।१८ ) ये भिन्नवासना धीराः सर्ववासकतुद्धाः । न हृष्यन्ति न कुप्यन्ति तुर्जयास्ते महाधियः ॥ ( ४।२७।१९ ) कोशकारवद्दात्मानं वासनातनुतन्तुभिः । वेष्टवर्षेव चेतोऽन्तवांलस्वासावनुष्यते ॥ ( १।१०।८ )

आशा के फाँसों में बँधे हुए और वासना की रिस्सियों से जकड़े हुए जीव संसार में इस प्रकार बन्धन को प्राप्त होते हैं जैसे रस्सी से बँधे हुए पत्ती। जो धीर पुरुष अपनी बासना (रूपी रस्सी) को तोड़ चुके हैं, जो सब जगह असक्त हैं और जो न किसी अवस्था में प्रसन्न होते हैं और न किसी से कुद्ध, वे कभी बन्धन में नहीं पड़ते। वासनाओं के तागों से मन अपनी मुखंता के कारण अपने आप को इस प्रकार बन्धन में डाल लेता है जैसे कि रेशम का कीड़ा।

#### (आ) अपने आप को परिमित समझना :-

इयनमात्रपरिच्छित्रो येगातमा सञ्यमावितः। स सर्वजीऽपि सर्वत्र परां छपणतां गतः॥ (४।२७।२२) अनन्तस्याप्रमेयस्य येनेयत्ता प्रकल्पिता। आत्मनस्तस्य तेनातमा स्वात्मनैवावसीहृतः॥ (४।२७।२३) आस्थामात्रमनन्तानां दुःखानामाकरं विदुः। अरास्थामात्रमभितः पुखानामाकरं विदुः॥ (४।२७।२१) अयं सोऽदं ममेदं तदित्याकल्पितकल्पनः। आपदां पात्रतामेति पयसामिव सागरः॥ (४।२७।२१)

जिसने अपने भीतर यह भावना हड़ कर ली है कि "मैं केवल इतना ही हूँ" वह सर्वज्ञ और विभु होता हुआ भी जुड़ता को प्राप्त होता है। जिसने अनन्त और अप्रमेश आत्मा को महदूद (परिच्छिन) मान लिया है उसने अपने आपको बन्धन में डाल दिया। आस्था अनन्त दुखों का उद्गम है और अनास्या अनन्त मुखों का। जैसे समुद्र में जलों का प्रवेश होता है वैसे ही उस प्राणी के ऊपर अनेक आपत्तियाँ आती हैं जो "यह मैं हूँ, यह मेरा है" इस प्रकार की कल्पना करता रहता है।

#### (ई) मिथ्या भावना :-

मिध्याभावनया ब्रह्मन्त्वयिकलपक्छिद्धताः। न ब्रह्म वयमित्यन्तिविक्षयेन द्वाभोगताः॥ (४।१२।२) ब्रह्मणो व्यतिरिक्तवे ब्रह्मार्यवयता अपि। भावयन्त्यो विमुद्धान्ति भीमासु भवसृमिषु॥ (४।१२।३)

ध्यपनी कल्पनाओं द्वारा इत्पन्न की हुई इस प्रकार की मिथ्या भावना के दृढ़ होने से कि ''मैं ब्रह्म नहीं हूँ" इमलोग अधोगित को प्राप्त होते हैं। ब्रह्मरूपी समुद्र में वास करते हुए भी इमलोग यह समक कर कि इम ब्रह्म से कोई धलग वस्तु हैं—धीर इस प्रकार की भावना को दृढ़ करके—संसार की भयानक खबस्थाओं में मोह को प्राप्त होते हैं।

### (ई) आत्मा को भूलना :-

हेतुर्विहरणे तेषामात्मविस्मरणाहते । त कञ्चिल्यास्यते साघो जन्मान्तरपळप्रदः ॥ (३।९९।१४) नाहं ब्रह्मेति संकल्पात्सुहहाहुध्यते मनः । (३।११४।०३)

संसार में धूमने खाँर जनमजनमान्तर का फल पाने का हेतु जीवों के लिये खात्मा को भूलने के सिवाय कुछ भी नहीं है। "मैं बहा नहीं हूँ" इस संकल्प से मन दृढ़ बन्धन में पड़ जाता है।

#### ( उ ) अहं भावना :-

अहमित्येव संकल्पो बन्यायातिविनाशिने। नाहमित्येव संकल्पो मोक्षाय विम्रहातमने॥ (११९१११) "मैं यह हूँ" इस प्रकार का संकल्प नाशकारी बन्धन में डालनेवाला है और "मैं यह नहीं हूँ" इस संकल्प से मोज्ञ प्राप्त होता है।

( ऊ ) अज्ञान :--

बडो देहो न दुःखाई दुःखो देखविजास्तः। अविजारो धनाज्ञानादकानं दुःखकारणम्॥ (३।११९।१९) अपरिज्ञात आत्मेव अमतां समुपागतः। ज्ञात आत्मत्वमायाति सीमान्तः सबसंविदाम्॥ (६।१०।४) जड़ देह को दुःख नहीं होता, विचारहीन देहवाले को ही दुःख होता है। गहरे बज़ान से विचारहीनता खाती है—इसिलये बज़ान ही दुःख का कारण है। आत्मा के खज़ान से ही भ्रम उत्पन्न होता और आत्मा के ज्ञान से ही सर्व प्रकार की सम्पत्तियों की प्राप्ति होती है।

#### (३) मोक्ष का स्वरूप:-

सक्छाशास्त्रसंसदस्या यतस्वयं चेतसः क्षयः। स मोक्षनाम्ना कथितस्वरवज्ञेरात्मद्वितिमः ॥ (५।७३।३६) जगर्भमं परिजाय यहवासनमासितम्। विस्ताश्चेपविषयं विदि निर्वाणहुच्यते ॥ (ई।४२।५१) द्वीपनिवाणनिवाणमस्तं गतमनोगतिम् । आत्मन्येव दार्व यातं सन्तमेवामलं विदुः ॥ (५।३८।३२) यचु चल्रसहीनं तन्मनो स्वस्टवते। तरेव च तपःशास्त्रिदान्तो मोक्ष उच्यते ॥ (३।११२।८) परस्य पुंसः संकल्पमयत्थं विजन्नकाते। अचित्तत्वमसंकृत्पानमोक्षस्तेनाभिजायते 11 (9183160) दृश्यं विश्सतां यातं यदा न स्वदते कविततः। तदा नेच्डा प्रसरित तदेव च विमुकता॥ (६।३७।३३) अस्यन्तविस्मृतं विश्वं मोक्ष इत्यमिधीयते। इंटिसतानीटिसते तत्र न स्तः केवन कस्यचित्।। (३।२१।११) अज्ञानस्य महायन्येतिध्यावेद्यात्मनोऽप्रतः । अहमित्वर्थस्यस्य भेदो मोक्ष इति स्मृतः ॥ (६।२०११७)

सब इच्छाओं से अजग होने पर जो चित्त का चीए हो जाना है उसे आत्मदर्शी तत्त्वज्ञानी मोच कहते हैं। जगन को भूम समक्त कर, सब विषयों को नीरस समक्त कर, वासना रहित होकर स्थित होने का नाम निर्वाण है। आत्मा में मनकी किया के ऐसे शान्त हो जाने को जैसे कि दीपक बुक्त जाता है निर्वाण कहते हैं। जब मन चक्रजता से मुक्त हो जाता है तब उसको मुर्दा मन कहते हैं। उसका हो नाम योग और शास्त्रों में मोच है। परम आत्मा जब संकल्पयुक्त होता है तब उसे मन कहते हैं। संकल्प रहित होने पर वह मन नहीं रहता। उस स्थिति का नाम हो मोच है। जब हरव पदार्थ में रस न प्रतीत हो और उनमें किसी प्रकार का स्वाद न आवे, और उनके प्राप्त करने की इच्छा मनमें न उदय हो तब मुक्ति का अनुभव होता है। जब जगत् का इतना विस्मरण हो जाए कि उसकी किसी वस्तु के लिये न इच्छा हो और न द्रेष, तब मोच का अनुभव होता है। मिध्या झान से उत्पन्न हुई अझान की मूठी गाँठ जो अहंभाव के रूप में अनुभूत हो रही है जब खुल जाती है तब मोच का अनुभव होता है।

# ( ४ ) मोध का अनुभव कव होता है :--

यदा बहार्गेर्जीवो युक्तस्त्वक्त्वा सनोत्गान् । (६११२८।४५)
संशान्तकरणप्रामस्तदा स्थात्सर्वमः प्रसुः ॥ (६११२८।४६)
रेहेन्द्रियमनोवुद्धः परस्तस्मान्त यः परः । (६११२८।४६)
सोऽह्मस्मि यदा ध्यारंग्नदा जीवो विमुच्यते ॥ (६११२८।४७)
सर्वभृतेषु चात्मानं सर्वभृतानि चात्मिनः । (६११२८।४८)
यदा परवत्यभेरेन तदा जीवो विभुच्यते ॥ (६११२८।४९)
कर्मभोक्पादिनिर्मुक्तः सर्वोपाधिविवर्गितः । (६११८८।४९)
सुखदुःश्वविनिर्मुक्तः सर्वोपाधिविवर्गितः । (६११८८।४९)
आग्रत्स्वप्रसुषुतास्यं हित्वा स्थानवर्णयदा । (६११२८।४९)
विशेचुरीयमानन्दं तदा जीवो विभुच्यते ॥ (६११२८।४९)
यदि सर्वे परित्यज्य निष्यस्य स्थानवर्णयदा । (६१६८।६९)
यदि सर्वे परित्यज्य निष्यस्य स्थीयते यदि ।
प्राप्त एवाङ्ग तन्मोक्षः विभेताविव दुष्करम् ॥ (६१६६।६९)

जब सब इन्द्रियाँ शान्त हो जाती हैं और जीव मन के गुणों का त्याग करके बहा के गुणों को प्रहण कर लेता है, तब वह विभुत्व का अनुभव करता है। जब जीव इस प्रकार का ध्यान करता है कि वह सब इन्द्रियों, मन और बुद्धिसे भी जो परे हैं उससे भी परे रहनेवाला तस्त्र है, तब मुक्त हो जाता है। जब जीव सब प्राणियों में आत्मा की और आत्मा में सब प्राणियों को देखता है और किसी प्रकार का भेद नहीं समभता, तब वह मुक्त होता है। कर्न्ट्र और भोक्त्र से मुक्त, सब उपाधियों से छूटा इआ, मुख दुःख के अनुभव से बरी होने पर जीव मुक्त होता है। जब जीव जामन, स्वय्न और मुपुप्ति—तोनों अवस्थाओं से ऊपर उठ कर चौथी अवस्था के आनन्द का अनुभव करने लगता है, तब वह मुक्त होता है। यदि सब विषयों का मनसे करने लगता है, तब वह मुक्त होता है। यदि सब विषयों का मनसे

त्याग करके, वासनामां से ऊँचे उठ जाए तो जीव उसी च्या मुक्त हो जाता है—इसमें जरा भी संशय नहीं है। मोच प्राप्त करना क्या मुश्किल है ? जिस-जिस विषय की इच्छा हो उस उसका त्याग करता रहे तो मोच ही है।

### (५) मोक्ष दो प्रकार का है :-

द्विविधा मुक्तता छोके संभवत्यनवाष्ट्रते। सरेहैका विदेहान्या विभागोध्यं तथोः श्रुणु ॥ (५।४२।११)

मोच दो प्रकार का होता है—एक सदेह और दूसरा विदेह। उनका भेद सुनो।

#### (अ) सदेह मोक्ष:-

असंसक्तमतेर्थस्य त्यागादानेषु कर्मणाम् । नैयणा तत्स्थिति विदि त्वं जीवनमुक्ततामिद्व ॥ (५१४२।१२)

जिस जीते हुए पुरुष के लेने और देने के कामों में किसी प्रकार की वासना नहीं रहती (केवल कर्म करता है) उसे जीवन्मुक्त (जीते हुए अर्थात् शरीर के रहते हुए ही मुक्त) कहते हैं।

#### (आ) विदेह मोक्ष:-

सैन देहक्ष्ये राम पुनर्जननवर्जिता। विदेहमुक्तता प्रोक्ता तरस्था नापान्ति दश्यताम् ॥ (५।४२।१३)

शरीर के नष्ट हो जाने पर जब फिर जन्म होने की सम्भावना न हो उस प्रकार की मुक्ति को विदेह-मुक्ति कहते हैं।

## (६) सदेह और विदेह मुक्ति में विशेष मेद नहीं है:-

न मनागपि भेदोऽस्ति संद्वादेहमुक्तयोः। सस्पन्दोऽप्यथवाऽस्पन्दो वायुरेव यथानिकः॥ (२।४।५)

जैसे चलती हुई और स्थिर वायु में जरा भी भेद नहीं है ठीक वैसे हो सरेह और विदेह मुक्ति में कोई विशेष भेद नहीं है।

# (७) मुक्ति और जड़स्थिति का मेद:-

चिच्छक्तियांसभावीजरूपिणी स्वापर्धांमणी। स्थिता रसतया नित्यं स्थावशादिषु वस्तुषु॥ (३११०१२३)

यथा बीजेषु पुष्पादि सही राशी घटो यथा। तथाञ्तः संस्थिता साधो स्थावरेषु स्ववासना ॥ (१।२०।१९) यत्रास्ति वासनाबीजं तत्सुप्रसं न सिद्धये। निर्वीजा वासना यत्र तत्त्वें सिद्धिदं स्मृतम् ॥ ( १११०।२०) अतः सुप्ता स्थिता मन्दा यत्र बीज इवाङ्करः । वासना तत्सुप्रसत्वं विदि जन्मप्रदं पुनः ॥ (ई।१०।१६) स्थावरादय एते डि समस्ता श्रद्धधर्मणः। सुपुसपदमारूडा जन्ययोग्याः पुनः पुनः॥ (३।१०।१८) वासनायास्तथा वह र्ज्जणञ्चाधिष्टिपासपि। स्नेहवैरविषाणां यः शेषः स्वल्पोऽपि बाधते ॥ (ई।१०१२१) अन्तः संडीनमननं परितः सुप्तवासनम् । बुपुस जडधमापि जनमदःसदातप्रदम् ॥ (१।१०।१७) तत्र व्रस्थिता मुक्तिमन्य वेद्विदां वर। प्रसपुर्यहका यत्र वित्स्थिता हःश्वदायिनी ॥ (ई।१०।११) निर्दरधवासनाबीजसत्तासामान्यरूपवान् । संदेही वा विदेही वा न भृयो दःसभारभवेत् ॥ (१।१०।२२) बुद्धिपूर्वे विचार्थेहं यथावस्त्ववछोकनात्। सत्तासामान्यबोधो यः स मोछ्छेदनन्तकः ॥ (१।१०।१३) परिज्ञाय परित्यामी वासनानां य उत्तमः। सत्तासामान्यरूपस्वं तत्त्रीवलयपदं विदः॥ (६।१०।१४) विचार्यायेः सहास्रोक्य बाह्याण्यध्यात्मभावदातः। सत्तासामान्यनिष्ठत्वं यत्तत्त्रहा परं विद्वः॥ (६।१०।१५)

जड़ वस्तुओं के भीतर भी वासना के बीज के रूप में सोई हुई चित्-शक्ति उनके रस (विशेष तस्व) के आकार में वर्तमान रहती है। जैसे बीज में फूल आदि, और मिट्टी में घड़ा रहता है, वैसे ही जड़ वस्तुओं के भीतर उनकी वासना रहती है। वह सुपुप्ति (जड़वत् स्थिति) जिसमें वासना का बीज शेष रहता है, सिद्धि देनेवाली नहीं है (अर्थात् इस प्रकार की स्थिति का नाम मोच नहीं है)। सिद्धि देनेवाली वह तुर्या स्थिति है जिसमें वासना निर्वीज हो जाती है। वह अवस्था जिसमें मन्द रूप से वासना सोई रहती है जैसे कि बीज के भीतर अंकुर रहता है, दूसरे जनमों के देनेवाली है। स्थावर आदि जितनी ऐसी जड़ स्थितियाँ हैं जिनमें वासना सुप्त अवस्था में रहती जितनी ऐसी जड़ स्थितियाँ हैं जिनमें वासना सुप्त अवस्था में रहती

है, अवस्य ही दूसरे जन्मों की उत्पन्न करानेवाली हैं। आग, ऋण, व्याधि, बैरी, प्रेम, बैर और विष का जैसे चरा सा भी श्रंश शेष रह जाने पर दुःख देता है वैसे ही वासना का लेशमात्र भी दुःख देनेवाला होता है। जड़ अवस्था की सप्ति की स्थिति जिसमें कि मन का अभी उदय नहीं हुआ है और जिसमें सोई हुई वासनाएँ भौजूद हैं अनेक जन्मों के दुःखों के देनेवाली है। उस हालत से मुक्ति बहुत दूर है जिसमें चित्त के भीतर दुःख देनेवाली सोई हुई वासना मौजूद है। इसके विपरीत वह सत्ता सामान्य रूपवाली स्थिति है जिसमें वासनारूपी बीज दम्ध हो गया है। ऐसी स्थिति, चाहे सदेह हो अथवा विदेह हो, दुःख देनेवाली नहीं है। बुद्धिपूर्वक विचार करके और वस्तुओं का यथार्थ रूप जानकर सत्ता सामान्य स्थिति का जो अनुभव होता है वसे मोच कहते हैं। जानकर वासनाओं का त्याग करना और तब सत्ता-सामान्य रूप में स्थित होना कैवल्यपद (मोन्न) कहलाता है। सजानों के साथ विचार करके, शास्त्रों का अध्ययन करके और आध्यात्मिक भावना द्वारा जो सत्ता सामान्य रूप में स्थिति प्राप्त होती है वही ब्रह्म का अनुभव है।

(८) बन्धन और मोक्ष दोनों ही वास्तव में मिध्या हैं:-

मिध्याकावपनिकीवेशं मूखांणां बन्धकरपना ।

मिध्येवाभवुदिता तेपामितरा मोक्षकवपना ॥ (३११००१३१)
प्रवस्तानकारेव बन्धनोक्षवदशोऽस्त्यृतेः ।
वस्तुतस्तु न बन्धोऽस्ति न मोक्षोऽस्ति महामते ॥ (३११००१४०)
बन्धमोक्षादिसंमोहो न प्राज्ञस्यास्ति कथन ।
संमोहयन्थमोक्षादि हाज्ञस्यौवास्ति राध्य ॥ (३११००१४०)
नित्यासंभववन्धस्य बद्धोऽस्मोति कुक्ष्यमा ।

यस्य।काल्पनिकस्तस्य मोक्षो मिथ्या न तत्त्वतः ।। (३।१००१३७)

बन्धन और मोच दोनों ही अझानियों की मिथ्या कल्पनायें हैं। बन्धन और मोच दोनों अझान और भूल के कारण से हैं। वस्तुतः न बन्धन है और न मोच। बन्धन और मोच का मोह अझानियों के लिये ही है, ज्ञानियों के लिये नहीं। जो कभी बन्धन में नहीं पड़नेवाला है वह भला कैसे बद्ध हो सकता है ? जो कल्पना द्वारा बद्ध हो जाता है उसी के लिये मुक्ति भी है। वास्तव में न बन्धन है और न मुक्ति।

### २३—मोच प्राप्ति का उपाय

यद्यपि वन्धन काल्पनिक ही है तथापि अज्ञानियों के लिये वह इतना ही सत्य प्रतीत होता है जितना कि उनका अहंभाव और दरय जगत्। इसलिये भोज्ञप्राप्ति का प्रयत्न करना पड़ता है। मोज्ञ-प्राप्ति का सज्ञा साधन क्या है इस विषय में लोगों में बहुत मतभेद है। योगवासिष्ठ का स्पष्ट सिद्धान्त यह है कि ज्ञान के सिवाय मोज्ञप्राप्ति का कोई उपाय नहीं है। ज्ञान द्वारा ही मोज्ञ का अनुभव सिद्ध होता है। इस सिद्धान्त का विशेष प्रतिपादन यहाँ पर किया जाता है।

(१) ज्ञान के सिवाय मोखप्राप्ति का दूसरा और कोई उपाय नहीं है:—

संसारोकरणे तत्र न इंतुर्वनवासिता।
नापि स्वरंबावासित्वं न च कहतप्रक्रियाः॥ (६।१९६।६०)
न क्रियायाः परित्यागो न क्रियायाः समाश्रयः।
नावारेषु समारंभिविचित्रफलपाल्यः ॥ (६।१९९।६१)
न तीर्थेन न दानेन न स्नानेन न विद्या।
न ध्वानेन न योगेन न तपोभिर्मवाध्वरैः॥ (६।१७४।६४)
न देवं न च कमाणि न धनानि न वान्धवाः। (६।१६।८)
किज्जिन्नोपकरोत्यत्र तपोदानवताहिकम् ॥ (६।६।४)
न शास्त्रात्र गुरोवांक्यात्र शानानेवरार्वनात्। (६।१९७)१८)
तपस्तीर्थाहिना स्वर्गाः प्राप्यन्ते न तु मुक्तम् ॥ (६।१७४।२६)
ततो विचन महावाहो यथा ज्ञानेतरा गतिः।
नास्ति संसारतरणे पाज्ञवन्तस्य चेतसः॥ (६।६०।२)

संसार-समुद्र से पार होने का उपाय न वन में वास करना है, न किसी विशेष देश में वास करना, न शरीर को कष्ट देने वाले तप और किसायें, न किसाओं का त्याग करना, न किन्हीं किसाओं का अनुष्ठान करना, न किसी विशेष और विचित्र प्रकार के आचार व्यवहार; न वीर्थाटन, न दान, न कोई विशेष प्रकार की विद्या, न कोई विशेष ध्यान, न योग, न तप, न यह, न दैव (तक़दीर) न विशेष प्रकार के कर्म, न धन, न वन्धुजन, न बत आदि, न शास्त्र, म गुरु का वाक्य, न ईश्वर की पूजा। तप और तीर्थ आदि से स्वर्ग की प्राप्ति होती है, मोच की नहीं। इसिलए मैं कहता हूँ कि वन्धन में पड़े हुए मन के लिये संसार से पार होने का ज्ञान से अतिरिक्त और कोई उपाय नहीं है।

### (२) ज्ञान ही मोक्ष-प्राप्ति का एक साधन है :-

ज्ञानयुक्तिप्छवेनेव संसारावित मुद्दत्तरम् । महाधियः समुत्तीणां निमेषेण रचुद्वह ॥ (२।११।३६) क्षत्र ज्ञानमनुष्ठार्व न त्वन्वद्वयुज्यते । (३।६।२) ज्ञानादेव परा सिव्हिने स्वनुष्टानदुःसतः ॥ (३।६।१) बहुकालमियं रूढा मिथ्याज्ञानविपृधिका। जगन्नाम्न्यविवासस्या विना ज्ञानं न शास्त्रति ॥ (३।८।२) अयं स देव इत्येव संपरिज्ञानमावतः। जन्तोर्न जायते दुःसं जीवन्युक्तत्वमेति च ॥ (३।६।६) ज्ञानेन सर्वदु:खानां विनाम उपजायते । (६।९३।१८) ज्ञानवानुदिवानन्दो न वयचित्परिमञ्जलि ॥ (६।१३।२४) ज्ञानवानेव सुखवान्ज्ञानवानेव बीवति। ज्ञानवानेव बलवांस्तस्माङज्ञानमयो भव ॥ (५।९२।४९) ज्ञानाभिर्दः खतामेति ज्ञानाद्ज्ञानसंक्षयः । ज्ञानादेव परा सिदिनां श्यस्मादाम वस्तुतः ॥ (६।८८।१२) ज्ञायते परमात्मा चेदाम दु:सस्य संतितः। क्षयमेति विपावेशशान्ताविव विपृत्तिका ॥ (३।७।१७) दुरुत्तरा या विपदो दःखकल्लोळसंकुकाः। वीर्यते प्रज्ञया वाभ्यो नानाऽपद्मयो महामते ॥ (५।१२।२०) कलना सर्वजन्तनां विज्ञानेन शमेन च। प्रबुद्धा ब्रह्मतामेति अमतीतरया जगत्॥ (५।१३।५९)

बुद्धिमान् लोग दुस्तर संसार-समुद्र से ज्ञानयुक्ति-रूपी नौका द्वारा जरासी देर में पार हो जाते हैं। मोच्चाप्ति के लिये ज्ञान ही एक अनुष्ठान है: दूसरा कोई नहीं है। ज्ञान से ही परम सिद्धि प्राप्त होती है और किसी अनुष्ठान के कष्ट से नहीं। मिथ्या ज्ञानरूपी विष्विका बहुत पुराना रोग है; इसी का नाम जगत् और अविचार है। यह बिना ज्ञान के शान्त नहीं होता। आत्मा के प्रत्यन्न ज्ञान से प्राणी के दुःस

शान्त हो जाते हैं और इसे जीवन्मुक्तता का अनुभव होता है। ज्ञान से सब दुःखों का नाश हो जाता है। ज्ञानवान को ही परम आनन्द प्राप्त होता है और वह संसार में नहीं ह्वता। ज्ञानी हो सुखी, ज्ञानी ही बलवान होता है, ज्ञानी ही जीता है। इसिलये ज्ञानी बनो। ज्ञान से सब दुःखों की शान्ति हो जाती है; ज्ञान से अज्ञान दूर हो जाता है। ज्ञान से ही परम सिद्धि प्राप्त होती है; दूसरे किसी उपाय से नहीं। जैसे विष का असर चले जाने पर विष्विका रोग शान्त हो जाता है उसी प्रकार आत्मा का ज्ञान प्राप्त होने पर सब दुःख शान्त हो जाते हैं। नाना प्रकार की आपत्तियों और कठिन से कठिन दुःखदाई विष्तियों के समुद्र को ज्ञान द्वारा पार किया जा सकता है। ज्ञान और शम (मन को शान्त करने) से ही सब प्राणियों का जीव त्रहारूप हो जाता है। अन्यथा वह जगत् में मूमण करता रहता है।

(३) मोक्ष-प्राप्ति के लिये किसी देवता की आराधना करने की जरूरत नहीं है।

(अ) आत्मा के सिवाय किसी देवता की आराधना नहीं करनी चाहिये:—

आत्मीव ग्रात्मनो बन्धुसत्मैव रिपुसत्मनः ।
आत्मात्मना न चेन्न्नातस्तनुषाघोऽस्ति नेतरः ॥ (ई।१६२।१८)
अभ्यापवैसाग्यपुनादाकान्तेन्द्रियपग्रमातः ।
नात्मनः प्राप्यते यत्तत्प्राप्यते न जमत्त्रयातः ॥ (५।४३।१८)
आराधवात्मनात्मात्मनात्मानमर्वयेतः ।
आत्मनात्मानमाळोक्य संतिष्टस्वात्मनात्मनि ॥ (५।४३।१९)
सर्वेषामुन्नमस्थानां सर्वांसां चिरसंपदाम् ।
स्वमनोतिषदो भूमिर्भृमिः सस्यिश्रयामिव ॥ (५।४३।३५)
बाख्यकविचारेम्धो मूखांणां प्रपट्णायनाम् ।
कल्पिता वैष्णवी मक्तिः प्रवृत्ययं ग्रुमस्थितौ ॥ (५।४३।२०)
कियते माधवादीनां प्रणपपार्थना स्वयम् ।
तथैव क्रियते कस्मान्न स्वकस्यैव चेततः ॥ (५।४३।२५)
सर्वस्यैव जनस्वास्य विष्णुरभवन्तरे स्थितः ।
तं परित्यज्य य ग्रान्ति बाह्यिष्णुं नरायमाः ॥ (५।४३।२६)

वरमाप्रोति यो वापि विष्णोरमिततेजसः । तेन स्वस्यैव वत्प्रासं ९९७० स्वासवास्तिनः ॥ (५।४३।३४)

भारमा ही अपना बन्धु, जारमा ही अपना शत्र है। आरमा द्वारा बदि हमारा त्राण नहीं होता तो दसरा और कोई उपाय ही नहीं है। जो गति अभ्यास, वैराग्य और इन्द्रिह-निष्मह द्वारा आत्मा से पाप्त होती है वह तीनों लोकों में और किसी से भी नहीं मिलती। इसलिये आत्मा की ही पूजा करो, आत्मा की ही आराधना करो, आत्मा का ही दर्शन करके आत्मा में स्थित रहो। जैसे भूमि से सब अन उत्पन्न होते हैं उसी प्रकार अपने मन के निम्नह करने से ही सब उत्तम स्यानों और सब चिरस्थायी सम्पत्तियों की प्राप्ति होती है। विद्या आदि देवताओं की भक्ति तो उन लोगों को शुभ मार्ग पर लाने के लिये बनाई गई है जो मूर्ख आध्यात्म शास्त्र, यत्र और विचार से दूर भागते हैं। यदि विष्णु आदि देवताओं को प्रसन्न करने का यत्न कर सकते हो तो अपने मन ही को शुद्ध करने का यतन क्यों नहीं करते ? सब प्राशियों के हृद्य में विष्णु (आत्मा) निवास करते हैं। अपने भीतर रहने बाले विष्णु को छोड़कर विष्णु का तलाश जो लोग बाहर करने हैं वे अधम हैं। अमित तेजवाले विष्णु से जो वर प्राप्त होता दिखाई पड़ता है वह भी वास्तव में अपने ही अभ्यास रूपी वृत्त का फल है।

(आ) कोई देवता भी विचार रहित पुरुष को आत्मज्ञान नहीं दे सकता:—

रामापर्यवसानेथं माया संख्तिनामिका।
आत्मवितवयेनीय स्थमापाति नाम्यया॥ (६।४४।१)
चिरमाराधितोप्येष परमयीतिमानि ।
नाविचारवतो ज्ञानं दातुं कान्नोति मराववः॥ (६।४३।१०)
यखदासायते किञ्चित्केनचित्क्यचिदेय हि ।
स्वशक्तिसंप्रवृत्त्या तह्यस्यते नाम्यतः स्वचित्॥ (६।४३।१३)
न हरेनं गुरोनांधांत्किञ्जिदासायते महत्।
आकान्तमनसः स्वस्मायदासादितमातमः॥ (६।४३।१०)
गुरुश्चेदुन्दरत्यज्ञमात्मीयात्यारुपादते ।
जन्द्रं दान्तं वळीवदं तत्कस्मान्नोखरत्यसौ॥ (६।४३।१६)

है राम! यह संसार-नामवाली अनन्त माया अपने आत्मा को जीत लेने पर ही शान्त होती है, दूसरे किसी उपाय से नहीं। बहुत समय तक आराधना करने से बहुत प्रसन्न होने पर भी विष्णु आदि देवता विचार न करने वाले पुरुष को ज्ञान नहीं दे सकते। जो पुरुष कुछ भी कहीं और कभी प्राप्त करता है वह सब अपने ही शक्ति के प्रयोग से प्राप्त करता है, और किसी के हारा नहीं। जो अपने मन को वश में करने से और आत्मा को जानने से सिद्धि होती है वह न धन से, न गुरु से और न हिर से मिल सकती है। यदि गुरु आदि किसी व्यक्ति का उसके अपने पुरुषार्थ के बिना ही उद्धार कर सकते हैं तो वे कँट, हाथी और बैल का उद्धार क्यों नहीं कर देते?

(इ) ईश्वर सब के भीतर रहता है :—
य एप देवः कथितो नैय दूरेज्वित्रते।
वाशिरे संस्थितो नित्यं चिन्माविमिति विश्वतः॥ (३१७१२)
चिन्माव्रमेय वाशित्विचिन्मात्रं गरुडेचरः।
चिन्माव्रमेय तपनिश्वनमात्रं कमलोक्षयः॥ (३१७१४)
न होय दूरे गाम्पाधे नालम्यो विपमे न च।
स्वानन्दाभासस्पोऽसौ स्वदेद्वादेव लभ्यते॥ (३१६१३)
संस्थल्य हद्युदेशानै देवमन्यं प्रयान्ति वे।
ते स्त्नसभिवाञ्छन्ति स्वक्षद्वस्तस्थकौत्तुभाः॥ (४१८१४)

वह ईश्वर कहीं दूर नहीं है। चिन्मात्र रूप से शरीर के भीतर ही सदा रहता है। शिव भी चिन्मात्र है, विष्णु भी चिन्मात्र है, बढ़ा भी चिन्मात्र है, सूर्य भी चिन्मात्र है। न भगवान दूर है और न कठिनाई से प्राप्त होने वाले हैं। वह तो अपने ही भीतर से ही निजा-नन्द के रूप में प्रकट होते हैं। निज हृदय की गुफा में वास करने वाले ईश्वर को खोड़कर जो व्यक्ति दूसरे ईश्वर की तलाश करता है वह अपने हाथ में आई हुई कीस्तुम मिणा को खोड़कर मामूली रत्न की तलाश करता है।

(ई) ज्ञान से ही ईश्वर की प्राप्ति होती है :—

अस्य देवाधिदेवस्य परस्य परमातमनः ।

ज्ञानादेव परा सिद्धिर्मत्वनुष्ठानदुःकतः ॥ (३।६।१)

विना तेनेतरेणायमातमा क्रम्यत एव नो । (ई।६८।३०)
अत्र ज्ञानमनुष्ठानं न त्वन्यदुपयुज्यते ॥ (३।६।२)

इस देवों के देव परम परमात्मा की प्राप्ति ज्ञान द्वारा ही होती है भीर किसी प्रकार के अनुष्ठान के दुःल से नहीं। विना ज्ञान के और किसी साधन से यह आत्मा प्राप्त नहीं होता। परमात्मा के प्राप्त करने में ज्ञान ही एक अनुष्ठान है, और दूसरा कोई नहीं है।

# ( उ ) आत्मदेव की पूजा करने की विधि:-

अन्युरपन्नधियों ये हि बालवेलवचेतसः। कृतिमार्वामयं तेषां देवाचनस्वाहतस् ॥ (१।३०।५) संवेदनात्मकतया गतया सर्वमीचसम्। न तस्याह्यानमंत्रादि किञ्चिदेवोपयुज्यते ॥ (१।३५।२४) न दीपेन न ध्येन न पुष्पविभवापेणैः। नाबदानादिदानेन न चन्द्रनविलेपनै: ॥ (६१३८।२३) न च कुंकुमकर्रभोगेशियों ने चेतरै:। नित्यमक्छेबाबाभ्येत शीतछेनाऽविमाशिना ॥ (५।३८।२४) प्केनैवाऽसतेनेष बोधेन स्वेन पुज्यते। प्तरेव परं ध्यानं पूजेपैय परा स्मृता ॥ (\$134124) नित्यमेव बारीरस्थमिसं ध्यायेत्परं शिवम् । (ई।३९।३) व्योडसौ परमो योग व्या सा परमा किया ॥ (\$13८13६) गमबोधादिभिः पुष्पैदेव आत्मा यदच्येते । ततु देवार्थनं विद्धि नाकारार्थनमर्थनम् ॥ (\$1२९११२८) पूजनं ध्यानमेवान्तनांन्यद्ःस्यस्य पूजनम्। (\$13 ८१६) स्वसंविशासा देवोऽयं नोपहारेण पूज्यते ॥ (ई।३८।२२) परवञ्यावनस्थाति वक्रश्नरमञ्जरस्वपन्यसन् । (ई।३८।२६) प्रकपन्वस्थनगृहन्यदसंविन्मयो भवेत् ॥ (\$1३८।२७) ध्यानामृतेन सम्पूज्य स्वयमातमानमीचरम् । (ई।३८।२७) ध्यानोपहार प्वातमा ध्यानं शस्य समीहितम् ॥ (५।३८।२८) ध्यानमध्ये च पाचं च शुद्धसंबेदनात्मकम् । ध्यानसंबेदनं पुष्पं सर्वे ध्यानप/ बिद्रः ॥ (ई।३८।२९) विना तेनेवरेणायमातमा लभ्यत प्य नो। ध्यानात्त्रसादमायान्ति सर्वभोगस्वधियः ॥ (११३८।३०)

जिनकी बुद्धि चेतन नहीं हुई और जिनका चित्त चझल है, केवल उन्हीं लोगों के लिये बाहरी और बनावटी देव-पूजा की विधि है। जो देव सब जगह मीजूद है और ज्ञान रूप से सब प्राणियों के भीतर है. उसके लिये आह्वान और मंत्र आदि की आवश्यकता नहीं है। आत्मदेव की पूजा में न दीपक की, न भूप की, न फूलों की, न अन की. न दान की, न चन्द्रन लगाने की न केसर, कपूर और भीग की आवश्यकता है। उसकी पूजा केवल एक ही विधि से होती है। वह है उसका ध्यान जिसमें किसी प्रकार का क्लेश नहीं है और जो शीतलता देने वाला अमृत है। यही बड़ा भारी ध्यान है और यही बड़ी भारी पूजा है कि शरीर में स्थित परम शिव आतमा का ध्यान किया जाए। यही परम योग है और यही चड़ी भारी किया है। शम और बोध चादि फुलों द्वारा आत्मा की पूजा करना ही असली पूजा है; किसी आकार की पूजा करना वास्तविक पूजा नहीं है। अपने भीतर आत्मा का ध्यान करने के सिवाय और कोई आत्मा की पूजा हीं नहीं है। संवित् (ज्ञान) रूप आत्म देव किसी उपहार से प्रसन्न नहीं होता। देखते हुए, सुनते हुए, खूते हुए, सूँघते हुए, खाते हुए, जाते हुए, सोते हुए, साँस लेते हुए, बोलते हुए, त्याग करते हुए, प्रहण करते हुए, अर्थात् सव ही कामों को करते हुए, संवित्मय वनना चाहिये। अपने आत्मा रूपी ईश्वर को ब्यान रूपी अमृत से पूजो। आत्म देव के लिये ध्यान ही सर्वोत्तम उपहार है। ध्यान ही इसकी प्रसन्न करने की विधि है। शुद्ध संवेदनात्मक ध्यान ही इसके लिये अर्ध्य और पादा है: वहीं इसके लिये फल हैं। ध्यान का आश्रय लो, बिना ध्यान के श्रीर किसी विधि से आत्मा की प्राप्ति नहीं दोती। आत्म-ध्यान से दी सब भोग सुख और लक्सी की प्राप्ति होती है।

# ( ऊ ) ज्ञानी लोगों की देवपूजा :-

यथाप्राप्तेन सर्वेण तमर्वयति बस्तुना।
समया सर्वया जुद्ध्या चिन्मात्र देवचित्यस् ॥ (११३९१३०)
यथाप्राप्तकमोत्येन सर्वार्थेन समच्येत्।
सनागपि न कर्तव्यो यवोऽत्राप्त्वेवस्तुनि ॥ (११३९१३१)
प्राप्तदेहत्या नित्यं यथार्थिक्ययाञ्चया।
कामसंस्वेवनेनाय चूजपेच्छोमनं विभुन् ॥ (११३९१३२)
भक्ष्यभाज्याज्ञपानेन नानाविभवशालिना।
वायनासन्यानेन यथातेनाचंगेच्छ्यम् ॥ (११३९१३३)

कान्ताभ्रपानसंभोगसंभारादिविकासिना । सुलेन सर्वक्षेण सम्बन्ध्याऽऽहमानमर्वयेन् ॥ (ई।३९।३४) आधिज्याविधीतेन मोहसंसमशास्त्रिता । सर्वोतद्वद्:सेन प्रातेनात्मानमर्चयेत् ॥ (५१३९१३५) दारिहयेणाध राज्येन ध्वाहपतिसातमना। विचिवचेहापुरुपेण झुद्रात्मानं समर्थेयत् ॥। \$।३९।३७) रागद्वे पविश्वासेन कुदारमानं समर्थमेत्। (११३९१३८) मैन्या माधुर्वधर्मिण्या हरस्यमात्मानमर्थवत् ॥ (११३९१३९) उपेक्षण कहणवा सदा इदिसया हृदि । मुद्रया शक्तिपद्धत्या बोधेनातमानम्बर्गत् ॥ (६।३९।४०) आकरिमकोपयातेन स्थितेनानियतेन च। भोगाभोगकभोगेन पासेनात्मानस्वयेत् ॥ (ई।३१३४१) भोगानामनिषिदानां निषिदानां च सर्वदा। स्यागेन वीतरागेण स्वात्मानं शुद्धमर्थयेत् ॥ (११३९।४२) इंदितामीहितीयेन युकायुक्त मयात्मना । (ई।३९१४३) निविकारवर्षेत्रवि पश्याचनमारमनः ॥ (६।३९।४४) सर्वदेव समवास वेदानिहाल द्राहित । परमं साम्यमाधाय नित्यातमार्थायतं वरेत् ॥ (६१३९ ४५) त्यक्तेगासेन वार्षेन धार्थानामीकामवरेत्। (ई।३९।४३) गर्ड नहस्रपेश्वस प्राप्तं प्राप्तस्वाहरेत्॥ (ई।३९।४४) आपात्तरमणीर्वे व्यव्यापातसृद्धसङ्ग् । तत्सर्वे सुसमं बुद्वा नित्यात्मार्घावतं चरेत्॥ (६।३९।४७) अयं सोडहमयं नाहं विभागमिति सन्त्यजेत । सर्वे बद्धेति निक्षित्य शुद्धान्मानं समर्ववेत् ॥ (ई।३९१४८) सर्वेदा सर्वेरूपेण सर्वाकारविकारिणा। सर्वे सर्वेपकारेण प्राप्तेनात्मानमर्चयेत्॥ (६।३९।४९) अनीहितं परित्यज्य परित्यज्य तथिहतम् । उभवाध्यणेनापि नित्यमात्मानमर्थयेत् ॥ (१।३१।५०) दशकालकियायोगाचन् पैति शुभाशुभस्। अविकारं गृहीतेन तेनेवातमानमचेवेत् ॥ (६।३९।०३)

चिन्मात्र आत्मदेव की पृजा सम झुद्धि से सभी यथा प्राप्त वस्तुओं द्वारा होती है। इसकी पूजा के लिये किसी अप्राप्त और अपूर्व

वस्तु की प्राप्ति के लिये यत्न करने की आवश्यकता नहीं है। उसकी पूजा सब ही यथाप्राप्त वस्तुओं से करनी चाहिये। देह द्वारा की जाने वाली सब कियाओं से आहमा को पूजा होती है। काम के भोग से. भच्य भोजन के खाने से नाना प्रकार के विभव की प्राप्ति से, यथाप्राप्त सवारी पर चढने से और विस्तर पर सोने से, औ, और अन्नपान बादि के उपभोग से सब प्रकार के सुखा के मोग से, बाधि और व्याधि के सहन से, मोह में डालने वाली भीति के अनुभव से, यथाप्राप्त सब मुसीबतों के दुःख बदौरत करने से, यबाग्राप्त दरिद्रता या राज को भोगने से, नाना प्रकार की चेष्टाओं से, राग द्वेष से, मधुर मित्रता से, करुणा उपेचा अथवा प्रसन्नता से, शक्ति के शुद्ध उपयोग से, अकामात शप्त, अनियत अथवा स्थिर भौगों के उपभोग से, वीतराग होकर निषद अथवा अनिपिद्ध भोगों के त्याग से, युक्त अथवा अयुक्त, इच्छित श्राथवा अनिच्छित भोगों को निर्विकार रहकर भोगने से, सब प्रकार की दृष्टियों में, चेष्टाओं में सदा ही समभाव रखने से, धन को प्राप्त करने अथवा उसका त्याग करने से, जो गया उसकी उपेक्षा और जो आता है उसकी प्राप्ति करने से. जो दूर से मुखदाई अथवा दुखदाई दिखाई पहते हैं उन सब दरयों में सम बुद्धि होकर विचरण करने से मैं यह हूँ यह नहीं हूँ इस विचार की त्याग कर सब कुछ बहा है यह भाव निश्चित करनेसे, सब रूप से, सब आकारों से, सब प्रकार से, इच्छित और अनिच्छित दोनों प्रकार के पदार्थों के त्याग वा प्रहण से, देश, काल और किया द्वारा जो कुछ शुभ अथवा अशुभ फल प्राप्त हों इनको विना किसी मानसिक विकार के प्रहण करने से ( अर्थात सब प्रकार की कियाओं को करते हुए और सब भोगों को भोगते हुए), प्राणी आत्म देव की पूजा कर सकता है। ( तात्पर्य यह है कि आत्मा की पूजा के लिये न किसी विशेष किया के करने की आवश्यकता है और न त्यागने की। आवश्यकता है केवल आत्मभाव में स्थित रह कर जीवन विताने की और आत्म देव के निरन्तर ध्यान करने की )।

(ए) बाहरी देवता की पूजा मुख्य नहीं गौण है :--

हद्वुद्वावासिचित्तत्वं मुख्यं सानातनं वपुः । शङ्कचकगदादस्तो गौण आकार आत्मनः ॥ (९।४३।२७)

यो हि मुख्यं परित्यज्य गीणं समन्धायति । त्यक्तवा स्सावनं सिद्धं साध्यं संसाधयन्यसौ ॥ (९।४३।२८) मुख्यः पुरुषपत्नोत्धो विवारः स्वात्मदर्शने । गीणो बरादिको हेनुर्मुक्योत्त्वरो भव ॥ (१।४३।११) अभ्यासपत्नो प्रथमं मुख्यो विधिरहाहतः। तदभारे तु गौणः स्वात्युज्यपुजामयक्रमः ॥ (५।४६।२१) अश्राप्तात्मविवेकोऽन्तरज्ञचित्रवसीहृतः । इंखचकगदापाणिसर्चयेत्परमेश्वरम् 11 (4183150) तत्वजनेन कहेन तपसा तस्य राधव। काळे निर्मेछतामेति चित्तं चैराग्यकारिणा ॥ (५।४३।३१) निन्याभ्यायविवेकाभ्यां विजमाध्य प्रसीद्वि । आख्र प्व द्वामिति साहकारी वार्तः वारीः ॥ (४।४३।३२) प्तद्वातमनेवातमा फलमाप्नोति भाषितम्। निमिलेनारिख्दन ॥ (५।४३।३३) इरियुजाकमाख्येन

आत्मा का मुख्य आकार वह नित्य चित तत्त्व है जो हृद्य की गुफा में वास करता है। हाथ में शंख, चक, गदा आदि को धारण करने वाला विष्णु आदि रूप गाँश है। जो मुख्य आकार को छोड़कर भगवान के गौए आकार के पीछे दौहता है वह सिद्ध रसायन को फेंक कर दूसरी को सिद्ध करने का प्रयास करता है। आत्मा के दर्शन करने में मुख्य यत्न पुरुष का स्वयं किया हुआ आत्म विचार है। वर आदि गौं साधन हैं। गौंगा को छोड़कर मुख्य का आश्रय लेना चाहिये। जो आदमी अपने चित्तको वस में न कर सकता हो और जिसके अन्दर आतमा और अनातमा का विवेक उत्पन्न न हुआ हो इसी को चाहिये कि शंख चक गदा आदि को हाथ में लिये हुए साकार ईश्वर की पूजा करे। संसार से बैराज्य उत्पन्न करने वाली उस भगवान् की पूजा करने के कष्ट धौर तप से समय पाकर उसका मन शुद्ध हो जायेगा। जैसे कवा आम धीरे-धीरे पक जाता है ऐसे ही उसका मन नित्य के अभ्यास और विवेक से कुछ काल में शुद्ध हो जाता है। इस प्रकिया में भी वास्तव में आत्मा हो फल देता है। हरि-पुजा आदि साधन तो निमित्त मात्र हैं।

## (४) जन्म भर कर्मी का त्याग नहीं हो सकता, इसलिये मोक्ष-प्राप्ति के लिये कर्मत्याग की आवश्यकता नहीं है :—

कर्मेंब पुरुषो शम पुरुषस्पैव कर्मता। पुते शामिले विद्धि त्वं यथा तुहिनशीतते ॥ (५।२८।८) मनागपि न भेदोऽस्ति संवित्स्पन्दमयोत्मनोः। कल्पनांशाहते राम सुष्टी पुरुपकर्मणी: ॥ (ई।२८।६) अस्य राघत सुरुमस्य कर्मणो वेदनारमनः। करत्यागः किमनुष्ठानं यात्रहेइमिति स्थितम् ॥ (५।२।३१) प्तचेतनमेवान्तविकसत्युद्भवभ्रमेः वासनेष्टामन:कर्मसङ्ख्यावभित्रात्मभिः ॥ (ई।२।३४) प्रवृद्धस्याप्रवृद्धस्य देहिनो देहगेहके। आदेहं विश्वते विश्वं त्यागस्तस्य न विश्वते ॥ (३। । ३५) जीवतां तस्य संस्थागः कथं नामोपपवते । (ई।२।३६) स्थामी हि कर्मणां तस्मादादेहं नोपपयते॥ (ई।२।४२) मुर्ल स्वकर्मणः संविन्मनतो वासनात्मनः। (ई।२।४३) सा णहेड सहच्छेत्तमृते योधात्र शक्यते ॥ (ई।२।४४) कुर्वतोऽकुर्वतो वापि स्वगेंऽपि नरकेऽपि वा। यादग्वासनमेतरस्यान्मनस्तद्नुभ्यते तस्माद्जाततस्वानां पुंसां कुर्दतामकुर्वतां च। कर्वा न तु ज्ञातवल्यानामवासनत्यात्॥ (४।३८।२) राजन्याक्द्र्यं देहस्तावस्युक्तशियामपि । यथाप्राप्तक्रियात्थांमो सेवते न स्वभावतः॥ (६।६।१६) यावदायुरिदं राम निशितं स्यन्दते तनुः। तद्यवाशासमञ्दर्भ स्पन्दतामपरेण किम् ॥ (\$1१९९१६)

कर्म पुरुष है और पुरुष कर्म है। जैसे बरक और शीतलता अभिन्न हैं वैसे ही पुरुष और कर्म अभिन्न हैं। पुरुष और कर्म में संवित और स्पन्दभय आत्मा में, कल्पना के अतिरिक्त जरा भी भेद नहीं है। अत्याद वेदनात्मक सूद्म कर्म का, जब तक शरीर है तब तक त्याग और प्रहण निर्धिक है (अर्थात् जब तक शरीर है कर्म करना ही है)। जब तक आत्मा में चेत्य की ओर प्रवृत्ति है तब तक तो वह वासना, इच्छा, मन, कम, सहुल्प आहि रूपों में प्रकट होती ही रहती है। चाहे ज्ञानी हो अथवा अज्ञानी, जब तक शरीर में चित्त है तब तक कम का त्याग नामुमिकन है। शरीर जब तक रहता है तब तक कम का त्याग नहीं हो सकता। कम की जह वासना-तमक मन की संबित् है; वह बिना ज्ञान प्राप्त किये नष्ट नहीं की जा सकती। नरक में हो अथवा स्वर्ग में, कम करते हुए अथवा न करते हुए, जैसी जिसकी वासना होती है बैसा ही उसका मन अनुभव करता है। इसिलिये जिसने तत्त्व की नहीं जाना बह तो, कम करे या न करे, कम का कर्ता है ही। ज्ञानी कम करने और न करने दोनों पर ही अकर्ता है क्योंकि उसमें वासना नहीं है। जब तक शरीर है तब तक मुक्त पुरुषों को भी स्वाभाविक कम का त्याग करना उचित नहीं है। जब तक आयु है तब तक शरीर तो अवस्य ही किया करता ही रहेगा। इसिलिए यथा प्राप्त अवसर के अनुसार बिना व्यव हुए काम करना चाहिए। (अतएव कमंत्याग की मुक्ति के लिए आवश्यकता नहीं है)।

यह उत्पर बतलाया जा चुका है कि मोल प्राप्ति के लिए किसी देवता विशेष की भक्ति छौर पूजा करने की आवश्यकता नहीं; और न कर्मत्याग करने की, और न किसी अन्य साधन की। केवल आत्मज्ञान ही एक पर्याप्त साधन है। अब यह देखना है कि मोलदायक ज्ञान का क्या स्वरूप है।

### (५) सम्यक् ज्ञान का स्वरूप:-

अनावन्तावभासातमा परमात्मेद्व विचते ।
इत्येको निश्चयः रुद्धारः सम्बग्जानं बिदुर्वृद्धाः ॥ (६।७९।२)
इमा वरपराकाराः पदार्थज्ञानपंत्रयः ।
आत्मैव नाम्यद्रस्तीति निश्चयः सम्यगीक्षणम् ॥ (६।७९।३)
ज्ञानस्य ज्ञेषता नास्ति केवलं ज्ञानमञ्जयम् ।
अवाच्यमितिवोधोऽन्तः सम्यग्जानमिति स्मृतः ॥ (६।१९९०।५)

यहाँ पर अनादि और अनन्त प्रकाश वाला परमात्मा ही है इस प्रकार का शङ्कारित निश्चय सन्यक् ज्ञान कहलाता है। घट पट के आकार वाले जितने संसार के पदार्थ हैं वे सब आत्मा ही हैं, आत्मा के अतिरिक्त यहाँ पर अन्य कोई तत्त्व नहीं है—इस प्रकार का निश्चय सन्यक् ज्ञान है। ज्ञान कभी ज्ञेय नहीं हो सकता, यहाँ पर केवल अजय ज्ञान ही है और वह वर्णन नहीं किया जा सकता इस प्रकार का बोध सम्यक् ज्ञान है।

(६) आत्मज्ञान की उत्पत्ति अपने ही यतन और विचार से होती है:—

स्वपौरपयतनेन विवेकत विकासिना।
स देवो ज्ञायते राम न तपःस्नानकर्मभिः॥ (३।६।९)
दरयते स्वास्मनैवातमा स्वया ग्रथ्यस्थ्या थिया। (५)११८।४)
सर्वदा सवथा सर्वे स प्रत्यक्षोऽनुसृतितः॥ (५)१६१८।१९
पुन्ययो निजया पुद्भ्या प्रज्ञवे वयस्यया।
पद्मासायते राम न नाम क्रियवान्यया॥ (६)१६१८)
स्वयमेव विवारण विचार्यात्मानमात्मना।
यावध्राविमतं जोषं न तावद्विमम्यते॥ (६)६।६)
स्वयनावोक्त्य प्राज्ञ संसारासम्मदृश्चि।
किं सत्यं किमसत्यं वा भव सत्यपरायमः॥ (६)६।८)
विचारेणावदातेन प्रयन्त्यात्मानमात्मना।
संसारमननं विज्ञं विचारेण विजीयते॥ (६)१३।१३)

आत्मदेव का ज्ञान अपने ही पुरुषार्थ और विवेक से होता है; तप, स्नान आदि किसी अनुष्ठान से नहीं होता। आत्मा अपने आप ही अपनी सात्त्विक बुद्धि द्वारा जाना जाता है। बह सब जगह और हमेशा अपने अनुभव द्वारा ही जाना जाता है। अपनी प्रज्ञामयी दितकारिणी बुद्धि द्वारा ही वह पद प्राप्त होता है, अन्य किसी किया से नहीं। जब तक कि अपने आप ही अपने विचार द्वारा आत्मा का दर्शन नहीं किया जाता तब तक उसका ज्ञान नहीं होता। बुद्धिमान आदमी को चाहिये कि संसार की सभी वन्तुओं के अपर इस दृष्टि से विचार करे कि इनमें से कौन सी सत्य है और कौन सी असत्य। निश्चय हो जाने पर असत्य का त्याग करे और सत्य का प्रदृण। शुद्ध विचार से ही आत्मा आत्मा को जानता है। संसार की भावना विचार ही से लीन होती है।

वैरारयेणाथ शाखेण महत्त्वादिगुणैरिए। यत्नेनापद्दिवातार्थे स्वयमेवोन्नयेन्मनः॥ (९१२१।११) शाखसज्जनसत्कार्थसङ्गेनोपद्दतेनसाम् । सारावछोकिनी बुद्धिवायते दीपकोपमा॥ (९१९।९)

हे राम ! शास्त्र के अध्ययन से, गहरे वैराग्य से और सज्जनों के सङ्ग से मन को पिवत्र करना चाहिये। आपित्तयों के नाश करने के लिये वैराग्य, शास्त्र और उत्तम गुणों द्वारा यत्नपूर्वक मन को ऊँचे उठाना चाहिये। शास्त्र के अध्ययन, सक्त्रनों की संगत और शुभ कमें के करने से पाप चीण होकर सार को सममाने वाली दीपक के समान प्रकाश वाली बुद्धि का उदय हो जाता है।

#### (८) विचार के कुछ विषय :-

कोऽहं कथितदं किंवा कथं सरणजन्मती।
विवास्यान्तरेवं त्वं सहकामक्रमेण्यसि॥ (१।९८।३२)
येषु येषु पदाथषु धृति वदनाति मानवः।
तेषु तेण्येव तस्यायं दृशे नाशोदयो धृश्चम् ॥ (९।९।३४)
आगमापायि विरसं दृशावैषम्यवृध्यतम् ।
असारसारं संसारं किं तत्पश्यति दुर्मतिः ॥ (९।९।३४)
सुखदुःखानुभावित्वमारमनीत्यवषुध्यते ।
असत्यमेव गगने विन्दुताम्कानते यथा॥ (९।९।३३)
सुखदुःखेन दृहस्य सर्वाठीतस्य नात्मनः।
ऐते ब्रज्ञानकस्यैव तस्मिन्नष्टे न कस्यवित्॥ (९।९।३४)
मिश्रीभृतमिवानेन दृहनीयहृतात्मना।
व्यक्तीकृत्य स्वमारमानं स्वस्थो भवत मा विरस्॥ (९।९।२४)

में कीन हूँ ? यह संसार क्यों है, क्या है और कैसे है ? जन्म और मरण क्यों होते हैं ? इन सब बातों पर विचार करने से मन शुद्ध और महान होता है। जिस-जिस पदार्थ का मनुष्य आश्रय लेता है, वहीं नाशवान है—यह देखने में आता है। संसार असार है. उत्पन्न और नाश होने वाला है, दुःखदाई अवस्थाओं से परिपृर्ण है—क्या यह नीच बुद्धिवाले को मालूम है ? आत्मा में सुख और दुःख का अनुभव होना इतना असत्य है जितना कि आकाश में गोलाई और नीलेपन का होना। दुःख और सुख न देह को होते हैं, न आहमा को होते हैं। अज्ञान से ही इनका अनुभव होता है। उसके नष्ट होने पर इनका अनुभव किसी को नहीं होता। आत्मा और शरीर एक दूसरे से मिले हुए स्थित हैं। देह से आत्मा को अलग करके सुखी हो।

(९) अविद्या से ही अविद्या का नास होता है:—
यो मुमुक्षोरनियांकाः केवलो नाम सास्विकः ।
सास्विकरेव सोऽविद्यामागैः काखादिनामभिः ॥ (१।४१।५)
अविद्यां श्रेष्टयाऽश्रेष्ठां झाख्यज्ञिह तिष्ठति ।
मलं मलेनापहरन्युक्तिज्ञो श्लको यथा ॥ (१।४१।६)
काकतालीयवरपश्चादविद्याक्षय आगते ।
प्रपरयात्पात्मनेवातमा स्वभावस्वैष निश्चयः ॥ (१।४१।७)
परयत्यात्मानमात्मेव विद्यास्यविद्याक्षयं विदुः ॥ (१।४१।१०)

मोत्त चाहने वाले अधिकारी की सार्त्विक अविद्या शास्त्र आदि सार्त्वि अविद्या द्वारा नष्ट हो जाती है। जैसे बुद्धिमान् घोतो मैल को मैल से ही साफ करता है वैसे ही मुमुद्ध अश्रेष्ठ अविद्या को श्रेष्ठ अविद्या से दूर कर देता है। जब अविद्या द्वीण हो जाती है तो काक-तालीय योग से (अकस्मात् ही) आत्मा में आत्मा का विचार उदय हो जाता है, और अपने स्वरूप का निश्चय हो जाता है। अविद्या के द्वीण होने का यह अर्थ है कि आत्मा आत्मा का विचार करता है और आत्मा आत्मा को जानता है; और यह अनुभव होता है कि आत्मा हो है अविद्या नहीं है।

(१०) ज्ञानप्राप्ति में ग्रास्त्र का उपयोगः :—
वर्गन्नवोपदेशो हि शासादिग्वस्ति राधव।
अहाप्राप्तिस्त्ववाच्यत्वाद्यास्ति तच्छातनेष्वि ॥ (६११९७११९)
केवलं 'सर्ववाक्यायेध्वन्यमानावगम्यते।
काछश्रीः प्रसर्वनेव स्वयं स्वानुभरेन सा ॥ (६११९७११६)
सर्वायोतिगतं शास्त्रे विवते अहानेदनम्।
सर्वगातिगतं स्वच्छं ज्ञावण्यमिव योषिति ॥ (६११९७११७)
न शास्त्रान्न गुरोवांक्यान दानाने बरार्वनात्।
एव सर्वपदातीतो बोधः सम्प्राप्यते परः॥ (६११९७१६)
प्रतान्यकरणान्येव कारणत्वं गतान्यकम्।
परमारमें कविश्रान्तौः यथा राधव वच्छ्णु ॥ (६११९७११९)

शास्त्राद्भयासयोगेन वित्तं यातं निशुद्रताम् । अनिष्ठदेवमेवाशु पर्द पश्यति पावतम् ॥ (६।१९७।२०) प्तच्छाखाद्विद्यायाः सास्त्विको भाग उच्यते । तामसः सास्त्रिकेनास्या भागेनायाति संक्षवम् ॥ (५११९७१२) न्नं मनं प्रवानेन आख्यक्डाखरूपिणा। पुरुषः गुदतामिति परमां बस्तुशक्तितः ॥ (६।१९७।२२) ग्रमध्यशाखगोरेवं मियः सम्बन्धमात्रतः। सर्वसंवित्पदातीतमारमज्ञानं प्रवर्तते ॥ (५।१९७१२५) बोप्टेन छोप्टं सिछिडे क्षाडयन्यासको यथा। क्षारेण छोड्योईस्तनेर्मरूपं छभते परम् ॥ (\$1१९७,२७) तथा शास्त्रविकल्पौधैविकल्पांश्रेतनार्यथः। क्षाळवन्स्वविचारेण परमां वाति शुद्धतास् ॥ (५।१९७।२८) महावाक्यार्थनिध्यन्दं स्वात्मज्ञानमवाप्यते । शासादेरिश्वरसतः स्वाद्विव स्वानुभृतिवः ॥ ३।१९७।२९) शासार्थेर्बु पते नातमा गुरोर्ब चनतो न च। बुज्यते स्वयमेवैय स्वयोधवसतस्ततः॥ (६।४१।१५) गुरूपरेशशाखार्वेविना चातमा न बुध्यते। प्तरसंयोगसनेव स्वात्मज्ञानवकाशिनी ॥ (३।४१।१६)

शास्त्र में (धर्म, अर्थ और काम इन) तीन वर्गों का हो उपरेश है। वहा प्राप्ति का विषय तो अवाच्य होने के कारण शास्त्र में नहीं मिलता। शास्त्र के सब वाक्यों के अर्थों पर विचार करने से समय पाकर ब्रह्म प्राप्ति का अनुभव होता है। ब्रह्म बान शास्त्र के सब अर्थों से परे का विषय है, जैसे स्त्री का सीन्दर्य उसके शरीर के सब अर्थों से परे की वस्तु है (अर्थात् जैसे स्त्री का सौन्दर्य किसी एक या सब अङ्गों में नहीं है बिक्त सब अङ्गों से अरर है वैसे हो ब्रह्म मा शास्त्र के सब वाक्यों से परे और अपर का विषय है)। सब शब्दों से अतीत ब्रह्म न शास्त्र से प्राप्त होता है, न गुरु के वाक्यों से और न दान और ईश्वरपूजा आदि से। ये सब परमात्मा में विश्वाम प्राप्ति के कारण न होते हुए भी जिस कारण होते हैं, हे राम, वह सुनो। शास्त्र के अनुसार अभ्यास और योग करने से चित्त शुद्ध होता है, और शुद्ध होने पर चित्त आप से आप ही परम पद का अनुभव करने लगता है। शास्त्र (भी अविद्या के अन्तर्गत होने।से) अविद्या का अंश है; किन्तु है सास्विक अंश।

सारिवक भाग से खिविद्या का तामिसिक भाग त्य को प्राप्त हो जाता है। शास्त्र रूपी मैल से खिविद्या रूपी मैल को धोकर पुरुष परम शुद्धि को प्राप्त कर लेता है। सुमुन्नु और शास्त्र के मेल से सब जानों से परे का आत्मज्ञान उदय हो जाता है। जैसे वालक हाथों में लगी हुई मिट्टीको मिट्टी से धोकर साफ कर लेता है, वैसे ही शास्त्रगत कल्पनाओं के द्वारा अपने मन की सांसारिक कल्पनाओं को दूर करके ज्ञानों परम पवित्रता को प्राप्त कर लेता है। जैसे गन्ने में भौजूद रस को चूस कर मनुष्य उसका स्वाद लेता है ऐसे ही शास्त्रों के महावाक्यों में जो ब्रह्मानन्द भरा हुआ है उसका भोग ज्ञानी अपने निज के अनुभव द्वारा ही करता है। वास्त्रव में आत्मा शास्त्र द्वारा नहीं जाना जाता, न गुरु के वचन द्वारा। बह तो अपने अनुभव द्वारा ही जाना जाता, न गुरु के उपदेश और शास्त्र के अध्ययन बिना भी आत्मज्ञान नहीं होता। अधिकारी, शास्त्र और गुरु तीनों का संयोग होने पर ही आत्मानुभव का प्रकाश होता है।

# २४-- ज्ञानप्राप्ति के साधन।

उपर यह बतलाया जा चुका है कि योगवासिष्ठ के अनुसार ज्ञान ही मुक्ति का एक साधन है। वह ज्ञान केवल वाचिक ज्ञान नहीं है, न वह तक मात्र ही है। मुक्ति का अनुभव करने वाला ज्ञान आत्मा का अनुभव है, और वह अनुभव वास्तविक होना चाहिये, केवल कथन मात्र नहीं। जीव को त्रद्धा हिए प्राप्त करके, उसमें आरूद होकर उस हिए के अनुसार व्यवहार भी करना है। यदि हमारा जीवन हमारी उज्ञतम हिए के अनुसार नहीं है तो हमारा ज्ञान परिपक ज्ञान नहीं है। केवल वाद-विवाद और जीविका के लिये जो ज्ञान प्राप्त किया जाता है वह ज्ञान ऐसा नहीं है जो मोज्ञ-पदको दिला सके। ज्ञानी वह है जिसका जीवन आध्यात्मिक जोवन हो। यदि जीवन को उँचा बनाने के लिये ज्ञान प्राप्त नहीं किया और केवल नाम, यश और जीविका आदि के लिये त्रद्धज्ञान प्राप्त किया जीर केवल नाम, यश और जीविका आदि के लिये त्रद्धज्ञान प्राप्त किया है, तो ऐसे ज्ञानी को योगवासिष्ठ में ज्ञानी न कहकर "ज्ञानवन्धु" कहा है। "ज्ञानो" और "ज्ञान-वन्धु" का भेद योगवासिष्ट में इस प्रकार वतलाया है:—

### (१) ज्ञानवन्धु:-

सज्ञातारं वरं मन्ये न पुनज्ञांनवन्युताम्। (ई।२१११) व्याच्छे यः पर्यति च बाक्षं भोगाय विक्यित् ॥ (ई।२११३) यतते न त्यनुष्ठाने ज्ञानवन्युः स उच्यते ॥ (ई।२११३) कर्मस्पन्रेषु नो बोधः फल्लितो यस्य दृश्यते ॥ (ई।२११३) वसनाशनमात्रेण तृष्टाः शास्त्रफलानि ये । ज्ञानवन्युन्स्तान्विधाच्छासार्थशिल्पिनः ॥ (ई।२११५) प्रवृत्तिस्त्रक्षणे धमें वर्तते यः श्रुतोचिते । अव्भवतिज्ञानत्वाच्ज्ञानवन्युः च उच्यते ॥ (ई।२११६) आत्मज्ञानं विदुज्ञांनं ज्ञानात्यन्यानि यानि तु । तानि ज्ञानारभासानि सारस्त्रानवबोधनात् ॥ (ई।२११७) आत्मज्ञानमनासाय ज्ञानान्त्रस्त्रवेन ये । सन्तृष्टाः कष्टचेष्टं ते ते स्मृता ज्ञानवन्धवः ॥ (ई।२११८)

में ज्ञानबन्धु से अज्ञानों को ज्यादा अच्छा सममता हूं। ज्ञानबन्धु वह है जो शाखों का पठन और चर्चा शिल्पकार की नाई भोगों को प्राप्त करने के लिये करता है, उनके अनुसार चलने के लिये नहीं; जिसके ज्ञान का उसके जीवन पर कोई प्रभाव नहीं होता; जो अन्न और वस्त्र मात्र की प्राप्ति को शास्त्र के अध्ययन का उचित फल सममता है जैसे कि शिल्प-शास्त्र का जानने वाला; और जो श्रुति में कहे हुए प्रवृत्ति मार्ग पर चलना ही अपना धर्म समस्ता है और ज्ञान से दूर रहता है। आत्मा का ज्ञान ही वास्तव में ज्ञान है और वस्तुओं के ज्ञान तो ज्ञानाभास हैं क्योंकि उनके द्वारा सार वस्तु का ज्ञान नहीं होता। जो लोग आत्मज्ञान को न पाकर और प्रकार के ज्ञानों से सन्तुष्ट हो जाते हैं वे ज्ञानबन्धु कहलाते हैं।

# (२) ज्ञानी :-

ज्ञानेन ज्ञेयनिष्टस्वायोऽचित्तं वित्तमेव व ।
न बुष्यते कर्मफलं स ज्ञानीत्यभिधीयते ॥ (६।२२।१)
ज्ञात्वा सम्यगन्जानं दृश्यते येन कर्ममु ।
नियासनात्मकं ज्ञस्य स ज्ञानीत्यभिधीयते ॥ (६।२२।२)
अन्तःशीतव्यतेद्वामु प्राज्ञेयस्यायव्योक्यते ।
अकृत्रिमैक्झान्तस्य स ज्ञानीत्यभिधीयते ॥ (६।२२।३)
अपुनर्जन्मने यः स्याद्वीयः स ज्ञानशब्दभाक् ।
वसनाञ्चनद्वीया व्यवस्या शिल्पजीविका ॥ (६।२२।४)
प्रवाह्यतिते कार्ये कामसंकरपर्वाजतः ।
तिष्ठत्याकाश्चाह्यो यः स पण्डित उच्यते ॥ (६।२२।५)

जो पुरुष झान से जाने हुए होय पदार्थ के ध्यान में इतना लग जाए कि उसको अपने मन का भी ध्यान न रहे—जिसका चित्त अचित्त हो जाने —और कर्मफल की भी चिन्ता न रहे, वह झानी है। जो जानने योग्य वस्तु को जान कर कर्म करने में वासनारहित हो जाता है, वहीं झानी है। जिसके मन की इच्छाएँ शान्त हो गई हैं और जिसकी शीतलता बनावटी नहीं, वास्तिवक है, उसे झानी कहते हैं। जिसका झान ऐसा है जिससे पुनर्जन्म होने की सम्भावना नहीं है, वहीं झानी है। खाना पहनना और देना आदि कियाएँ तो शिल्पी की जीविका मात्र हैं। जैसा अवसर आ पड़े उसके अनुसार कामना और

संकल्प के बिन शान्त हृद्य होकर जो काम करता रहता है वही हानी है।

# (३) विना अभ्यास के ज्ञान सिद्ध नहीं होता :--

बन्मान्तरश्वाभ्यस्ता राम संसारसंस्थितिः।
सा चिराभ्यासयोगेन विना न श्रीयते क्वचित्॥ (९।९२।२३)
पौनःपुन्येन करणमभ्यास इति कथ्यते।(ई।६७।४३)
अभ्यासेन विना साधो नाम्युदेत्यात्मभावना॥ (ई।१९।१)
ठिकन्तनं तत्क्ष्यनमन्योन्यं तत्त्र्योधनस्।
पृतदेकपरत्यं च तद्भ्यासं बिदुर्भुवाः॥ (३।२२।२४)
उदितौदार्यसौन्दर्यवरात्मसर्तिता ।
आनन्दस्यन्दिनी येषां मितस्तेऽभ्यासिनः परे॥ ३।२२।२६)
अत्यन्ताभावसम्पत्ती ज्ञातुत्रेयस्य बस्तुनः।
युक्तयः शास्त्रर्थवते से ते ब्रह्माभ्यासिनः स्थिताः॥ (३।२२।२७)
नाभ्यासेन विना ज्ञाने सित्रे विश्वान्तिमध्यसि ॥ ।ई।१५५।१३)

सैकड़ों जन्मों में अनुभूत होने के कारण बहुत दढ़ हुई संसार-भावना का चय बिना बहुत समय तक (ज्ञान का) अभ्यास और योग किये नहीं होता। किसी काम को पुन:-पुन: करने का नाम अभ्यास है। विना अभ्यास के आत्म-भावना का उदय नहीं होता। उसी का चिन्तन करना, उसी का वर्णन करना, एक दूसरे को उसी का ज्ञान कराना, उसी एक के विचार में तत्पर रहना, ( ब्रह्मज्ञान का) अभ्यास कहलाता है। जिनके भीतर वैराग्य रस से रिखित, उदारता और सीन्द्य से परिपूर्ण आनन्द का प्रसार करने वाली बुद्धि का उदय हो गया है, वे आत्मज्ञान के अभ्यासो हैं। जो युक्ति और शास्त्र की सहायता से ज्ञाता और ज्ञेय दोनों के अभाव का अनुभव करने का यत्न करते रहते हैं वे अभ्यासी कहलाते हैं। विना अभ्यास कल्याणकारी ज्ञान में विश्राम नहीं प्राप्त होता। अभ्यास करते रहने से समय पाकर अवस्य शान्ति का अनुभव होगा।

(४) संसार से पार उतरने के मार्ग का नाम 'योग' है-संसारोक्तरणे युक्तियोंगक्तव्देन कथ्यते। तां विदि दिशकारां त्वं विजोपक्तमधर्मिणीम् ॥ (६।१३।३) भारतम्ज्ञानं प्रकारोऽस्या एकः प्रकटितो सुवि।

द्वितीयः प्राणसंरोधः श्रृणु योऽयं सयोच्यते ॥ (६११३।४)

प्रकारौ द्वाविष प्रोक्तौ योगचान्देन यद्यपि।

तथापि स्वितायातः प्राणयुक्तावसौ श्रृज्ञास् ॥ (६११३।६)

असाध्यः कस्यविद्योगः कस्यविद्याननिश्चयः।

सम त्विभिनतः सानौ सुसाध्यो ज्ञाननिश्चयः॥ (६११३।८)

द्वौ कसौ चित्तनाशस्य योगो ज्ञानं च राधव।

योगस्त्वः वृत्तिरोधो हि ज्ञानं सम्यगवेक्षणम् ॥ (६१७८।८)

चित्तवित्तपरिस्यन्दपक्षयोरेकपंक्षये ।

संसार से पार उतरने की युक्ति का नाम योग है। यह चित्त को शान्त करने वाली युक्ति दो कार की है। इसका एक प्रकार है आत्मझान और दूसरा है प्राण्-निरोध। यद्यपि दोनों मार्गों का नाम योग है, तथापि 'प्राण् निरोध" के लिये ही 'योग" शन्द अधिक प्रचित्तत है। किसी के लिये योग-मार्ग कठिन है, किसी के लिये बान-मार्ग कठिन है। मेरी राद में तो झान-निश्चय का अभ्यास ज्यादा सुगम है। चित्त को शान्त करने के दो उपाय हैं एक योग और दूसरा झान। योग का अर्थ है चित्तकी वृत्तियों का निरोध करना और झान का अर्थ है यथावस्थित वस्तु को जानना। चित्त और चित्त की वृत्ति (स्पन्दन) दोनों में से किसी एक का इय होने से दूसरे का भी इय हो जाता है। एक गुणी है, दूसरा उसका गुण् है; एक के नष्ट होने पर दोनों ही नष्ट हो जाते हैं; इसमें कोई सन्देह नहीं है।

. (५) योग की निष्ठा (प्राप्य अवस्था):

जीवस्य च तुरीयाक्या स्थितियां परमात्मनि ।
अवस्थाबीजनिहादिनिर्मुका चित्सुखात्मिका (ई।१२८११)
योगस्य सेयं वा निष्ठा सुर्ख संबेदनं महत्॥ (ई।१२८११)
मनस्यस्तंगते पुंसां तद्दन्वशोष्डम्यते ।
प्राधानतासृतक्होळे केवलासृतवारियो ॥ (ई।१२८१२)

जीव की परमात्मा में उस प्रकार की स्थिति जिसका नाम तुर्या है, जो जाप्रत् , स्वप्न और सुपुति आदि अवस्थाओं के बीज से रहित है, जो आनन्द और चितिका अनुभव है, और परम ज्ञान और आनन्द है, वही योग का प्राप्य अनुभव है। उस स्थिति का अनुभव विसा उस अमृत के समुद्र में, जिसमें की सब लहरें शान्त हो गई हैं, मन के अस्त हुए, असम्भव है।

# (६) तीन प्रकार का योगाभ्यास:-

प्रकतस्वधनाभवासः प्राणानां विख्यस्तथा।

मनोविनिषद्वश्चेति योगद्यार्थसंददः॥ (६१६९१२७)

प्रकायांभ्यसनप्राणरोधचेतःपरिक्षयाः।

प्रकस्मिन्नेव संसिद्धे संसिद्धान्ति परस्परम्॥ (६१६९१३०)

विष्येतेषु प्रयोगेषु मनःप्रदामनं वरम्।

साध्यं विद्धि तदेवाद्य यथा भवति तिष्ठावम्॥ (६१६९१२९)

योग ( संसार से पार उतरने की युक्ति ) शब्द के तीन अर्थ हैं :—
(१) तस्व का गहरा अभ्यास, (२) प्राणों का निरोध और (३ मन का निग्रह। इन तीनों—एक तस्व का अभ्यास, प्राण निरोध और चित्त-नाश—में से किसी एक का अभ्यास हो जाने पर तीनों ही सिद्ध हो जाते हैं। इन तीनों प्रयोगों में से मन को शान्त करना सबसे उत्तम है। इसके सिद्ध हो जाने पर शीध ही कल्याण हो जाता है।

### १-एक तस्व का गहरा अभ्यास :--

प्रतत्त्ववनाभ्यासाच्छान्तं शाम्यत्यलं मनः। व्हीनत्वास्त्वभावस्य तेन प्राणोऽपि शाम्यति ॥ (११६९।४८)

एक तत्त्व के गहरे अभ्यास से मन सहज में शान्त हो जाता है। मन के स्वभाव में लीन हो जाने पर प्राण भी शान्त हो जाता है।

एक तत्त्व के गहरे अभ्यास करने की भी योगवासिष्ठ में तीन रीतियाँ वर्णन की गई हैं :— ब्रह्म-भावना, पदार्थों के स्थभाव की भावना सौर केवलभावना। उनका विवरण नीचे दिया जाता है।

#### (अ) ब्रह्म-भावना :-

विचार्य यदनन्तात्मतत्त्वं तन्मयतां नव । मनस्ततस्तक्षयेन तदेव भवति स्थिरम् ॥ (६१६९।४९) प्रत्याद्वारवतां चेतः स्वयं भोग्यक्षयादिव । विक्रीयते सद्व प्राणेः परमेवाविद्याप्यते ॥ (६१६९)५२) यथैव भावयत्यातमा सततं भविष्यति स्वयम् । त्ययेवापूर्यते शक्त्या शीधमेव महानपि ॥ (४।११।९९) भाविता शक्तिरात्मातमात्मतां नयति क्षणात् । अनन्तमस्थिलं प्राष्ट्रह् सिहिका महती यथा ॥ (४।११।६०)

अनन्त आत्मतत्त्व का विचार करके मन को तन्मय बनाने का यत्न करना चाहिये। मन के तल्लीन होने पर वह स्थिर हो जाता है। आत्मतत्त्व (ल्रह्म) में मन को स्थिर करने से प्राणां सहित मन ऐसे लीन हो जाता है जैसे कि वह भोग्य पदार्थों का चीण होने पर हो जाता है। आत्मा जैसी-जैसी भावना करता है वह शीष्र ही वैसा ही हो जाता है। जैसे बरसाती नाले बारिश होने से बड़ी-बड़ी नांदियाँ बन जाते हैं वैसे ही भावना हारा मन आत्मा होकर अनन्त और सब जुल हो जाता है। अर्थात अपने आप को लहा समझते-समझते वह एक दिन लहा ही बन जाता है।

### (आ) पदार्थीं के अभाव की भावना :-

सत्बद्धी प्रवज्ञायामसत्ये निर्विकल्पचिद्वातमा स कातमा समवाप्यते ॥ (४।२१।४३) असस्य जागतस्यास्य जातस्याकाशवर्णवत्। अत्यन्ताभावसम्योधे यदि रुहिरलं भवेत् ॥ (३।७।२७) तज्ज्ञातं वक्षणा रूपं भवेज्ञान्येन कर्मणा। दृश्यात्यन्ताभावतस्तु ऋते भान्या ग्रुमा गतिः ॥ (३।०।२८) जगन्नाम्नोऽस्य इरपस्य स्वसतासम्भवं विना । बुध्यते परमं तस्वं न कदाचन केनचित्॥ (३।७।३०) अत्यन्ताभावसम्पत्ती इष्ट्रहरयहकां मनः। oकच्याने परे रूढ़े निविकलपसमाधिनि ॥ (३।३१।७६) वासनाक्षयबीजेऽस्मिन्किञ्चदङ्करिते इदि। तमाबोद्यमेष्यन्ति शगद्वेषादिका ह्याः ॥ (३।२१।७७) निर्मुङत्वभुगण्यति । संसारसम्भवश्रायं प्रतिष्ठामलमेष्यति ॥ (३।२१।७८) निर्विकल्पसमाधाने **अत्यन्ताभावसम्पर्त्त** विनाइन्ताजगरिस्थतेः। नोदेस्येव विमुक्तता ॥ (३।२१।१२) अनुत्पादमयी होपा अत्यन्ताभावसम्पत्ती ज्ञातृहेयस्य वस्तुन:। युक्त्या बाम्बं वितन्ते ये ते बङ्गाम्यासिनः स्थिताः ॥ (३।२२।२७) समादावेव नोत्पन्नं हर्यं नास्त्वेव तत्सदा। इदं जगददं चेति वोधाभ्यास उदाहतः॥ (३१२२१२८) हरयासम्भववोधो हि ज्ञानं ज्ञेयं च कथ्यते। तद्भवासेनं निर्वाणमित्यभ्यासो महोदयः (३१२२१३१)

असत्य दृष्टि के चीए हो जाने पर और सत्य दृष्टि के दृढ़ हो जाने पर आत्मा निर्विकल्प और शुद्ध चितिका आकार धारण कर लेवा है, जगत् रूपी अम के, जो कि आकाश के रङ्ग की नाई देखने मात्र को है वास्तविक नहीं है, अत्यन्त अभाव के ज्ञान के हह हो जाने पर ब्रह्म के हप का ज्ञान होता है; अन्य प्रकार से नहीं। दृश्य जगत के अत्यन्त अभाव की भावना के विमा दूसरी और कोई शभ गति नहीं है। इस जगत् नाम वाले दृश्य की सत्ता को असम्भव सममे विना कमी भी कोई परम तस्व को नहीं जान सकता । द्रष्टा, दर्शन और दश्य सब को अत्यन्त असत् समम्बर निर्विकल्प समाधि में एकतत्त्व के ध्यान में निमम् होने पर, हृदय में वासना के ज्ञय के अंकर का बीज आरोपित होने पर, कम से राग द्वेप आदि की उलित नहीं होती, संसार की भावना निर्मुल हो जाठी है और निर्विकल्प समाधि भी हड़ होने लगती है। ऋहं भाव और जगत के अत्यन्त असत् होने का अभ्यास किये बिना नित्यरूप मुक्ति का अनुभव उदय ही नहीं होता। जो लोग युक्ति और शास्त्र के अध्ययन द्वारा ज्ञाता और ज्ञेय दोनों को अत्यन्त असत् समभने का प्रयत्न करते हैं वे ब्रह्माभ्यासी कहजाते हैं। यह जगत्, में और सब दृश्य वस्तुयं कभी न उत्पन्न हुई हैं, और न हैं -इस प्रकार का निश्चित ज्ञान और ज्ञान का वास्तविक अभ्यास है। दश्य के असम्भव होने के ज्ञान का ही नाम ज्ञान है। यही जानने योग्य भी है। इसके अभ्यास से ही निर्वाण की प्राप्ति होती है। इसलिये अभ्यास वडी चीच है।

## (इ) केवलीभाव:--

यद्द्रप्टुरस्पाद्रप्टत्वं दरवाभावे भवेद्रलातः। तद्विद्धि केवलीभावं तत एवाततः सतः (३१४१९३) तत्तामुपमते भावे रागद्देषादिवासनाः। शास्यप्त्यःपन्दिते वाते स्पन्द्नश्चरुवता यथा॥ (३१४१९४) त्रिज्ञगत्त्वमद्दं चेति दरवेश्यत्तामुपागते। इण्टुः स्पात्केवज्ञीभावस्तादशो विमल्यासमनः॥ (३१४१९६) गहं त्वं जगदित्वादी प्रशान्ते हस्यसंभ्रमे । स्याचाहकी केवलता स्थिते द्रष्टर्यवीक्षणे ॥ (३।४।५८)

हरय के अत्यन्त स्थाव होने पर जब द्रष्टा का द्रष्ट्रत्व (द्रष्टापन) आप ही लय हो जाता है तब जो सत्ता शेष रहती है उसे केवलीभाव कहते हैं। जैसे हवा के हक जाने पर उसकी कियावें शान्त हो जाती हैं वैसे ही उस भाव (केवलीभाव) के प्राप्त हो जाने पर राग द्वेष सादि की सभी वासनायें शान्त हो जाती हैं। तीनों जगत्, तुम, मैं स्थार सब हश्य शान्त हो जाने पर द्रष्टा को अपने शुद्ध स्थास स्वरूप होने का केवलीभाव स्थानन हो जाने पर प्राप्त है। मैं, तुम, स्थार जगत् सादि हश्य के स्था के शान्त हो जाने पर और द्रष्टा के स्थान में न स्थाने पर केवलता का स्थानन इदय होता है।

#### २-- प्राणों की गति का निरोध:--

तालबृन्तस्य संस्पन्दे शान्ते शान्तो यथानितः । प्राणानिकपरिस्पन्दे शान्ते शान्ते तथा मनः ॥ (५।६९।४१) तस्मिन्मरीरिधिते नृत्युपशान्तं भवेन्मनः । (५।७८।१९) मनःस्पन्दोपशान्त्यायं संसारः प्रविष्टीयते ॥ (५।७८।१६) प्राणशक्ती निरुद्धायां मनो सम विष्टीयते । इञ्चष्टलायानु तद्दश्यं प्राणस्त्यं हि मानसम् ॥ (५।१३।८३)

जैसे पंखे की गति हक जाने पर हवा की गति हक जाती है वैसे ही प्राणों की गति के रुक जाने पर मन शान्त हो जाता है। प्राण के निरोध करने से अवश्य ही मन शान्त हो जाता है। मन के शान्त होने पर अवश्य ही यह संसार विलीन हो जाता है। प्राण की शक्ति के निरुद्ध हो जाने पर अवश्य ही हे राम! मन विलीन हो जाता है। जैसे द्रव्य की छाया की गति द्रव्य की गति के समान होती है वैसे प्राण का रूप भी मानसिक है।

(अ) प्राण और पन का सम्बन्ध चित्त का ही

बनाया हुआ है :--

तेन सङ्गल्यितः प्राणः प्राणो मे गतिरित्यपि। न भवामि विनानेन तेन तक्तरपरायणम् ॥ (३।१३९।२) पूर्व यन्मनसाभ्यस्तमुष्सक्यं तथैव तत्। तेन मे जोवितं प्राणा इति प्राणे मनः स्थितम् ॥ (५।१३९।१०) मनने ही प्राणों की कल्पना की है और इस बात की भी कल्पना की है कि प्राण उसकी गति है और प्राण के बिना उसकी स्थिति नहीं है। इस कारण से ही वह प्राण के ऊपर निर्भर रहता है। मन जिसका अभ्यास कर लेता है उसी का अनुभव करता है। मन समम्तता है कि प्राण उसका जीवन है, इसलिये ही प्राण में मन की स्थिति है।

(आ) प्राणविद्याः—

सर्वदुःसक्षयकरी सर्वसीभाग्यवधिनी । (ई।२४।८) कारणं जीवितस्येह प्राणविस्ता समाधिता ॥ (६।२४।९) इडा च पिहुला चास्य देइस्य सुनिनायक। मुस्थिते कोमले मध्ये पार्थकोष्टे निर्मालिते ॥ (कृष्या२०) पद्मयुग्मत्रयं यन्त्रमस्थिमांसमयं सुद्। कव्यांधीनाळमन्योन्यमिळत्कोमलसङ्ख्य ॥ (११२४।२१) सेकेन विकसत्पर्त्र सकळाकाशचारिया । चलनित तस्य पत्राणि सृद् स्याप्तानि वायुना ॥ (६।२४।२३) चलत्तु तेषु पत्रेषु स मस्त्विवर्धते। बाताइते बतापत्रजाले बहिरिवाभितः ॥ (६१२४।२३) बृद्धि नीतः स नादीय कृत्वा स्थानमनेकथा। देहिङस्मिन्यसरस्यय ॥ (६१२४) र **ऊ**च्चांधोवतंमानासु प्राणापानसमानाचै स्ततः स इदयानिखः। संकतः प्रोच्यवे तज्ज्ञीर्विजाकारचेष्टितै: ॥ (१।२४।२५) इत्पद्मबन्धवितवे समस्ताः प्राणक्षक्तयः। जञ्बांचः प्रस्ता देहे चन्द्रविस्वादिवांशवः ॥ (६।२४।२६) यान्त्यायान्ति विकर्यन्ति हरन्ति विहरन्ति व । उत्पत्तिन्त पतन्त्याञ्च ता प्ताः प्राणशक्तयः ॥ (११२४१२७) स प्य हत्यहमगतः प्राण इत्युच्यते वुषैः। अस्य काचिन्मुने शक्तिः प्रस्पन्दयति स्रोचने ॥ (\$1२४।२८) काचित्स्पर्शमुपादत्ते काचिहद्वति नामया। काचिद्रजं जरयति काचिद्रक्ति वर्वासि व ॥ (१।२४।२९) बहुनात्र किसुक्तेन सबमेव बारीरके। करोति भगवान्यायुर्यन्त्रेद्वामिव यान्त्रिकः ॥ (६।२४।३०) तत्रोध्वाधी दिसंवेती प्रस्तावनिकी स्ते। प्राणापानाविति ख्यातौ प्रकटौ हो वरानिछो ॥ (५।२४।३१)

सहस्रविनिक्रचाङ्गाद्विसतन्तुखवाद्वि दुर्लक्ष्या विद्यमानापि गति; सूक्ष्मतराऽनयोः ॥ (३।२४।३७) पाणोऽयमनिशं बहान्स्यन्द्शक्तिः सदागतिः। सवाद्याम्यन्तरे देहे प्राणोऽयमुपरि स्थितः ॥ (६।२५।३) अपानोऽप्यनिशं ब्रह्मन्स्यन्दशक्तिः सदागतिः। सवाद्याभ्यन्तरे देहे त्वपानोऽयमवाक्नियतः ॥ (६।२५।४) प्राणापानगति प्राप्य सुस्वस्थः सुखमेधते। प्राणस्याभ्युद्वो ब्रह्मन्वधपत्रात्त्र्वदि स्थितातः ॥ (६।२५।२९) द्दादश्चाङ्गुखपर्यनते प्राणोऽस्तं यात्ययं बद्धिः। अपानस्योदयो बाह्यावृहादक्षान्तानमहामुने ॥ (६१२५१३०) अस्तङ्गतिरधाम्भोजमध्ये हृद्दश्संहिथते । प्राणो यत्र समायाति हृाद्दशान्ते नभापदे ॥ (६।२९।३१) पदात्तस्मादपानोऽयं खादेति समनन्तरम्। बाह्यकाशोन्मुखो प्राणो बहुत्विनिश्चिता यथा ॥ (६।२९।३२) हदाकाशोरमुखोऽपानो निम्ने वहति बारिवत् ॥ (६।२५)३३) अपानशक्तिनोऽन्तस्था कला प्राणविवस्यता ॥ (६।२९।३६) यत्र यस्ता तदासाय पदं भूयो न शोचयते। प्राणार्श्वस्य तथाञ्चल्या यत्रापानसितांकुना ॥ (६१२५१३७) ग्रस्ता तत्पद्मासाच न भूयो जन्मभाङ्नरः। प्राण एवार्कतां याति संग्रह्माभ्यन्तरेऽस्वरे ॥ (दै।२९।३८) माप्यायनकरी पश्चाच्छक्तितामधितिष्टति । प्राण एवेन्द्रतां स्वक्रता शरीराप्यायकारणीम् ॥ (११२९१३९) क्षणादायाति सूर्यत्वं संशोषणकां पदम्। अर्द्धतां सम्परित्यज्य न यावचन्द्रतां यतः ॥ (६।२९।४०) प्राणस्तावद्विचायांनतेऽदेशकाले न कोच्यते। हृदि चन्हाकवोज्ञांत्वा नित्यमस्तमयोदयम् ॥ (१।२५।४१) आत्मनो निजमाधारं न भूयो जायते मनः। सोदयास्तमः सेन्दुं सर्राम सगमागमम्॥ (६१२५।४२) अपानेऽस्तङ्गते प्राणः समुदेति इद्ग्लुजात् ॥ (६।२५।४७) प्राणे स्वस्तद्वते बाह्यादपानः प्रोदितः क्षणात् ॥ (१।२५।४८)

प्राण्विद्या से जीवके सब दुःखोंका नाश होता है बौर सब प्रकार के सौभाग्य की वृद्धि होती है। शरीर के मेरुद्ण्ड (पारवकोष्ठ)

के मध्य में दो मिली हुई कोमल इडा और पिङ्गला नामक नाड़ियाँ स्थित हैं। अस्थि और मांस से बने हुए, ऊपर और नीचे को जाने वाली नालियों समेत, कोमल पंखड़ियां बाले कमल के फूल के जोड़ों के समान, तीन यन्त्र ( शरीर के ऊपरी भाग में ) स्थित हैं। इन यन्त्रों के पत्र वायु के प्रवेश से विकसित होते हैं। वायु से व्याप्त होने पर उनके पत्र धीरे-धीरे हिलते हैं। उन पत्तों के हिलने से बायु की युद्धि होती है, जैसे बायु द्वारा लता और पत्रों के स्पन्दित होने पर बाहर चारों और हवा फैलती है। भीतर जब बाय का आकार बढ़ता है तो वह बाय उत्पर नीचे चारों ब्योर शरीर में नाड़ियों द्वारा फैलती है। हृदय में प्रविष्ट वायु शरीर में फैल कर नाना प्रकार की चेष्टायें करती हुई और विशेष स्थानों में रहती हुई प्राण्, अपान, समान, ज्यान और उदान नामीं से प्रसिद्ध होती है। शरीर के भीतर हृदय में स्थित तीनों यन्त्रों में फैतती हैं जैसे चन्द्रमा से किरगें फैतती हैं। वे प्राग्रशक्तियाँ जाती हैं. आती हैं, आकर्षण करती हैं, हरण करती हैं. विहार करती हैं. उपर चढ़ती हैं, नीचे गिरती हैं। इदयकमल में रहने वाली वायु प्राश कहलाती है: इसकी एक शक्ति तो आँखों में जाकर उनका सञ्चालन करती है; एक त्वचा में जाती है; एक नाक में; एक भोजन को पचाती है, एक जिह्ना में जाकर वाणी का सखालन करती है। बहुत कहने से क्या, सारे शरीर को भगवान प्राण इस पकार चलाता है जैसे कि कोई बांत्रिक (इल्लीनियर) किसी यन्त्र को चलाता हो। शरीर के भोतर रहने वाली वायु के दो विशेष भाग हैं, एक ऊपर की खोर जाता है खौर दूसरा नीचे की ओर-उनके नाम हैं प्राण और अपान। कमल की नाल एक तन्तु के इजारवें हिस्से से भी सूदम और दुर्लद्य गति प्राण और अपान की है। देह के बाहर और भोतर ऊपरी भाग में सदा-गति और स्पन्दशक्ति वाला प्राण सदा रहता है। देह के बाहर और भीतर नीचे के भाग में सदागित और स्पन्दशक्ति वाला अपान सदा रहता है। प्राण और अपान की गति को जान कर और वश में करके योगी स्वस्थ रहकर मुख भोगता है। हृदय में स्थित कमलपत्र से प्राण का उदय होता है और द्वादश (१२) अङ्गल तक वाहर आकर वह अस्त हो जाता है। अपान का १२ अङ्गल दूरी पर उद्य होकर भीतर हृदय में स्थित कमल के मध्य में अस्त होता है। जहाँ बारह

श्रंगुलपर बाहर प्राणका अस्त होता है वहींसे प्राणके अस्तके पीछे अपानका उद्य होता है। प्राश्यकी गति अप्निशिखाकी नांई हृद्यसे ऊपरकी स्रोर बाहरको है, स्रोर स्रपानकी गति जलकी नाई हृद्य आकाशकी ओर बाहर से भीतरको नीचेकी ओर है। अपान रूपी चन्द्र-माकी कला जब और जहाँ प्राण रूपी सूर्य द्वारा प्रस्त हो जाती है ( अर्थात् जब और जहाँ अपान और प्राण एक होते हैं ) उस स्थान-को प्राप्त करके फिर शोक नहीं होता ( अर्थात् उस समयही निस्पन्द अवस्थाका अनुभव होता है जो कि आत्माकी अवस्था है)। इसी प्रकार जब प्राएकी कलाको अपान प्रस्त कर लेता है (अर्थात् जहाँ भौर जब प्राण और अपान एक हो जाते हैं और स्पन्दन नहीं होता ) उस स्थानको प्राप्त करके फिर जन्म नहीं होता। भीतर और बाहर रहनेवाली वायु ही प्राण और अपान का, जो कि शरीर को पुष्ट करते हैं, रूप धारण करती है। जब बाहर ( १२ अंगुल पर ) प्राण तो शान्त हो जाए और अपान का उदय न हो, तब ध्यान लगाने पर शोक नहीं होता। इसी प्रकार हृदयके भीतर जब श्रपान शान्त हो जाए और प्राग्तका उद्य अभी न हुआ हो, उस समय ध्यान लगाने से पुनर्जन्म नहीं होता, क्योंकि वही आत्मा का आधार है। वह ऐसा स्थान है जिसमें प्राण और अपान, उदय और अस्त सूर्य और चन्द्रमा, दोनों का समा-गम होता है। इदय में अपान के अस्त होने पर प्राण का उदय होता है और बाहर प्राण् का अस्त होने पर अपान का उद्य होता है। इस दोनों उदय और अस्त के बीच की अवस्था, जिसमें प्राण और अपान दोनों ही की गति का अनुभव नहीं होता, आत्मा की निजी अवस्था है। उसमें स्थित होना ही योगी का ध्येय है। उसमें तब नित्य स्थिति होती है जब कि प्राण् की गति का बिलकुल निरोध हो जाए।

### (इ) स्वाभाविक प्राणायाप:-

बाइतःस्वपतश्चेव प्राणायामोऽयमुक्तः।
प्रवर्तते यतस्तन्त्रः तत्तावक्रेयसे श्रणु ॥ (११२६१६)
बाद्धोन्मुक्तर्व प्राणानां यद्ध्दम्बुक्कोटरात्।
स्वरसेनास्तवस्तानां तं धीरा रेक्कं विदुः॥ (६१२६१६)
हादबाहुक्वपर्यन्तं वाद्धमाक्रमतानथः।
प्राणानामद्वसंस्पक्षों यः स प्रकृषक्वते॥ (६१२६१७)

बाद्यात्परापतत्यन्तरपाने बत्नवर्जितः। योऽयं प्रपृश्णः स्पन्नों विद्रस्तमपि प्रकम् ॥ (५।२५।८) क्षपानेऽस्तर्तते प्राणो यावज्ञाभ्युदिवो हृदि। वाबत्सा कुरुभकाबस्था योगिभियांनुभृयते ॥ (३।२५।१) रेवकः कुम्भक्षीय प्रकश विचा स्थितः। अपानस्योदयस्थाने हादशान्तादयो बहिः ॥ (६।३५।१०) स्वभावाः सर्वेकालस्थाः सम्यग्यत्नविवर्जिताः। वे प्रोक्ताः स्कारमितिभिस्ताम्हणु त्वं मद्दामते ॥ (६१२५१६१) हाइशाङ्ग सपर्यन्ताहास्यादभ्युदितः प्रभो । यो वातस्तस्य तजीव स्वभावास्य्रकाइयः॥ (६।२५।१२) स्दन्तरस्था निष्पन्नध्यक्षा स्थितिबद्धिः। हादशाहुलपर्यन्ते नासाध्समसंसुते ॥ (६१२५/१३) व्योभित नित्यमपानस्य तं विदुः कुम्भकं बुधाः। बाद्योन्मुकस्य वायोवां वासिकासावधिर्गतिः ॥ (दै।२५।१४) तं बाह्यपूरकं स्वायं विदुर्वोगविदो जनाः। नासामाद्वि निर्मत्व हादकान्ताविभातिः ॥ (६।२५११९) या वायोस्तं विद्धींश अपरं वाद्यप्रकम्। बहिरस्तद्भते प्राणे यावकाषान वर्गतः ॥ (६।२५।१६) वांबरपूर्ण समावस्थं बहिएं कुम्भडं विदुः। यसदन्तर्भुंसत्वं स्वाद्यानस्योद्धं विना ॥ (९१२५)१७) तं वासरेवकं विद्याचिन्त्यमानं विस्तित्म्। द्वादक्षान्ताचतुरुधाय रूपपीवरता परा ॥ (६।२५।१४) अपानस्य बहिन्दं समपरं पूरकं विदु:। याद्यानान्तरां श्रीतान्द्वस्भकाशीननारतम् ॥ (५१२५११९) प्राणापानस्वभावांस्तान्तुध्वा भूयो न जायते (ई।२९।२०) ग्रक्टतस्तिवृतो वापि जावतः स्वपतोऽपि वा ॥ (६।३५।२१) ९ते निरोधमायान्ति प्रकृत्याऽतिचलानिकाः। यत्करोति यद्दरनाति युद्धरीवालमनुस्मरत् ॥ (६।२९१२२) कुम्भकादीग्ररः स्वान्तस्तत्र कतां न किञ्चन। अञ्चरामस्मिन्न्यापारे बाह्यं परिजद्दनमतः ॥ (३।२५।२३) दिनैः कतिपवेरेव पदमाप्नोति केवसम्। प्रवद्भवसतः पुंस्रो बाह्य विषयवृत्तिषु ॥ (६।२६।२४)

वध्नावि रवि चेतः शहती ब्राह्मणो यथा। (१।१५।१५) सस्तद्भतवति पाणे त्वपानेऽभ्युदयोन्मुसे ॥ (१११५।५०) बहिः कुम्भकमालस्थ्य विरं सूची न शोच्यते। अपानेऽस्तङ्गते प्राणे किञ्चिद्म्युद्योग्मुले ॥ (५१२९।५१) अन्तःकुम्भकमालम्ब्य चिरं भूयो न कोच्यते। प्राणरेचकमालस्व्य अपामान्द्रकोटिमम् ॥ (\$1२५।५३) स्वकडं कुम्भक्रमध्यस्य न भृयः परितव्यते । अपाने रेचकाधारं प्राणपुरान्तरस्थितम् ॥ (५११५६) स्वसंस्थं पुरकं इष्ट्या न भूयो जायते नरः। प्राणापातातुमावन्तवंत्री ती विख्यं गती॥ (३१२५१६४) तदालस्क्य ५ई शास्त्रमात्मानं नातुतस्यते । प्राणमकोन्मुक्षेऽवाने देशं कालं च निष्कलम् ॥ (\$1२५/५२) विचार्य वहिस्तवां न सूपः परिक्रोच्यते । अपानभक्षणपरे प्राणे हृदि तथा वृद्धिः॥ (१।२५।५६) देश कार्ज व सम्बोध्य न भूयो जायते मनः। यव प्राणी अपनित प्राणिनापान एव च॥ (१।२५।५७) निगीणी बहिरन्तव देशकाली च परवती। क्षणमस्तं गतप्राणमपानोदयर्वाजनम् ॥ (११२९१५८) अयत्नसिद्धशास्थं कुम्भकं तत्पदं विदुः। अयत्मिलिङ्गे हान्तस्थङ्गमभाः परमं पदम् ॥ (१।२६।५९) प्तत्वातमनो सर्व शुद्धेषा परमेव चित्। प्तकत्त्रहाभासमेत्रत्याच्य न शोध्यते ॥ (१।२६।६०)

जो सबसे उत्तम प्राणायाम है और जिसको ज्ञानी लोग सोते जागते करते रहते हैं उसको अपने कल्याण के लिए सुनो। हृद्य कमल के कीश से (फेफड़ों से ) प्राण के बाहर निकलने का नाम रेचक है। बाहर बारह अंगुल से प्राणों के भीतर के खड़ों में लाने का नाम प्रक है। बाहर से अपान के अन्दर आजाने पर उसके द्वारा भीतर के खड़ों को यत्न से मरने का नाम भी प्रक है। हृद्य में आकर जब अपान अस्त हो जाए और वहाँ से प्राण्का उदय न हो, तो वह अवस्था उन्मक कहलाती है। योगी लोगों को उसका अनुभव होता है। रेचक उन्मक और प्रक भी तीन प्रकार के हैं। वे स्वाभाविक हैं और सदा होते रहते हैं; उनको करने के लिये विशेष यत्न की आवश्यकतां नहीं

है। बुद्धिमानों ने जिस प्रकार उनका वर्णन किया है वह सुनो। जो बाय बारह अंगुल बाहर से उदय होती है उसके वहीं पर (बाह्य ) पूरक आदि प्राणायाम होते हैं। नाक से बाहर बारह अंगुलकी दूरी पर, मिट्टी में अपकटित घड़े की नांई. जब वायु आकाश में स्थित रहती है तो उसे बाह्य कुमंक कहते हैं। बाहर की ओर जानेवाली वायु के नाककी फुक्कल तक जानेको योग जागनेवाले लोग प्रथम बाह्य पूरक कहते हैं;और नाक की फुक्कल से बाहर बारह अंगुल तक प्राण के जाने की धीर लोग दूसरा बाह्य पुरक कहते हैं। प्राण के बाहर जाकर श्रस्त हो जाने पर जब तक कि वहाँ से अपान का उदय नहीं होता उस पूर्ण और सम अवस्वा को बाह्य कुंभक कहते हैं। अपान के उदय होने से पूर्व जो उसकी अन्दरकी और जाने की प्रयुत्ति होने लगती है उस मुक्तिदायक प्राणायाम की बाह्य रेचक कहते हैं। बारह अङ्गल बाहर से उठकर अपान का आकार-मय होना दूसरा पूरक कहलाता है। इन बाहरी और भीतरी प्राणों के स्वभावों, कुंभक आदि को जानकर बोगी दूसरा जन्म नहीं लेता। चलते, ठहरते, सोते, जागते, इन प्राणायामां को करते रहने से स्वामाविक चक्रत बुत्तिवाले प्राण भी वश में था जाते हैं। इन प्राणायामों को करता रहता हुआ पुरुष बुद्धिका इनमें लगाकर जो चाहे करे और खाये पिये, उसको कर्तृत्वका स्पर्श नहीं होता। इस अभ्यास में खुब लग कर, बाहर से मनको रोक कर, कुछ दिन में मनुष्य केवल पदको प्राप्त कर तीता है। इनका अभ्यास करने पर मनको बाहर के विषयों में श्रानन्द नहीं श्राता, जैसे बाह्यण को कत्ते के मांस में ( खाल में ) मजा नहीं श्राता । जब प्राण् बाहर जाकर बस्त हो जाए श्रीर श्रवानका उदय होने को हो (हुआ न हो ), उस बाह्य कुंभकका अवलम्बन करके योगी शोक से रहित हो जाता है। जब हृदय में अपान का अस्त हो जाए और प्राण का उदय न हुआ हो, उस भीतरी कुंभक का अवलंबन करके भी योगी शोक से पार हो जाता है। प्राम् को निकाल कर अपान को महरा न करके जो शुद्ध (बाह्म ) कुम्भक होता है उसका अभ्यास करके योगी को परिताप नहीं होता। अपान को भीतर लेकर प्राण को बाहर न निकाल कर जो भीतरी कुंभक होता है उसका अभ्यास करने से मनुष्य का पुनर्जनम नहीं होता। प्राण श्रीर अपान दोनों ही जब भीतर लीन हो जाएँ, उस अवस्था का अभ्यास करके आत्मा के शान्त हो जाने पर शोक नहीं होता। प्राण को भच्चण करने को जब

अपान उद्यत होता है उस कल्पना रहित काल का ध्यान करने से फिर शोक नहीं होता। इसी प्रकार अपान को भन्नण करने को जब प्राण् उद्यत होता है उस देश और काल का ध्यान करके शोक नहीं होता। जब और जहाँ बाहर और भीतर प्राण् और अपान एक दूसरे को निगल जाते हैं और चण भर के लिये प्राण् वायु की गति दक जाती है, प्राण् और अपान दोनों का अभाव हो जाता है, उस बिना किसी यत्न किये सिद्ध अवस्था को बाहर और भीतर का कुम्भक कहते हैं; उस अवस्था में ही आत्मा के शुद्ध रूप का भान होता है। उसमें स्थिर होकर शोक नहीं होता।

## (ई) प्राणों की गति को रोकने की युक्तियाँ:-

वैराव्यास्कारणाम्यासाद्य फित्रो व्यस्तवस्थात् । परमार्थाववोधाच रोध्यन्ते प्राणवासवः॥ (५११३।८५) शास्त्रसञ्जनसंपर्कवैराग्याभ्यासयोगतः अनास्थायां वृतास्थायां पूर्वसंसारवृत्तिषु ॥ (१।७८।१८) यथाभिवाञ्चित्रध्याताचिरमेक्तथोदितात् पुकतत्त्वधनाभ्यासात्पाणस्यन्दो निरुद्धयते ॥ (९१७८।१९) पूरकादिनिजापामातृहडाभ्यासाद्सेदजात् पुकान्तध्यानसंयोगारप्राणस्यन्दो निस्तृध्यते ॥ (१।७८।२०) ओङ रिचारणप्रान्तशब्दतत्वानुभावनात् सुपुप्ते संविदो जाते प्राणस्यन्दो निस्तृत्यते ॥ (५।७८।२१) रेचके नुनमभ्यस्ते प्राणे स्फारे समागते। न स्पृतास्यक्तरं आणि प्राणस्यन्दो निरुद्ध्यते ॥ (५।७८।२२) पूरके नूनसम्यस्ते पुराद्गिरिधनस्थिते। प्राणे प्रशान्तसञ्जारे प्राणस्यन्दो निस्तुष्यते ॥ (९।४८।२३) कुम्भके कुम्भवत्कासमनन्तं परितिष्ठति । अस्यासारस्तंभिते प्राणे प्राणस्वरदो निस्दृष्यते ॥ (५)७८।२४) तालुम्कगतां यवाजिह्याकस्य घंरिकाम्। कर्वरन्ध्रमते प्राणे प्राणस्यन्दो निस्दृश्यते ॥ (९।७८१२५) समस्तक्ष्वनोन्मुक्ते न किञ्चिकाम सूत्रमधे। ध्यानात्संविदि सीनायां प्राणस्यन्दो निस्द्यते ॥ (५।७८।२६) द्वादशाङ्गुलपर्वन्ते नासाये विमलाम्बरे।

संविद्द्वि प्रशास्यन्त्यां प्राणस्यन्दो तिरुद्ध्यते ॥ (११७८१२७)
श्रूमञ्ये तारकाखोकवान्तावन्तसुपागते ।
चेतने केतने छुद्धे प्राणस्यन्दो निरुद्ध्यते ॥ (११७८१२९)
अस्यासादुध्यरम्भेण ताल्ड्व्यं द्वाद्शान्तमे ।
प्राणे मिल्लासंग्रेते प्राणस्यन्दो निरुद्ध्यते ॥ (११७८१३८)
श्राटित्येवं यदुद्धतं ज्ञानं तस्मिन्ददाश्रिते ।
असंश्रिष्टविकरूपांगे प्राणस्यन्दो निरुद्धयते ॥ (११७८१३१)
तस्मारसंविन्मये छुद्धे हृदये हृतवासने ।
अस्राज्ञियोजिते चित्ते प्राणस्यन्दो निरुद्धयते ॥ (११७८१३६)
एभिः क्रमेस्तथान्येश्र नानासङ्ख्यकविषयते ।
नागदंशिकयकस्थैः प्राणस्यन्दो निरुद्ध्यते ॥ (११७८१३६)
अस्यासेन परिस्यन्दे प्राणामां क्षयमागते ।
मनः प्रशासमावाति निर्वाणस्यविष्यते ॥ (११७८१६६)

वैराग्य, कारएका अभ्यास, व्यसनत्त्य, परमार्थका ज्ञान; शास्त्र और सञ्जनोंका संपर्क; अभ्यास, संसार की वस्तुओं में आस्था का त्याग, ध्यान द्वारा प्राप्त एकता का अनुभव; एक तत्त्वका गृढ अभ्यास; पूरक आदि प्राणायामों का अभ्यास, एकान्त में बैठकर ध्यान लगाना; स्रोंकार के उचारण द्वारा शब्द तत्त्व की भावना, सुपुन्न अवस्था में संवित् को ले जाना, रेचक का अभ्यास, प्राण को शान्त करने का अभ्यास, पूरक के अभ्यास द्वारा प्राण को शान्त करने का अभ्यास, तालू के मूल में स्थित घंटी को जिहा से दवाकर प्राण को ऊर्घ्यरन्ध्र में लेजाना, सब कल्पनात्रों को शुन्याकार आत्मा में लीन करके ध्यान लगाना, नाक की फुक्नल से बारह अङ्गुल बाहर ध्यान लगाकर संवित् को लीन करना, भ्र खों के मध्य में स्थित तारे का ध्यान लगाकर चेतन खातमा में स्थिति प्राप्तकरना, अभ्यास द्वारा प्राण्को अर्ध्वरन्ध्र द्वारा तालू से बारह अङ्कृत पर लेजाकर शान्त करना; अकस्मात् ही जी आस्मज्ञान उदय हो जाए उसमें दृदता से स्थित होकर कल्पनाओं की लीन करना; चित्तको बलपूर्वक शुद्ध वासना रहित संवित्-मय बात्मा में लगाना ब्रादि बनेक विधिओं द्वारा, जिनका अनेक गुरुखों ने उपदेश दिया है, प्राग् की गति का निरोध हो जाता है। अभ्यास द्वारा प्राणों की गति के रुक जाने पर मन शान्त हो जाता है और निर्वाण ही शेष रह जावा है।

### ३-- मनका लग :--(अ) मन संसार-चक्रकी नाभि है:--

चित्तं नाभिः किलास्येह मायाचकस्य सर्वतः। स्थीयते चेत्रहाकस्य तज्ञ किञ्चित्ववाधते ॥ (५।४९।४०) वस्मिन्द्रवमबद्धभ्ये थिया पुरुषयत्नतः। निरुद्धये॥ ग्रहीतनाभिवहनान्**मायाचकं** (419010) इदं संसारवकं हि नाभी सहस्पमातके। (\$12919) संरोधितायां वहनाहशुनन्दन रुद्धयते ॥ दुक्तितः । परं पीरुपमास्थाय वसं प्रज्ञां च (\$13 610) नामि संसारचहस्य चित्तमेव निरोधयेत्॥ (\$13 816) मनोनिष्टतया विक्रमिदं परिणति (कारशाहर) गतम् । वस्मिक्षिते जिवं सर्वे सर्वमासादितं भवेत् ॥ (4138184) वित्सत्तेव जगत्सत्ता वगत्सत्तेव चित्तकम् । प्काभावादृद्योनीयः स च सत्यविचारणात्॥ (शहणार्९) विज्ञान्तरेव संसारः कुम्मान्तः कुम्मलं वया। चित्तनाशे न संसारः कुम्मनाशे न कुम्भत्तम् ॥ (4140128) बाग्ते वातपरिस्पन्दे यथा गन्वः प्रशास्यवि। तथा शान्ते मनःस्यन्दे शाम्यन्ति प्राणवायवः ॥ (१६६९।४४) वित्ते त्यक्ते लयं याति हैतमैक्यं च सर्वतः। शिष्यते परमं श्रान्तमच्डमेकमनासयम् ॥ (१।१३।४४) अस्याश्चित्तं विदुः क्षेत्रं संस्ते: सस्यसन्वतेः। क्षेत्रे स्वक्षेत्रकां याते साडे: क इव सम्भवः ॥ (१।९३।४६) चित्तमेय विचित्रेई भावाभाविकासिना। चिवतंते व्यभावेन चलम् मितया वया ॥ (१।९३।४६) चिक्तोत्साद्नरूपेण सर्वत्यागेन भूपते । सबमासाबते सम्यवसाम्राज्येनेव संबंदा ॥ (६।९३।४७) संसारस्यास्य दुःसस्य सर्वोपद्वदापिनः। उपाय ९क प्रवास्ति मनसः स्वस्य निग्रहः ॥ (४।३५।२) मनोविज्यमावेग दुःससान्तिखाय्यते । (३।११२।९) सर्वे सर्वगतं शान्तं ब्रह्म सम्पटते तदा ॥ (३।१११।१५) स्वपौद्देकप्राज्येन स्वेप्सितत्यागरूपिणा । सन्ध्यसममात्रेण विना नास्ति श्रुमा गतिः ॥ (३।१११।१२)

इस मायाचककी नाभि मन है। यदि इसकी जोर से पकड़ कर स्थिर कर दिया जाये तो फिर संसार दुःख नहीं देता। मनको बुद्धि श्रीर पुरुपार्थ द्वारा वस में कर लेने पर यह माया-चक संसार ऐसे बस में आ जाता है जैसे कि नाभि के पकड़ने से पहिया। संकल्प नामक मनको रोकने से संसार की गति ऐसे हक जाती है जैसे कि नाभि के रोक लेने पर पहिंचे की गति। परम पुरुषार्थ का आश्रय ले कर बल, प्रज्ञा और युक्ति द्वारा संसार चक्र की नामि. मनको रोकना चाहिये। यह संसार मन के सहारे पर ही चल रहा है, मन के जीव लेने पर सब कुछ जीता जाता है। चित्त की सत्ता से जगत की सत्ता है, जगत् की सत्ता चित्त की सत्ता है; एक के अभाव होने पर दोनों ही का अभाव हो जाता है; और वह होता है सत्य के विचार से। चित्त के भीतर संसार इस प्रकार है जैसे कि घड़े के भीतर घटाकाश ; चिच के नाश होने पर संसार इस प्रकार नहीं रहता जैसे कि घड़े के नाश होने पर घटाकाश नहीं रहता। वायु का चलना बन्द हो जाने पर जैसे गन्ध का आना बन्द हो जाता है वैसे ही मन के स्पन्दन ( गति ) के शान्त हो जाने पर प्राणों की गति भी रुक जाती है। चित्त के त्यांगे जाने खाँर लीन होने पर, द्वेत और ऐक्य सब प्रकार से लीन हो जाते हैं; केवल एक शान्त और अधिकार परम तत्त्व ही शेष रहता है। इस संसार ह्या खेती के खेत को चित्त कहते हैं। जब खेत ही न रहेगा तो खेती के पैदा होने की सम्भावना कहाँ है ? जैसे जल ही तरङ्ग के रूप में प्रकट होता है वैसे ही चित्त भाव और अभाव वाली वस्तुओं के रूपमें परिशात होता है। जैसे साम्राज्य के प्राप्त होने पर सब सम्पत्तियों की प्राप्ति हो जाती है वैसे ही चित्त नाश रूपी सर्वत्याग से सब कुछ प्राप्त हो जाता है। इस सब उपद्वों के पैदा करनेवाले संसारहपी दुःखसे छूटने का एक ही उपाय है। वह है अपने मन का नियह। मन के विलीन होने मात्र से दु:खों की शान्ति हो जाती है और सर्वगत, शान्त ब्रह्म का अनुभव होने लगता है। अपने ही पुरु पार्थ से सिद्ध होनेवाले, इच्छित वस्तुओं के त्याग स्वरूप मनके प्रशम विना शुभ गति की प्राप्ति नहीं होती।

(आ) मन कैसे स्थल होता है:— अन्यात्मन्यात्मभावन देहमात्रास्थयानया। प्रत्रहारकुटुम्बेळ चेतो गच्छति पीनताम्॥ (१।१०।९७)

ममतामलंदेलया । अद्वारविकारेण इवं ममेति भारेन वेतो गण्डति पोनताम् ॥ (९।९०।९८) जरामरणदुःखेन व्यर्थमुझतिमीयुषा । दोषाक्षांविषकोशेन घेतो मध्यति पीनताम् ॥ (५।५०।६९) संस्तेः। आधि ज्याधिविलासेन समास्वासेन हेवादेयप्रयत्नेन चेतो गच्छित पीनताम् ॥ (दाप्टाइ०) स्नेहन धनखोभेन डाभेन मणियोपिताम् । आपातस्मणीयेन चेतो गच्छति पीनताम् ॥ (9190198) दुराशाक्षीरपानेन भोगानिखद्देन आस्थादानेन चारेण विचाहियांति पीनताम् ॥ (९।५०।६२) विपवैषम्यशंसिना । आगमापायवपुषा भोगाभोगेन भीमेन चेतो गण्डति पीनताम् ॥ (१।१०।६३)

अनात्म में आत्मभाव से, देह में विश्वास से, स्त्री, पुत्र और कुटुम्ब से, अहङ्कार के विकार से, ममता के मलसे, "यह मेरा है" इस भाव से, व्यर्थ बृद्धिको प्राप्त होने वाले दोषों के कोश, जरा और मरख आदि देने वाले दुःखाँ से, ज्यादेय (श्रप्त करने योग्य) और हेय (त्यागने योग्य) को प्राप्त करने और त्यागने में प्रयत्न करने से, आधि और व्याधियों को प्राप्त कराने वाली संसार की आशाओं से, स्नेह से, धन के लोभ से, दूर से सुन्दर दिखाई देनेवाली मणि और स्त्रियों की प्राप्ति से चित्त म्थूल होता है। दुराशा रूपी दूच के पीने से, भोग रूपी वायु के बल से, आत्था रूपी चारे से चित्त रूपी सर्प मोटा होता है। उत्पत्ति और नाश वाले शरीर से विष के समान दुःखदायी भोगों के अधिक भोगने से चित्त स्थूल होता है।

(इ) मन किस प्रकार बढ़ा हो जाता है:-संयोजितं परे चित्तं गुद्धं निर्वासनं भवेत्। ततस्तु कल्पनाश्रुन्यमात्मतां याति सथव ॥ (३१९८१२) मन एव विचारेग मन्ये विखायमण्यति। मनोविजयमात्रेण ततः श्रेयो भविष्यति॥ (३१९७११०) मनोनाम्नि परिक्षीणे कर्मण्याहितसंस्रमे । मुक्त इत्युचरते जन्तुः पुननंम न जायते ॥ (३।९७।११) प्रबुद्धानां मनो राम महीवेद दि नेतरत्।

अञ्चलामान्यवृद्धीनामब्येर्गान्यस्तरङ्गकः ॥ (३११००१२)

यदा संक्षीयते चित्तमभावात्वन्तभावनात्। चित्ततामान्यस्वरूपस्य सत्तासामान्यता सद्दा। (५।५५।२)

परम ब्रह्म में चित्त को लगाने से चित्त वासनारहित और शुद्ध हो जाता है। शुद्ध और वासनारहित होने पर वह कल्पनाश्त्य होकर आसमभाव को प्राप्त कर लेता है। विचार द्वारा मन विलीन हो जाता है; और मन के लय हो जाने पर ही कल्याण होता है। मन नाम बाले उस कम के चीए होने पर जिसने कि इस भ्रम की रच रक्खा है, प्राणी जीवन्मुक्त हो जाता है; किर उसका दूसरा जन्म नहीं होता। ब्रानियों का मन ब्रह्म ही है, और कुछ नहीं; जैसे जलमात्र पर दृष्टि रखने वालों के लिये समुद्र ही समुद्र है, तरङ्ग कोई वस्तु नहीं है। श्रमाव की अत्यन्त भावना द्वारा जब चित्त चीए हो जाता है तो सामान्य रूप वाली चितिका जो कि सत्ता सामान्य है, अनुभव होता है।

# (ई) मनके निरोध करने की युक्तियां :-

अक्रुपेन विना मर्च यथा दृष्टं मतद्भवस् । (११९२१६६) न शक्यते मनो जेतुं विना युक्तिमनिन्दताम् ॥ (५।९२।३४) साधवन्ति समुतसूज्य युक्ति वे तान्द्रशन्त्रदः। भवाद्भवत्वायान्ति बलेशात्वलेशं वजन्ति ते॥ (वारवारक) विमृदा: कर्नुमुख्का ये इठाबेतसो जयम्। (५।९२।३८) ते निकनित नागेन्द्रमुन्मत्तं विसतन्तुभिः॥ (१।९२।३%) अध्यातमविद्याधिगमः साधुसङ्गम एव च। वासनासम्परित्यागः प्राणस्यन्दनिशेषनम् । पुतास्ता युक्तयः पुष्टाः सन्ति चिक्तज्ञवे किना ॥ (४।१२।३६) स्वसंविधवसंरोधायधा चेतः प्रशास्यति । न तथाह तपस्तीर्थविद्यायज्ञकियागवैः ॥ (५।१६३।८) स्वेनैव पौरुपेणाञ्च स्वसंपेदनरूपिणा। यत्नेन थिक्तवेताछस्त्यक्तवेष्टं बस्तु जायते ॥ (३।११११२) विवेकैकानुसंधानाविदंशात्मतया मनः। चिरेकतासुपायाति इडाभ्यासवद्यादिहा॥ (३१११२१९) त्यजन्निमतं वस्त यश्विष्टति निरामयः। जितमेव मनस्तेन खदन्त इव दन्तिना॥ (३।१११)

तस्य वक्षण्या येषा त्वविद्या राम सोज्यते ।
वासनापदनार्झी तां विचारेण विनानाय ॥ (३।११२।११)
या योदेवि सनोनान्नी वासना वासिनान्तरा ।
तां तां परिद्देश्याज्ञस्तनोऽविद्याक्षयो भवेत् ॥ (३।११२।२२)
विषयान्त्रति भोः पुत्र सनोनेत्र हि सर्वधा ।
अनास्था परमा होषा सा युक्तिर्मनसो जये ॥ (५।२४।६७)
ज्ञानादवासनोभावं स्वनाशं प्राप्तुयान्मनः ।
प्राणस्यन्दं च नादन्ते ततः ब्रान्तिर्दे झिप्यते ॥ (५।६४।६५)
ज्ञानात्स्वपदाधांनामसत्त्वंससुदेत्यसम् ।
ततोऽद्व वासनानान्नाहियोगः प्राण्चेतसोः ॥ (६।६९।६६)
राज्ञन्त्वात्मविचारोऽयं कोऽदं स्यामिति स्वध्वतः ॥ (६।९४।२९)
यस्य मौक्यं क्षयं यातं सर्वे ब्रह्मति भावनात् ।
नोदेति वासना तस्य प्राज्ञस्येवास्त्रुधिर्मरी ॥ (६।८७।२९)

जैसे मतवाला दुष्ट हाथी विना अंकुश के नहीं जीता जा सकता वैसे ही मन भी विना ठीक युक्ति के नहीं जीता जा सकता। जो उचित युक्ति को छोड़ कर मन को जीतने का उपाय करते हैं वे हठी हैं; उनको एक भयके पीछे दूसरा भय और एक दुःख के बाद दूसरा दुःख होता रहता है। जो (बिना युक्ति के) बलपूर्वक वित्तको जीतने का प्रयत्न करते हैं वे मुर्ख इस व्यक्ति के समान हैं जो कि उन्मत्त हाथी को कमल के तन्तुओं से बाँधना चाहता है। चित्त के ऊपर विजय प्राप्त करने की निश्चित युक्तियाँ हैं-अध्यात्म प्रन्थों का अध्ययन, साधुआं का सत्सङ्ग, वासनात्रों का त्याग और प्राणों का निरोध। अपने ही ज्ञान और पुरुपार्थ द्वारा चित्त जितनी अच्छी तरह शान्त हो जाता है वैसा न तप से. न तीर्थ से, न विद्या से. न यज्ञ से. और न किसी विरोप अनुष्ठान से हो सकता है। अपने ही ज्ञानहवी पुरुषार्थ से इच्छित वस्तुओं के त्याग से चित्तरूपी वेतालपर विजय प्राप्त होती है। विवेक द्वारा इस वात का निश्चय कर लेने पर कि मन बात्मा ( विति ) का ही अंश है और हड़ अभ्यास के द्वारा मन आत्मा ( चिति ) के साथ एकता का अनुभव करता है। इच्छित बस्तुका त्याग कर के जो विकार रहित स्थित हो जाता है वह मनको इस प्रकार जीत लेता है जैसे हाथी को अंकुरा। मनकी वासना नामवाली चल्रकता जो अविद्या है उसकी

विचार द्वारा नष्ट कर देना चाहिये। जो जो दूसरी वस्तुओं के प्रिति वासना मनमें उठे, उस उसको त्यागने से अविद्या चीए। हो जाती है। मन के जीवने की एक युक्ति यह है कि सब विषयों के प्रति अनास्था उत्पन्न की जाए। ज्ञान द्वारा वासना रहित हो जाने पर मन का नाश हो जाता है और प्राणों का स्पन्दन भी रुक जाता है; केवल शान्ति ही शोष रहती है। ज्ञानसे सब पदार्थों की असत्यता का निश्चय हो जाता है; उससे वासनाधों का चय होता है और प्राण और मनका वियोग हो जाता है। "मैं कौन हूँ और क्या हो सकता हूँ" इस प्रकार का आत्मविचार वह आग है जिससे चित्तरूपी बुरे युच का बीज जलाया जा सकता है। "सब कुछ ब्रह्म ही है" इस प्रकार की भावनासे जिसका अज्ञान चीए। हो गया है उस ज्ञानी के मन में वासना का इस प्रकार उद्य नहीं होता जैसे कि मरुस्थल में बादल नहीं उठता।

यहाँ पर योगवासिष्ठ में जहाँ तहाँ वर्णन की हुई मन के निरोध करने की अनेक युक्तियों का संबह और विस्तार के साथ वर्णन किया जाता है:—

### १--ज्ञानयुक्ति:-

कपि पुष्पावद्दलनादिष छोचनमीछनात् ।

सुकरोञ्हंकृतेस्त्यागो न बछेशोञ्ज मनागिष ॥ (१।१११।३१)

यथैतदेवं तनय तथा श्र्यु वदामि ते ।

अज्ञानमात्रसंसिद्धं वस्तु ज्ञानेन नश्यति ॥ (१।१११।३२)

यथा रज्जवां भुजङ्गत्वं मरावस्तुमतिर्थया ।

मिश्यावभासः स्पुर्गति तथा मिश्याप्यहंकृतिः ॥ (६।१११।३४)

मनमं कृतिमं रूपं ममैनस यशोञ्जन्यहम् ।

इति तस्यागतः द्यान्तं घेतो ब्रह्म सनातनम् ॥ (४।११।२४)

अहंकार (मन) का त्याग करने में जरा भी क्रेश नहीं होता; वह तो फूल को जुचल देने और आँखों के मीचने से भी सहल है। यह कैसे होता है ? सुनो में दताता हूँ — जो वस्तु अज्ञान के कारण सत्य प्रतीत होती हो वह अवश्य ही ज्ञान से नष्ट हो जाती है। अहंकार वैसे ही मिथ्या है जैसे और मिथ्या ज्ञान। मन मेरा असली स्वरूप नहीं है, बनावटी (मूठा) रूप है। इसिलये में मन नहीं हूँ — इस प्रकार मनको त्याग देने पर मन शान्त और सनातन ब्रह्म हो जाता है।

#### २-संकल्पोंका उच्छेदन :-

सङ्ख्यमं मनोयन्यस्तरभावो वियुक्तता। (\$18150) भवित्तत्वमसङ्ख्यानमोशस्तेनाभिजायते (4183160) सङ्खल्पमानमेखे जगन्मिध्यात्वमुरिथतम् । ब्रह्मन्दवापि **ससं**कल्पनमात्रेण (इंडिइ।हर) उपशान्ते हि सङ्गर्थं उपशान्तमित् भनेत्। मृखाद्वि सहामते ॥ संसारद:समसिलं (8148184) संकरपेनैव संकरपं मनसा स्वमनो सुने। छित्वा स्वात्मनि तिष्ठ त्वं किमेतावति दृष्करम् ॥ (8148154) भावनाभावमात्रेण संकल्पः श्रीयते स्वयम् । न भवान्यनुगच्छति॥ (8148183) संकल्पनायायवेन संकल्पो येन इन्तव्यस्तेन भावविषर्ययात्। छीछयैव निहम्बते ॥ (8148184) निमेषेण अहंभावनमेवाहुः कल्पनं इत्पनाविदः। नभोऽर्थभावनं तस्य संकल्पत्याम उच्यते॥

संकल्प ही मनका बन्धन है, उसका अभाव ही मुकता है। संकल्प रहित होने से मनुष्य वित्त रहित हो जाता है, और वित्त रहित होने से मोज का अनुभव होने लगता है। संकल्प द्वारा ही जगतका मिथ्या अनुभव उत्पन्न हुआ है और संकल्प के जीए होने पर यह कहीं लीन हो जाता है। संकल्प के शान्त हो जाने पर संसार का सारा दुःख जड़ से नष्ट हो जाता है। संकल्प को निमूल करना कठिन नहीं है; अपने संकल्प द्वारा संकल्प को, अपने मन द्वारा मन को काट कर आत्मा में स्थित हो जाओं। भावना के अभाव मात्र से संकल्प अपने आप ही जीए हो जाता है। संकल्प-नाश के यत्न से मनुष्य किसी प्रकार के भय को प्राप्त नहीं होता। भावविषय्य (भाव अभाव समभने ) से आधे निमेषमें ही लीला मात्र से संकल्प को नष्ट करने की इच्छा करने वाला संकल्प का नाश कर सकता है। अपने अहंभावका आरोपण करना ही संकल्प है और अहंभाव को शून्य करनेका यत्न ही संकल्प-त्याग कहलाता है।

३-भोगों से विरक्ति :-

भोगेच्डामात्रको बन्धस्तत्त्वागो मोक्ष उच्यते । (४।३५।३) यतो यतो विरुत्यते ततस्ततो विद्युच्यते ॥ (३।६१।३५)

किमन्यैः शास्त्रसन्दर्भेः कियतामिद्मेव तु। यदात्स्वाहिह तत्सर्वे दश्यता विषवहिवत् ॥ (813 418) बाता चेदरतिर्जन्तोः भोगान्त्रति मनागपि। तदसी वावतेंबोची: पर्द प्राप्त इति श्रति:॥ (दादशाद्ध) न भोगेप्वरतियांवज्जायते भवनाशानी । (वारशाइक) न परा निवृत्तिस्तावस्त्राप्यते जदशयिनी ॥ (4178156) वाबद्भमन्ति दुःशेषु संसाराबटवासिनः । विरति विषयेप्वेते यावज्ञायान्ति देहिन: ॥ (वायशायय) आत्मावकोकनेनैपा विषयारतिरत्तमा । हृद्ये स्थितिमायाति श्रीरिवाम्भोजकोटरे ॥ (पारशाधक्) परदृष्टी वितृष्णत्वं तृष्णाभावे च इक्परा । एते मिथः स्थिते दशी तेबोदीपदशे यथा ॥ (4148143) विचारो मोगगदातो विचाराद्योगगर्णम् । (4148164) परं पौक्षमाधित्य भोगेप्यरतिमाहरेत् ॥ (वारशाउष) कमाद्मभ्यस्यमानेषा विषयारतिरात्मञ । सर्वेकः स्कूटतामेति सेकसिना स्नता यथा॥ (२।२४।२०) पुरुपार्थाहते पुत्र नेह सम्प्राप्यते शुभम् । (६।२४।२६) नासायते हानभ्यश्वा काक्क्षतापि शास्त्रमना ॥ (५१२४१२१)

मोगों की इच्छा होना ही बन्धन है, और उसका त्याग ही मोच कहलाता है। जिस जिस वस्तु से विरक्ति हो जाती है उसी उसी वस्तु से मुक्ति मिल जाती है। और शास्त्रोक्त साधनों से क्या प्रयोजन है, केवल इतना करना ही काफी है कि जो जो वस्तुएँ स्वाद देने याली हैं उन सबको विष और अगिन के समान भयंकर समम्मो। यदि प्राणी को हृद्य में भोगों के प्रति विरक्ति उत्पन्न जाए तो तुरन्त ही उच पद बी प्राप्ति हो जाती है—ऐसा श्रुति कहती है। जब तक संसार को नाश करने वाली भोगों के प्रति विरक्ति मनमें उदय नहीं होती तब तक विजय प्राप्त कराने वाली परम निवृत्ति की प्राप्ति नहीं होती। संसार कपी गड्ड में पढ़े हुये प्राणी तभी तक भ्रमते रहते हैं जब तक कि विषयों के प्रति विरक्ति नहीं उत्पन्न होती। विषयों से विरक्ति की उत्पन्त आत्म-चिन्तन से हृदय में उत्पन्न हो कर कमल के फूल की शोभा की नाई प्रकाश पाती है। जैसे दीपक और उसका प्रकाश एक दूसरे से सम्बद्ध है वैसे ही परा दृष्टि प्राप्त हो जाने पर तृष्णा का ज्य होता है और तृष्णा के ज्य हो जाने पर परा दृष्टि की प्राप्ति होतो है। भोगों की पृणा से विचार उरपन्न होता है और विचार से भोगों के प्रति पृणा होता है। परम पुरुषार्थ का आश्रय लेकर भोगों के प्रति विरक्ति को उरपन्न करो। जैसे पानी से सींचने से शनैः शनैः लता की वृद्धि होती है वैसे ही विषयों की विरक्ति धीरे-थीरे अभ्यास करने से सिंख होती है। हे पुत्र! बिना पुरुषार्थ के यहाँ पर कुछ भी प्राप्त नहीं होता, विना अभ्यास किये मूख किसी सिंद्धिको भी प्राप्त नहीं कर सकता, चाहे वह उसे कितना ही क्यों न चाहे।

### ४ - इन्द्रियों का निग्रह :-

विवेकवानुदारात्मा विवितेन्द्रिय उच्यते । वासनावीचिवेगेन भवाञ्ची न स मुझते ॥ (ई।१६६।१५) सनो यर्नुसंघत्ते तत्सवेन्द्रियकृत्तयः । क्षणात्संपाद्यस्त्येता राजाज्ञामित्र मन्त्रिणः ॥ (६।११४।४७) तस्मान्मनोनुःधानं भावेषु न करोति यः । अन्तञ्जेतन्यत्नेन स बान्तिमधिगण्डति ॥ (६।११४।४८) परं पौरुषमाश्चित्य यवात्यरमया धिया । भोगाशाभावनां चित्तात्सम्लामङमुद्धरेत् ॥ (६।११४।५१) चित्तमिन्द्रियसेनाया नायकं तज्ञयाज्ञयः । उपानदृद्धपादस्य ननु चमांवृतैन मृः ॥ (ई।१६६३।६)

जो विवेकवाला और उदार-आता है उसे जितेन्द्रिय कहते हैं—वह संसार समुद्र में वासना रूपी लहरों के बीच में पड़कर नहीं घवराता। जैसे राजा की आज्ञा का मंत्री लोग पालन करते हैं वैसे ही जो मन का निश्चय होता है उसीको इन्द्रियों की बृत्तियाँ सम्पादन करती हैं। इसलिये जो संसार के विषयों में मन को नहीं लगाते और अपने भीतर विवेक प्राप्ति का यत्न करते रहते हैं वे शान्ति का अनुभ करते हैं। परम पुरुपार्थ का आश्रय लेकर बुद्धिपूर्वक यत्न करके भोगों की आशा को चित्त से समूल नष्ट कर देना चाहिये। चित्ता इन्द्रियों की सेना का नायक है। उसके जीतने से सब और जीत होती है, जैसे कि जूता पहनने वाले के लिये सारी पृथ्वी चमड़े से दक जाती है।

#### ५-वासनाओं का त्याग :-

वासनेव महाराज स्वरूपं विद्धि चेतसः। चित्तकाब्दलतु पर्यायो बासनाया उदाहतः॥ (\$18814) यथा स्वप्नपरिज्ञानातस्वप्नदेहो न वास्तवः। अनुभूयोऽप्यर्थं ठहृद्वासमातानवादसत्॥ (312218) प्रक्षीणवासना येह जीवतां जीवनस्थितिः। अमुक्तेरपरिज्ञावा सा जीवन्मुक्तवोच्यते ॥ (312216) सर्वेषणानां संज्ञान्तौ ग्रुद्धचित्तस्य या स्थितिः। तत्सत्यम् च्यते संपा विमका चित्रहाहता॥ (815219) इदमस्त समेत्यन्तर्वेषा राधव भावना। तां नृष्णां श्रद्धन्छां विद्धि क्छानां च महामते ॥ (415/010) वामेवां सर्वभावेषु सरस्यसत्यु च सर्वदा। संत्यज्य परमोदारः परमेति महामनाः ॥ (418414) बन्धाशामध मोक्षाशां सुखदुःखद्शामपि। त्यक्तवा सदसदाशां च विष्टाश्चरूयमहाविधवत् ॥

महाराज ! वासना को ही चित्त का स्वरूप जानो । वासना और चित्त दोनों पर्यायवाची शब्द हैं । जैसे "यह स्वप्न" है इस प्रकार का झान हो जाने पर स्वप्न का शरीर असत्य मालूम पड़ने लगता है वैसे हो वासनाओं के जीए हो जाने पर अनुभव में आने वाला संसार भी असन् हो दिखाई पड़ने लगता है । वासना के जीए हो जाने पर जो जीवन की स्थित होती है उसे जीवन्मुक्ति कहते हैं; उसका झान उनको नहीं हो सकता जो मुक्त नहीं हैं । सब इच्छाओं को त्याग देने पर शुद्ध चित्त की जो स्थित है वह मलरहित चिति है । उसोको सत्य कहते हैं । हे राम ! "यह वस्तु मेरी हो जाए" इस प्रकार की अपने भीतर की भावना को तृष्णा कहते हैं यही सबसे बड़ी जंजीर है । सब सन् और समन् पदार्थों के प्रति इस प्रकार की वासना का पूर्णतया और सदा के लिये त्याग करके महामना और उदारातमा पुरुष परम पद को प्राप्त कर लेता है । बन्ध और मोज, सुख और दुःख, सन् और ससत् स्व की आशा का त्याग करके जोम रहित समुद्र की नांई स्थिर हो जाओ ।

### (अ) तृष्णा की बुराई:-

जरामरणदुःखानामेका स्वसमुद्रिका ।
आधिव्याधिविकासानां नित्यं मन्ना विक्वासिनी ॥ (१११७१३१)
हादांन्यकारशर्वयां नृष्णवेह दुश्न्तवा ।
स्कुरन्ति चेतनाकाशे दोपको शक्यंकयः ॥ (१११९११)
हष्टदंन्यो हतस्वान्यो हतीजा याति नीचतास् ।
मुहाते रौति पत्रति नृष्णयाभिहतो जनः ॥ (५११९१०)
जोर्पन्ते जीर्यतः केवा दन्ता जीर्यन्ति जीर्यतः ।
क्षीयते जीर्यते सर्वे नृष्णवैका न जीर्यते ॥ (५१९३।७६)

मृष्णा जरा ( बुड़ापा ) और मरण के दुःखां की पिटारी है और आधि ( मानसिक रोग ) और ज्याधि ( शारीरिक रोग ) को देने वाली है। अपार तृष्णा द्वारा हृदय में अज्ञान की अन्वेरी रात्रि के छा जाने पर ही चेतन ( आत्मा ) आकारा में दोषस्पी उल्लां की पंक्तियाँ उड़ने लगती हैं। तृष्णा से मारा हुआ ज्यक्ति दीन हो जाता है, अपने भीतर का बल खो देता है, अपना तेज खो देता है, दुर्गति को प्राप्त होता है, मोह में पड़ता है, चिल्लाता है और पतन को प्राप्त होता है। बुढ़ापा आने पर दाँत गिरने लगते हैं, बाल सुकेद हो जाते हैं, सब कुळ जील और चीए हो जाता है; तो भी तृष्णा चीए नहीं होती।

(आ) इस संसार में न कुछ प्राप्त करने योग्य है और न कुछ त्यागने योग्य है।

मन:प्रकृष्टियते सन्ते हृदि विस्तीर्णयत्तने।
वृद्धि चोपगते बृद्धि कि वृद्ध करन्य कि क्षतम् ॥ (१।४५।३५)
सर्वत्रासत्यभृतेऽस्मिन्यपर्धिकान्तकारिणि ।
संसारे किमुपारेग् प्राज्ञो व्यक्तिवाञ्चतु ॥ (४।४५।४२)
सर्वत्र सत्यभृतेऽस्मिन्त्रकातत्त्वमयेऽपि च।
कि स्थाजिभुवने हेग् प्राज्ञाः परिहरन्तु वत् ॥ (४।४५।४३)
आयुवांयुविविद्धितासपरकीक्षम्यान्त्रवरङ्गुरम् ।
भोगा मेधवितानमञ्ज्यविद्धसत्सीदापनीचळ्ळाः ॥
कोका वौवनसाचना ज्ञन्यः कायः सगापायवान् ।
पुत्र श्रासमुपेतम् संस्तिवदाान्निवांणमन्त्विष्यताम् ॥ (६।१३६।३३)

मन द्वारा किल्पत, हृदय में विस्तृत इस दृटे फूटे संसार नगर में किसी प्रकार की वृद्धि होने पर क्या किसका बढ़ता और क्या किसका घटता है ? इस सब प्रकार से फूटे ऐन्द्रजालिक संसार में ऐसी कौन सी प्राप्य बस्तु है जिसकी ज्ञानी आदमी इच्छा करे ? इस ब्रह्मतत्त्वमय सर्वत्र सत्यमय संसार में ऐसी कौनसी त्याच्य वस्तु है जिसको विद्वान त्यागे ? आयु इतनी च्याभङ्कर (च्याक ) है जितना कि वायु द्वारा उड़ाकर लाया हुआ शरत ऋतु का बादल का टुकड़ा, मोग ऐसे च्याल है जैसी कि मेघों में चमकती हुई बिजली। यौवन और सौन्दर्य जल के बहाब की नाई तेजी से जाने वाले हैं; शरीर च्या में नष्ट होनेवाला है; इसलिये हे पुत्र इन सबसे बिरक्त होकर निर्वाण को प्राप्त करने का प्रयत्न करो।

(इ) वासना त्याग के दो प्रकार :-

सर्वत वासनात्वामी राम राजीवजोचन। द्विविध: वश्यते तज्ज्ञेदोंयो ध्येयश्च मानद॥ (४११६१६) द्वावेव राधव त्यामी समी मुक्तपदे स्थिती।

हानेती ब्रह्मतां याती हानेव विमतज्वरी॥ (५।१६।१५)

हे सबको मान देने वाले राम, ज्ञानियों ने बासना-स्याग दो प्रकार का बतलाया है— एक ध्येय और दूसरा होय। दोनों प्रकार के त्याग समान हैं और मुक्ति अवस्था में स्थिति रखने वाले, ज्ञाह रूप को प्राप्त और क्लेशों से बरी (मुक्त) हैं।

(१) घ्येय त्याग का स्वरूप:-

अहमेर्या प्रदायांनामेते च मम जीवितम्। नाहमेश्मीवना किन्न मयेते विना किन्छ॥ (९।१६।७) हत्यन्तर्निक्षयं कृत्वा विचार्य मनसा सह। नाहं पदार्थस्य न मे पदार्थं इति भाविते॥ (९।१६।८) अन्तःशीतल्या बुद्ध्या कुर्यत्या कील्या कियाम्। यो नृनं वासनात्थागो ध्येयो शम स कीर्तितः॥ (९।१६।९) अहंकारमर्थी त्यक्त्वा वासनां कील्येंच यः।

तिष्टित ध्येयसंत्यागी जीवन्युक्तः स उक्ष्यते ॥ (वा१६।११) मैं इन सब वस्तुओं का और ये सब मेरा जीवन हैं—मैं इनके बिना और ये मेरे बिना नहीं रह सकते—इस निश्चय को अपने भीतर हड़ करके और मनसे अच्छी तरह विचार कर और यह धारणा करके कि न ये बस्तुएँ मेरी हैं और न मैं इनका, शान्त बुद्धिसे जो बासना का त्याग किया जाता है उसे बासना का ध्येय त्याग कहते हैं। जो लीला से अपनी अहंकारमयी बासना का त्याग करके जीता है वह जीवन्मुक्त कहलाता है।

#### (२) ज्ञेय त्याग:-

सर्वे समतया बुद्ध्या ये कृत्वा वासनःक्षयम् । जहाति निर्ममो देहे जेयोऽसौ वासनाक्षयः ॥ (९।१६।१०) निर्मूछक्छनां त्यवत्वा वासनां यः समं गतः । ज्ञेयत्यागमयं विद्धि सुक्तं ते रधुनन्दन् ॥ (९।१६।१२)

सम बुद्धिसे जो सब वासनाओं का चय करके और ममता रहित होकर शरीर का त्याग कर देता है उसका वासना त्याग ज्ञेय त्याग कहलाता है। जो कल्पारहित वासना का त्याग करके शान्ति को प्राप्त कर चुका है उस मुक्त पुरुष के त्याग को ज्ञेय त्याग कहते हैं।

( उ ) वासना को त्याग करने की तरकीय :-

वदी हि वासनावदी मोक्षः स्वादासनाक्षयः। वासनास्त्वं परित्यज्य मोक्षापित्वमपि त्यव ॥ (8140166) तामसीवांसनाः पूर्वे त्यक्त्या विषयवासिताः। मेज्यादिभावनानान्नीं गृहाणामस्यासनाम् ॥ (શાવળાર૦) परित्यज्य ताभिन्यवहरत्रपि । अन्तःशान्तसमस्तेहो भव चिन्मात्रवासनः॥ (शदणार १) परित्यन्य मनोबुद्धिसमन्वितास्। रोपे स्थिरसमाधानो येन त्यजसि तत्त्यजा। (8194,22) कछनाकालप्रकाशविमिरादिकम् । प्राणस्यन्द्रनपूर्वकम् ॥ (8144143) वासनां वासितारं च समृत्यमि संत्यक्षवा व्योमसौम्यदशान्तधीः। यस्त्वं भवसि सर्इद्धे स भवानस्तु स्त्हृतः ॥ (8144148) हृदयात्संपरित्यत्य सर्वमेव महामितः। यस्तिष्टति गतव्यमः स मुक्तः परमेश्वरः ॥ (४।५०।२५) समाधिमध कर्माणि मा करोतु करोतु वा। इद्वेनास्तस्रवांस्थो मुक्त प्रोक्तमाश्चयः॥ (४।५७।२६) हैप्कस्वेंग न तस्यायों न तस्यायों अस्ति कर्मभि: ।

न समाधानज्ञयास्यां यस्य निवासनं मनः ॥ (१।२७।२७)

यस्य मौक्ं क्षयं यातं सर्वे ब्रह्मित भावनात् ।

नोदेति वासना तस्य प्राज्ञस्येवास्त्रुधिर्मशै ॥ (१।८७।२९)

परमाधाववोषेन समृतं राम वासना ।

दीपेनेवान्यकारश्रीर्गेष्ठत्याखोक पृति च ॥ (१।७४।२१)

वासना से वँधा हुआ मनुष्य बद्ध ( बन्धन में ) है। वासना चीए होने से मोच होता है। (सांसारिक) वासनाओं को त्याग करके मोच की वासना भी त्याग दो। विषयों के सम्बन्ध की तामसी वास-नाओं का त्याग करके मैत्री आदि शुभ वासनाओं को धारण करना चाहिये। इनके अनुसार व्यवहार करते हुए, इनका भी त्याग कर, अपने अन्दर सब वासनाओं से रहित होकर चिन्मात्र आत्मा की वासना का आश्रय लो। मन और बुद्धि से संयुक्त उस चिन्मात्र की वासना को भी त्याग करके जो कुछ शेप रहे उसमें स्थिर हो जाफो। जिस वासना के द्वारा दूसरी वासनाओं का त्याग करो उसको त्याग दो। वासना को वासना करने वाले को, कलना काल, तिमिर ( अन्वेरा ) आदि और प्राण स्पन्दन - इन सबको जड़ सहित उखाड़ कर सीम्य आकाश की नांई शान्त होकर जो रहता है वही हो जाओ। जो व्यक्ति अपने चित्त से सब वस्तुओं का त्याग करके व्यथा से रहित हो जाता है, वही मुक्त और परम ईश्वर है। समाधि लगाए या न लगाए, कर्म करे या न करे. जो अपने हृदय से सब आस्थाओं को त्याग देता है वही महाशय मुक्त है। जिसका मन वासना रहित हो गया है उसे न कर्म त्यागने की आवश्यकता है और न कर्म करने की, न समा-थिकी जरूरत है और न जप की। जैसे महभूमि से बादल नहीं उठ सकता वैसे ही उस पुरुष के हृदय में वासना नहीं उदय होती जिसका अज्ञान "सब कुछ बहा ही है" इस भावना से दूर हो गया है। परमार्थ के भली भाँति जान लेने पर वासना इस प्रकार समृत नष्ट हो जाती है जैसे कि दीपक के आने पर अंघेरा; और ज्ञान का प्रकाश उदय हो जाता है।

### ६ - अहंकार का त्याग :-

अहं काराम्बुरे क्षीजे चिह्नवीक्षि विमले तते । नृतं समग्रीटतामेति स्वालोको भास्करः परः ॥ (५।१३।१७) चिक्कवोत्स्ता यावरेवान्तरहंकारधनावृता।
विकासपति नो वावत्परमार्थकुमुहतीम्॥ (४।३३।२८)
अहंवीत्रश्चित्तदुमः समालाकळपण्ळवः।
उन्मृत्तप समृत्तं तमाकाशहदशे भव॥ (१।९४।१३)
अहंत्वोल्लेखतः सत्ता अमभाविकारिणी।
वदमावात्स्वमार्वकिनिष्टता वामकालिनी॥ (१।२६।२९)
अमस्य जागतस्थास्य जातस्थाक्तवर्णवत्।
अहं भावोऽभिमन्तात्मा मृत्तमायसुदादतम्॥ (६।१९।२)
ईटकोऽयं जगद्भो जायतेऽहंत्ववीजतः।
वीजे जानानिनिर्दर्णे नैव किञ्चन जायते॥ (६।८।२)

अहङ्काररूपी बादल के विलीन हो जाने पर चितिरूपी आकाश के निर्मल हो जाने से आत्मज्ञानरूपी सूर्य का प्रचण्ड प्रकाश होता है! चितिरूपी चाँदनी जब तक अहङ्काररूपी बादल में छिपी रहती है, तब तक परमार्थरूपी कुमुद नहीं खिलने पाता। चित्तरूपी शाखा, पत्ते और फलवाले बृद्ध के अहंभावरूपी बीज को जड़ से उखाड़ कर शून्य-हृदय हो जाओ। अम और भाव विकारोंवाली स्थिति अहंभाव से आरम्भ होती है। आहंभाव के अमाव से शान्तिपूर्ण स्वभाव में स्थिति हो जाती है। आकाश की नीलिमा के समान अमात्मक संसार का आदि मूल अहंभावयुक्त आत्मा है। यह जगत्-रूपी बृद्ध अहंभाव रूपी बीज से उदय होता है। उसको ज्ञानरूपी अन्ति से भरम कर देने पर फिर कुछ उत्पन्न नहीं होता।

(अ) अहंभाव को मिटाने की विधि :-

अहमायं का मिटान का विषयं कदावन ।

प्रताबरेव तन्द्रानसनेनैव प्रदक्ते ॥ (१।८।३)
चिन्मात्रदर्भणकारे निर्मष्ठे स्वात्मनि स्थिते ।

इति भवानुसंघानादर्दकारो न जायते ॥ (४।३३। ३)

मिथ्येयमिन, जाक्ष्मीः कि में स्नेहिवरागसोः ।

इत्यन्तरानुसंघानादर्दकारो न जायते ॥ (४।३३।४४)

कहं हि जगदित्यन्तहें यारेयहकोः स्रवे ।

समतायां प्रसङ्घायां नाहंभावः प्रवर्षते ॥ (४।३३।४६)

यहंभाव को जब जात लिया जाता है तब वह नहीं रहता—इस सम्बन्ध में इतना ही जानना काफी है—इससे दुःख नहीं होता। चिन्मात्ररूपी दर्पण में जब अपना आत्मा ही दृष्टि आवे और आत्म-भाव का ही चिन्तन हो तब अहंभाव की उत्पत्ति नहीं होती। यह सब इन्द्रजाल का तमाशा मिथ्या है, इसलिये मुक्ते इससे न स्नेह है और न वैराग्य – इस प्रकार की आन्तरिक धारणा से अहंभाव की उत्पत्ति नहीं होती। मैं ही सारा जगत् हूँ इस विचार द्वारा जब हेय (त्याब्य) और उपादेय (प्राप्य) भाव जीए हो जाए और समता का अनुभव हो जाए तब अहंभाव की वृद्धि नहीं होती।

#### ( आ ) ब्रह्मभाव का अभ्यास :--

बान्तो दान्तश्रोपरतो निपिदाकाम्यकर्मणः। विषयेन्द्रियसंस्रेषपुसाच अद्यान्त्रितः ॥ (\$182618) सृद्वासने समासीनो जित्विचेनेन्द्रयक्रियः। जोमित्युचारयेत्तावन्मनो यावत्प्रसी**इति** ॥ (ई।१२८।२) प्राणायामं ततः कुर्यादन्तःकरणञ्जूदये । इन्द्रियाण्याद्वरेत्पक्षाद्विषयेभ्यः शनैः शनैः॥ (क्रिडिटाइ) देहेच्द्रियमगोवृद्धिश्रेत्रशानां च सम्भवः। यस्माज्ञवति तज्ज्ञात्वा तेषु पश्चाद्विछापयेत्॥ (\$155618) विशाजि प्रथमं स्थित्वा तत्रात्मनि ततः परम् । अञ्चाकृते स्थितः पश्चारिस्थतः परमकारणे ॥ (\$122619) मांसादिपाधिवं भागं पृथिव्यां प्रविकापयेत्। आप्ये रकादिकं चाप्प तैज्ञसं तेजसि क्षिपेत् ॥ (\$129615) वायव्यं व महावायौ नामसं नमसि क्षिपेत । पृथिज्यादिषु विन्यस्य चेन्द्रियाण्यातमयोनिषु ॥ श्रौत्रादिलक्षणोपेतां कर्तुभॉगप्रसिद्धये । (\$183010 दिक्ष न्यस्यात्मनः ओन्नं त्वचं विद्युति निक्षिपेत् ॥ (\$182016) चक्षरादित्यविम्वे च जिह्नामप्स विनिक्षिपेत् । प्राणं वायौ वाचमसौ पाणिमिन्द्रे विनिक्षिपेत् ॥ (\$123614) विष्णी तथाऽत्मनः पादी पायु मित्रे तथैव च। उपस्थं करवपे न्यस्य मनरचन्द्रे निवेद्ययेत् ॥ (\$1१२८:१०) बुर्बि बहाणि संबच्छेदेताः करणदेवताः। (१११२८।११) एवं न्यस्यातमनो देहं विराडस्मीति चिन्तयेत्॥ (\$1226122) क्षिति चाप्सु समावस्य सिळलं बानछे क्षिपेत्। (\$1224124)

व्यक्ति वायौ समायेश्य वायुं च नभित क्षिपेत्।

नभश्य महद्दाकाशे समस्तोत्पणिकारणे॥ (१११२८११७)

स्थित्वा तस्मिन्क्षणं योगी स्टिङ्गमान्नक्षरीरप्रक्।

वासना भृतपृश्मात्र कर्मविशे तथेव च॥ (१११२८११८)

श्वोन्त्रियमनोवुद्धिरेतस्थिहं विदुर्श्वधाः।

सतोऽघोण्डाहृद्धियांतस्तवातमास्मीति चिन्तमेत्॥ (१११२८११९)

स्विङ्गमध्यावृते सृत्मे न्यस्याव्यक्ते च बुद्धिमान्॥ (१११२८१२०)

नामह्पविनिर्मुक्ते यस्मिन्सिन्तिहेते जगत्।

तमाहुः प्रकृति केचिन्मायामेके परे त्वण्त् ॥ (१११२८१२१)

कविद्यामपरे प्राहुस्तकविद्यान्ववेतसः।

तन्न सर्वे क्षयं गत्वा तिष्टन्त्यव्यक्तस्विणः॥ (१११२८१२१)

निःसम्बन्धा निरास्वादाः सम्भवन्ति ततः पुनः।

तरस्वरूपा द्वि तिष्टन्ति यावत्स्विः प्रवर्तते॥ (१११२८१२१)

कतः स्थानवयं त्यक्त्वा तुरीयं पदमञ्चयम्। (१११२८१२१)

ध्यायेक्तप्राप्तये स्थित्वा परं विशेत्॥ (१११२८१२१)

मनको शान्त करके, इन्द्रियों को वश में करके, उपरित युक्त होकर, निषिद्ध, और काम्य (कामना युक्त ) कमों का त्याग करके, इन्द्रियों को विषयों की ओर से हटाकर, श्रद्धावान होकर, इन्द्रियों और चिक्त की वृक्तियों को वश में करके, कोमल श्रासन पर बैठे और जब तक मन शान्त न हो तब तक ओश्म का उचारण करता रहे तब अन्तरकरण की शुद्धि के लिये प्राणायाम करे, फिर धीरे-धीरे इन्द्रियों को अपने अपने विषयों से हटावें । देह, इन्द्रिय, मन, बुद्धि और चेत्रझ (जीव) का जिस-जिस तक्त्व से उदय हुआ है उनको उस-उस तक्त्व में विलीन करे । पहिले विराट् में स्थित हो, फिर आत्मा में, फिर अव्याक्ति में फिर परम कारण में । शरीर के माँस आदि पार्थिव भाग को पृथ्वी में विलीन करे, रक्त आदि जल माग को जल में, आग्न से बने हुए भाग को आग्न में, वायु से बने हुए भाग को वायु में, आकाश से बने हुए भाग को आग्नाश में । इसी उस तक्त्व की टिश्न उत्पन्न करे, उस भागकी दृष्टि न रक्ते )। इसी प्रकार प्रत्येक इन्द्रिय में जिस तक्त्व से वह बनी है उसके होने की भावना करे । आत्मा के भोग के लिये जो कर्मेन्द्रियों बनो है उनको भी इसी प्रकार उनके तक्तों में लीन करे। कानों को दिशाओं में, त्वचाको विद्युत्त प्रकार उनके तक्तों में लीन करे। कानों को दिशाओं में, त्वचाको विद्युत्त प्रकार उनके तक्तों में लीन करे। कानों को दिशाओं में, त्वचाको विद्युत्त प्रकार उनके तक्तों में लीन करे। कानों को दिशाओं में, त्वचाको विद्युत्त

में, चतुको सूर्य के विम्ब में, जिहा को जल में, प्राण को वायुमें, वाक्को अग्नि में, हाथ की इन्द्र में, पैरों को विष्णु में, पायुको मित्र में, उपस्थको करवप में, मनको चन्द्रमा में, बुद्धिको ब्रह्मा में, विलीन करे। ( अर्थात् जो-जो ज्ञान और कम इन्द्रिय जिस-जिस तत्त्व से बनी है उसको वह वह इन्द्रिय न समझ कर वह वह वस्त्व समझना चाहिये-क्योंकि प्रत्येक कार्य में उसका उपादान कारण वर्तमान रहता है, जैसे कि घट में मिट्टी और कड़े में सोना । जैसे घड़े में मिट्टी की दृष्टि और कड़े में सोने की दृष्टि उत्पन्न करनी चाहिये वैसे ही प्रत्येक अङ्ग में उसके कारण वस्त्र की दृष्टि प्राप्त करनी चाहिये )। ऊपर कहे हुए देवता करण्देवता हैं। इस प्रकार अपने शरीर को ब्रह्मारह के समिष्ट शरीर में विलीन करके मैं बिराट् हूँ इस भावना का अभ्यास करें। तव पृथ्वी को ( उसके कारण तत्व ) जल में, जल को अग्नि में, अम्ति को वायु में, वायु को आकाश में, आकाश को महा आकाश में, जो कि समस्त पदार्थों की उत्पत्ति का कारख है। लिङ्ग शरीर धारण किये हुए योगी उस तत्त्व में कुछ देर स्थित रहे। सूदम भूत, वासना, कर्म, विद्या, दश इन्द्रियाँ (पाँच कर्मेन्द्रियाँ, पाँच ज्ञानेन्द्रियाँ) मन और बुद्धि ये सब मिलकर सुदम शरीर कहलाते हैं। तब ब्रह्माएड से वाहर होकर यह अनुभव करे कि मै सब कुछ हूं। लिङ्ग शरीर को सूदम और अव्याकृत और अव्यक्त तस्य में विलीन करे। जिस तत्त्व में यह जगत् नाम रूप से मुक्त होकर स्थिर रहता है उसे कोई प्रकृति कहता है कोई माया, कोई प्रमासु, कोई अविद्या । उस तस्य में लीन होकर सब पदार्थ अव्यक्त रूप से स्थित रहते हैं। निःसम्बन्ध और निःस्वाद होकर सारा जगत् सृष्टि उदय होने के पूर्व उसमें उसके ही रूप में रहता है। इसिलये स्यूल, सूच्म, और कारण इन तीनों अवस्थाओं से परे की चौथी अव्यक्त अवस्था का ध्यान करके, और लिङ्ग शरीर ( और सुदम भाव ) को विलीन करके, अपने आत्मा की पर्म आत्मा में विलीन करके उसका अनुभव स्थिर करे।

अहँत वेदान्त के शास्त्रों में इस युक्ति का नाम, जिसका उपर उल्लेख किया है, लय योग है। इसकी विधि यही है कि प्रत्येक वस्तु को अपने विचार द्वारा उसके कारण में लय करके मन में वस्तुभाव न रख कर कारणभाव रक्खे; व्यष्टि की दृष्टि को दृटाकर समष्टि की दृष्टि की, और कार्य दृष्टि को हटाकर कारण दृष्टि की स्थापना करे। ऐसा करते करते किसी समय परम कारण और परम व्यापक सत्ता-सामान्य शुद्ध चेतन ब्रह्म की दृष्टि का अनुभव हो जायेगा। इस योगके कम की समक तब ही आती है जब कि सृष्टि के विकास के कम का जान हो। सृष्टि का विलय उसके विकास के कम के विरुद्ध कम सेहोता है।

(इ) अहंभाव के श्रीण हो जाने पर सब दोवों से निवृत्ति हो जाती है :-

यत्किञ्चिद्दिमायाति सुसद्ःसमळं भवे। तद्रईकारवकस्य प्रविकारो विज्ञमते॥ (४।३३।३५) गिबाते वा मछद्रेपे चित्तेऽर्द्धारनामनि। (६।११६।१) वजादपि हि संजाता न छिम्पन्त्याशयं सित्तम् ॥ (१।११६।२) कोभसोहारको होपाः पर्यासीव सरोस्हम् । (ई।११६।२) मुद्दिताचाः श्रियो वक्त्रं न सुखन्ति कदाचन ॥ (ई।११६।३) बासनाधन्यर्याद्रस्याः इव त्रुटवन्त्यसं शनैः। कोपस्तानवमायाति मोद्दो मान्यं हि गच्छति ॥ (ई१११६१४) कामः कुमं गच इति च कोमः ववापि पछापते । नोल्क्सन्ठीन्द्र्याण्युचेः खेदः स्युरति नोचकैः ॥ (५।११६।५) न दुःखान्युपवृद्धित न वलगन्ति मुखानि च।

सर्वत्र समतोहति हृदि बीत्यप्रदायिनी ॥ (ई।११६।६)

संसार में जो कुछ सुख-दुःख मिलता है वह सब बहंकार का विकार है। अहंकार नामक मन को वृत्ति के ज्ञीण हो जाने पर या ज्ञीण होने लगने पर, लोभ और मोह आदि दोष शुद्ध हृदय को इस प्रकार स्परा नहीं करते जैसे कि पानी कमल को, और प्रसन्नता आदि जनित सौन्दर्य मुख पर सदा विराजमान रहता है; वासनाझों की गांठें खुल जाती हैं श्रीर वे घीरे घीरे जीए। हो कर गिर जाती हैं; गुस्सा बहुत कम हो जाता है और मोह मन्द पड़ जाता है; काम शान्त हो जाता है और लोभ कहीं भाग जाता है ; इन्द्रियां वससे वाहर नहीं जाती और किसी प्रकार का खेद नहीं होता; दुःख और मुख दोनों शान्त हो जाते हैं और शीतलता देने वाली समता का चारों और उदय हो जाता है।

७--असङ्ग का अभ्यास :-सम्बित्तेजन्मबीतस्य बोज्तस्यो वासनारसः। स करोत्यङ्गरोरखासं तमसङ्गानिना ददः॥ (ई१२८)२३)

|                                                              | अन्तःसह्वाजन्तुर्मेतः संसारसागरे ।               | f= n6          |
|--------------------------------------------------------------|--------------------------------------------------|----------------|
| Final                                                        | अन्तःसंसक्तिमुक्तस्तु तीर्णः संसारसागरात्॥       | (वादणाइ०)      |
|                                                              | असक्तं निर्मेलं वित्तं मुक्तं संसायंपि स्कुटम् । | STATE OF STATE |
|                                                              | सबतं तु दीर्घतपसा युक्तमप्यतिबम्धवत् ॥           | (६१६७१३३)      |
|                                                              | संसक्तिव्यातः सर्वे वितता दुःसराभयः।             | (9194120)      |
|                                                              | संसक्तविक्त्रायान्ति सर्वा दुःलपरम्पराः॥         | (4184180)      |
|                                                              | असत्प्रायो हि सम्बन्धो यथा सल्लिककाष्ट्रयोः ।    | JUST HA        |
|                                                              | तयेव मिध्यासम्बन्धः शरीरपरमात्मनोः॥              | (११६७१२४)      |
|                                                              | देहमावनयैवातमा देहदुःखवशे स्थितः।                |                |
| \$77 DE TE                                                   |                                                  | (4184148)      |
| merch D                                                      | चिद्रात्मा निर्मेको नित्यः स्वावभासो निरामयः।    |                |
| CATHOLISE.                                                   | देहस्त्वनित्यो मळवांस्तेन सम्बब्धते कथम् ॥       | (6108158)      |
| - CD 144/10)                                                 | केवलं चिति विश्रम्य किञ्चिचेत्यावस्त्रम्थिन।     |                |
|                                                              | सर्वत्र नीरसमिव तिष्टरवात्मरसं मनः॥              | ( 414 614 )    |
|                                                              |                                                  |                |
|                                                              | व्यवद्वारमिमं सर्वे मा करोतु करोतु वा॥           | (212818)       |
| County.                                                      |                                                  |                |
|                                                              | पुसमो यः प्रज्ञत्यागी सोऽसंसक्त इति स्मृतः ॥     | ( ११६८१६ )     |
| (111211)                                                     | सर्वमात्मेदमिलनं कि वाञ्छामि त्यनामि किम्।       |                |
|                                                              | इत्यसङ्गस्थिति विदि जीवन्युक्ततनुस्थितम् ॥       | ( 412418 )     |
|                                                              | सर्वकर्मफछादीनां मनसेव न कर्मणा।                 |                |
| And and                                                      | निपुर्ण यः परित्यागी सोऽसंसक्त इति स्मृतः ॥      | ( ४।६८।८)      |
|                                                              | भावाभावे पदार्थानां इपानपंत्रिकारता।             |                |
| ) fire 79                                                    | मिलना वासना येथा सा सङ्ग इति कथ्यते॥             |                |
|                                                              | मुक्ता इपविषादास्थां शुद्धा भवति वासना।          | (4143164)      |
|                                                              | तामसङ्गाभिषां विद्धि वायदेहं च भाविनी॥           | (११९३१८६)      |
|                                                              | कुर्वतोऽकुर्वतरवेव मनसा यदमञ्जगम् ।              |                |
|                                                              | शुभाशुभेषु कार्येषु तदसङ्ग विदुर्वधाः ॥          | (\$154158)     |
|                                                              | व्यथवा वासनोत्साद प्वामञ्ज इति स्मृतः।           | 40.00          |
|                                                              | वधा क्याचिद्युक्तयान्तः सम्पाद्य तमेव दि॥        |                |
| जन्मजन्मान्तर को देने वाला बीज व्यष्टि ) संवित् है। उसका     |                                                  |                |
| भीतर का रस जो कि (संसार रूपी अंकुर की उत्पन्न करता है) वासना |                                                  |                |

है। उस वासना रस को असङ्ग रूपी अग्नि से जला दो। जिसके मन में सङ्ग नहीं है वह संसार सागर से पार हो गया है। संसारी मन भी यदि असक्त है तो उसे मुक्त जानो और दीर्घ तप से शुद्ध किया हुआ मन यदि सक्त (सङ्गयुक्त) है तो उसे बन्धन में समस्तो! समस्त दु.ख संसक्ति से उदय होते हैं। संसक्त चित्त में ही सारे दु:खों की परम्परा बातो है। (शरीर से भी सक्न होना वृथा है क्योंकि) जैसे जल और लकड़ी का (जो कि जल के ऊपर तैर रही हो) सम्बन्ध कछ नहीं है वैसे ही आत्मा और शरीर का भी सम्बन्ध मूठा है। देइ-भावना ( शरीर को अपना आप समक्तने ) से ही आत्मा को शरीर के दु:ख सुख के वश में होता पड़ता है; ज्ञानी लोग कहते हैं कि उसके त्यागने से ही बात्मा मुक्त होता है। बात्मा नित्य, निर्मल, निरामय और स्वयं प्रकाश चिति होता है और शरीर अनित्य और मलयुक्त है-भला फिर दोनों में सम्बन्ध कैसा ? मन को चाहिये कि वह संसार की सब वस्तुओं के प्रति नीरस होकर आत्मा के रस में ही मम होकर चिति में विश्राम ले। वहाँ श्थित होकर और सब प्रकार के सङ्ग से मुक होकर जीव जब अजीव हो जाता है, तब वह संसार के किसी व्यवहार को करे या न करे। असंसक्त उसे कहते हैं जो इतने समान भाव में स्थित रहे कि न उसके लिये कर्म करना श्रेष्ठ हो और न कर्मों में लगना; और जिसने सब कर्मों के फल का त्याग कर दिया हो। " यह सब इख आत्मदेव ही है, किस वस्तु की इच्छा करूँ और किस वस्तु का त्याग कहँ ?" इस प्रकार की असंसक्ति जीवन्युक्त पुरुष में होती है। सब कमों के फलों को मन से ही पूर्णतया त्यागने वाले को, न कि कम से, असंसक्त कहते हैं। पदार्थों के भाव और अभाव में हवें और शोकरूपी मलीन वासना होने का नाम सङ्ग है। जब हर्ष और शोक से रहित होकर वासना शुद्ध हो जाती है तो उसे शरीर के जीवित रहने तक असङ्ग कहते हैं। शुभ या अशुभ कामों को करते हुए मन का उनमें लिप्त न होना असङ्ग कहलाता है। वासना के दूर करने का नाम भी असङ्गहै। किसी न किसी युक्ति द्वारा उसको पाप्त करना चाहिये।

८ — सम-भाव का अभ्यास : — मा खेरं भन हेयेषु नोपार्यपरो मन। हेयोपारंबहशी त्यक्ता श्रेषस्यः स्वच्छतां नगः॥ (४।१३।२१) हेबोपारेयककाने क्षीणे पात्रव चेतसः।

न तावरसमता भाति साभे व्योग्नीय चन्द्रिका ॥ (९।१३।२३)

कावस्तिदद्गिदं वस्तु बस्चेति लुकितं मनः।

तस्मन्नोदेति समता शास्त्रोट इव मन्द्रशे ॥ (५।१३।२४)

युक्तायुक्तेपणा यत्र लाभालाभविकासिनी।

समता स्वच्हता तत्र इतो चैराग्यमासिनी॥ (९।१३।२९)

हेय (त्याज्य) वस्तु से खेद न करो और उपादेय (प्राप्य) वस्तु से सङ्ग न करो। 'हेय' और 'उपादेय' दोनों दृष्टियों का त्याग करके दोनों से रहित भाव में निर्मल रहो। जैसे जबतक बादल नहीं उड़ता तबतक आकारा में चान्दनी नहीं दिखाई पड़ती, ऐसे ही जबतक चिक्त से हेय और उपादेय भाव नहीं जाता तबतक समता का उदय नहीं होता। जिसके मन में इस प्रकार की कल्यनाओं का उदय होता रहता है कि "यह बस्तु (प्राप्य) है और यह बस्तु (प्राप्य) नहीं हैं" उसके अन्दर समता का उदय ऐसे नहीं होता जैसे कि शास्त्रोट में मालरी का। वैराग्य का प्रदर्शन करने वाली स्वच्छ समता का उदय उसके चिक्त में कैसे हो सकता है जिसके चिक्त में युक्त को प्राप्त और अबुक्त को त्याग करने की वासना बनी रहती हैं?

#### (अ) सपता का आनन्द:-

न सद्दासायते राज्यात्र कान्ताजनसङ्गमात् । अनपायि सुखं सारं समत्वायद्वाप्यते ॥ (५११९८)१०) इन्द्रोपशमसीमान्तं संरम्भज्वरनाशनम् । सर्वदुःकातपाम्भोदं समत्वं विद्धि राघव ॥ (५१९९८)११) सुखदुःखेषु भीभेषु सन्ततेषु महत्स्वपि । मनागपि न वैरस्यं प्रयान्ति समदृष्ट्यः ॥ (५१९९८)

जो अनन्त और सार आनन्द समता से प्राप्त होता है वह न राज्यप्राप्ति से मिलता है और न सुन्दर युवितयों के साथ रमख करने से। समता द्वन्द्व का अन्त करनेवाली और व्ययता के ज्वर का नाश करनेवाली है; उसे सब प्रकार के दुःखों की गर्मी को शान्त करने-वाला बादल सममो। समदृष्टिवाले व्यक्ति महान्, वरावर रहनेवाले और भयानक सुखों और दुःखों में भी सदा एकरस रहते हैं।

#### (आ) सबको अपना बन्धु समझना चाहिए:— अर्थ बन्धुस्थं नेति गणना छयुचेतसाम्। उदारवितानां तु विगतावरणेय थीः॥ (४११८/११) न तदस्ति न यत्राहं न तदस्ति न यन्मम।

इति निर्णीय धीराणां विमतावरलैव धीः॥ (५।१८।६२)

सर्वा एव द्वि ते मृतजातयो शम बन्धवः। अत्यन्तासंयुता एतास्तव राम न काश्चन॥ (१११८)६४) एकत्वे विद्यमानस्य सर्वगस्य किलात्मनः।

क्षयं बन्धः परक्षायमित्यसौ कलना कृतः॥ (१।२०१४)

यह मेरा बन्धु है और यह मेरा बन्धु नहीं है इस प्रकार का भेद-भाव चुद्र मनवालों में होता है; उदार भाववालों की बुद्धि में इस प्रकार भेद नहीं रहता। "ऐसा कौनसा स्थान है जहाँ में नहीं हूँ और ऐसी कौनसी वस्तु है जो मेरी नहीं है" इस निश्चय को टड़कर लेनेपर बुद्धि में भेदभाव नहीं रहता। हे राम! संसार के सभी प्राणीगण तेरे बन्धु हैं क्योंकि ऐसा कोई भी प्राणी नहीं है जो तुम्हसे बिल्कुल सम्बन्ध न रखता हो। जब कि एक ही आत्मा सब में मौजूर है, 'यह मेरा भाई है और यह दूसरा है' इस प्रकार का विचार कैसे आया!

९-कर्तृत्व का त्याग :-

कुरणतासंक्षये यहत्क्षीयते कज्जानं स्वयम् ।
स्यन्दारमकर्मविगमे तहृद्धश्चीयते मनः ॥ (३।९६१२६)
वह्नयौद्णयोखि सदा श्विष्टयोदिचलकर्मणोः ।
इयोदेकतरामावे इयमेव विकीयते ॥ (३।९६१३७)
आत्मज्ञानात्सपृत्यन्नः सङ्ग्लयः कर्मकारणम् । (३।१९४१५)
सङ्ग्लियत्वं द्वि वन्यस्य कारणं तत्विदियज्ञ ॥ (३११२४१६)
अवेदनमसंयेचं यदवासनमासितम् ।
वान्तं सममनुद्धेसं स कर्मत्याग उच्यते ॥ (ई।३१२४)

जैसे स्याही के ख़तम हो जानेपर कालस स्वयं ही ख़तम हो जाती है ऐसे ही स्पन्दनरूप कर्म (कर्तृत्वभाव) के ज़ील होनेपर मन स्वयं ही जील हो जाता है। जित्त और (कर्तृत्व) दोनों आग और गरमी की नाई सम्बद्ध हैं; दोनों में से किसी एक का अभाव हो जाने पर दोनों का अभाव हो जाता है। आत्मा के अज्ञान से कर्म करने का संकल्प उदय होता है और संकल्प युक्त होना ही बन्धन का शरण है; उसको अवश्य त्यागो । कर्मत्याग तब होता है जब कि आत्मा में से वेदन और संवेद (ज्ञान और विषय) की भावना निकल जाने पर वासना न रहे, और कल्पना रहित शान्त भाव में उसकी स्थिति हो जाए।

### १० - सब वस्तुओं का त्याग :--

यावत्सर्वे न संत्यकं तावदात्मा न छम्यते ।
सर्वावस्थापरित्यागे शेष आत्मेति कथ्यते ॥ (५१५८१४४)
यत्र सर्वात्मनैवात्मा छाभाय यतित स्वयम् ।
त्वक्तवान्यकार्ये प्राप्नोति तज्ञाम तृष नेतरत् ॥ (५१५८१४६)
न किश्चियो न सम्प्राप्तं तेनेदं परमामृतम् ।
सम्प्राप्यन्तः प्रपूजेन सर्वे प्राप्तमखण्डतम् ॥ (५१६४१७६)
विद्धि चिन्तामणि साधो सर्वत्यागमञ्जीतमम् ।
तमन्तं सर्वदुःकानो त्यं साध्यसि ग्रद्धधीः ॥ (११९०१६)
सर्वत्यागेन ग्रुद्धेन सर्वमासायतेश्नव ।
सर्वत्यागेन ग्रुद्धेन सर्वमासायतेश्नव ।

सब बस्तुओं का जब तक त्याग नहीं किया जाता तब तक आत्मा-की प्राप्ति नहीं होती। सब अवस्थाओं का त्याग करने पर जो बाकी रहता है वही आत्मा है। जो और सब कामों को छोड़ अपनी पूरी ताकत से आत्मा को प्राप्त करने का यत्न करता है वही आत्मा को पाता है; दूसरा कोई नहीं। जो और किसी वस्तु को प्राप्त नहीं करता वही इस परम अमृत आत्मा को पूर्णत्या प्राप्त करके सब कुछ पा लेता है। सबा सर्वत्याग ऐसी चिन्तामिण् है जिससे सब प्रकार के दुःखों का अन्त हो जाता है ? शुद्ध बुद्धियुक्त होकर तुम इसका ही साधन करो। सर्व त्याग से ही सब कुछ प्राप्त होता है; चिन्तामिण् ही नहीं, सर्वत्याग तो साम्राज्य है।

# (अ) सर्वत्याग का स्वरूप:-

साधो न देहत्यागेन न राज्यत्यज्ञनेन च। न चोठजादिशोषेण सर्वत्यागो भवेन्नृष्॥ (५१९३।९९) सर्वस्थैन मनो बीजं तहबीजं तरोरिन। (५१९३।३४) सर्वस्थैन मेनो सीतं तहबीजं तरोरिन। (५१९३।३४) चित्तं सर्वमिति प्राहुस्तत्त्यकता पुत्र राजसे। वित्तत्यागं विदुः सर्वत्यागं सर्वविद्दो जनाः॥ (५।१११।२१) यत्सर्वे सर्वतो यच तस्मिन्सर्वेककारणे। सर्वस्मिन्संपरित्यक्ते सर्वत्यागः इतो भवेत्॥ (५।१२।३०) स्ट्रां सुकाफडेनेव जगजातं त्रिकालकम्। सर्वमन्तः इतं तेन येन सर्वे ससुविज्ञतम्॥ (५।१३।४९)

सर्वत्याग न शरीर के त्यागने से सिद्ध होता है, न राज्य आदि के त्यागने से; और न कोपड़ियों में रहकर तप करने से। वृक्त के बीज की नाई सब वस्तुओं का बीज मन है। सब के बीज के त्याग हेनेपर सब ही का त्याग हो जाता है। हे पुत्र ! चित्त को ही सब कुछ कहते हैं; चित्त का त्याग ही सर्वत्याग है। उसको त्यागकर शोभा को प्राप्त करो। जो सब कुछ है, जिससे सब कुछ उत्पन्न होता है उस सबके एक कारण (परमात्मा) में सबको त्याग (अप्रण्) करके सर्वत्याग होता है। जो तीनों काल में स्थित जगज्यान को इस प्रकार अपने भीतर समक्तता है जैसे मोती तागे को, उसने ही वास्तविक सर्वत्याग किया है।

(आ) महात्यागी का स्वरूप:-

धमांथमी पुलं दुःलं तथा मरणबन्मनी।
धिया येनेति सन्त्यवतं महात्यागी स उच्यते ॥ (६।११६।३३)
सर्वेच्छाः सक्छाः श्रद्धाः सर्वेहाः सर्वेनिरचयाः।
धिया येन परित्यका महात्यागी स उच्यते ॥ (६।११६।३४)
न मे रेहो न जन्मापि युकायुक्ते न कर्मणी।
इति निरुच्यवानन्तर्भहात्यागी स उच्यते ॥ (६।११६।३६)
रेहस्य मनसो दुःलेरिन्द्रियाणां मनःस्थितेः।
नृनं येनोज्भिता सत्ता महात्यागी स उच्यते ॥ (६।११६।३६)
येन धर्ममधर्मे च मनोमननमीहितम्।
सर्वमन्तः परित्यवतं महात्यागी स उच्यते ॥ (६।११६।३५)
यावती दृश्यकछना सक्छेयं विकोक्यते।
सा येन पुण्य संत्यका महात्यागी स उच्यते ॥ (६।११९।३५)

जिसने मन से धर्म-अधर्म, मुख-दुःख, मरण-जन्म की भावनाओं का त्याग कर दिया है, वह महात्यागी है। जिसने अपनी बुद्धि द्वारा सब इच्छाओं का, सब शक्काओं का, सब तृष्णाओं का और सब निश्चयों का त्यान कर दिया है वह महात्यानी कहलाता है। देह मेरी नहीं है. जन्म मरण मेरे नहीं हैं, युक्त और अयुक्त कर्म भी मेरे नहीं हैं-जिसके मन के भीतर इस प्रकार का निश्चय हो गया है वह महात्यानी है। जिसके मन से शरीर की, मन की और इन्द्रियों की सत्ता का विश्वास निकल गया है वह महात्यानी है। जिसके अन्दर धर्म और अधर्म की भावना, मन की कल्पनात्मक किया और इच्छा नहीं रही वह महात्यानी कहलाता है। जो कुछ भी दरय जगत् दिखाई पड़ता है वह सब जिसने भली भाँति त्यान दिया है वह महात्यानी कहलाता है।

(ई) त्याग का फल :--

सर्वे त्यजीत यस्तत्य सर्वेश्वेषते ॥ (११९३।६२)

जो कुछ भी नहीं लेता उसीको सब कुछ दिया जाता है। जो सब बस्तुओं का त्याग कर देता है उसी की सेवा में सब वस्तुएं उपस्थित हुआ करती हैं।

११ — समाधि: —

यदि वापि समाधाने निर्विकल्पे स्थिति सतेत्। तद्भवपुद्धामं तन्यस्थेतामलं पदम्॥ (३१११३६) यदि निर्विकल्प समाधि में स्थिति हो जाये तो अज्ञय सुपुप्ति के समान शुद्ध पदकी प्राप्ति हो जाती है।

(अ) सपाधि का सचा स्वरूप:-

बद्धपदमासनस्यापि कृतवद्यान्तदेरपि। आविश्रान्तस्यभावस्य कः समाधिः क्यं च वा ॥ ( 915210) तस्वावबोधो भगवन्सर्वाशातृगपावकः । प्रोक्तः समाधिकान्द्रेन न तु तूष्णीमवस्थितिः ॥ (915 216) समाहिता नित्यत्रसा वयाभुतार्थदक्षिती । साथी समाधिशादीन परा प्रजीकाते अपैः ॥ ( 915318 ) अक्ष्रव्या निरद्वज्ञारा इन्हें प्यननुपातिनी। प्रोक्ता समाधिशब्देन मेरोः स्थितराष्ट्रतिः ॥ (वाइवाहक) निश्चिन्ताधिगतामीश हेदोपारेयवर्जिता। ग्रीका समाधिकाञ्चन परिवर्णा मनोगतिः॥ (११६२।११)

यतः प्रजृति बोधेन युक्तमास्यन्तिकं मनः।
तदारभय समाधानमञ्जुषिङ्गं मद्दात्मनः॥ (९१६२।१२)
परं विषयवैतृष्ण्यं समाधानमुदाहृतम्। (९१६२।१६)
दृष्टं विषयवैरस्यमेव ध्यानमुदाहृतम्॥ (९१४६।१६)
सर्वार्थकीतल्यनेन बन्नाद्ध्याने यदाऽऽगतम्।
द्वानाद्विषयवैरस्यं स समाधिद्वं नेतरः॥ (९१४६।१५)
सम्यग्ज्ञानं समुष्ट्यनं सदैवोज्जितवासनम्।
ध्यानं भवति निवांणमानन्दपदमागतम्॥ (९१४६।१८)

पद्म आसन लगाकर बैठ जाने और ब्रह्मको हाथ जोड़ कर बैठ जाने पर भी, जब तक कि मनमें शान्ति नहीं है, समाधि नहीं लगती। चुपचाप बैठे रहने का नाम समाधि नहीं है; सब आशा (इच्छा) रूप तिनकों को जलाने के लिये अग्निरूप तत्त्वज्ञानको समाधि कहते हैं। समाधि नाम है उस परम प्रज्ञा का जो स्थिर है, नित्य उस है और यथार्थ तत्त्व का ज्ञान देने वाली है। सुमेर के समान उस स्थिर स्थिति का नाम समाधि है जिसमें चक्कता नहीं, अहंकार नहीं, और जिसमें द्वन्द्वों की भावनाएँ नहीं हैं। मनकी उस पूर्ण अवस्था का नाम समाधि है जिसमें कोई चिन्ता नहीं, जिसमें सब इच्छाओं की पूर्ति हो चुकी है, और जिसमें हेय और क्पादेय की दृष्टिनहीं है। महात्माओं की समाधि उसी समय से आरम्भ हो जाती है जब से कि ज्ञान द्वारा मन पूर्ण रूप से स्थिर हो जाए। विषयों में विल्कुल भी तृष्णा न होने का नाम समाधि है। विषयों के प्रति हड़ विरक्ति होने का नाम ध्यान है। समाधि और कुछ नहीं है, केवल ज्ञानद्वारा मन में विषयों के प्रति विरक्ति और चारों और शीवलता का अनुभव है। ऐसा ध्यान ही जिसमें सत्य ज्ञान हो, शान्ति हो और वासनाओं का लेश भी न हो, आनन्द्यद्वाला निर्वाण होता है।

### ( उ ) मन के लीन होने का आनन्द :-

संशान्ते वित्तरे गाले यामानन्दक्लां ततुः । याति तामपि राज्येन जागतेन न गच्छति ॥ (४।१५।२०) सर्वाशाज्यस्संमोद्दमिद्दिकाशस्त्रागमम् । अचित्तत्वं विना मान्यच्छे यः परपामि जन्तुषु ॥ (४।१५।२४) त एव सुखर्सभोगसीमान्तं समुपागताः । महाधिया शान्तिधियो ये याता विमनस्कताम् ॥ (४।१५।२५) चिच्ताम्रे शोधिते हि परमार्थशुवर्णताम् । गतेऽकृत्रिम सानन्दः कि देहोपलक्षण्डकै: ॥ (३।९१।४९)

चित्त रूपी वेताल के शान्त हो जाने पर जो खानन्द अनुभव में आता है वह सारे जगत् का राज्य प्राप्त होने पर भी नहीं प्राप्त होता। सब खाशाओं के ज्वर और सम्मोह रूपी बरसात को दूर करने के लिये शरद अतु के खागमन रूप चित्तनाश के सिवाय और कोई कल्याण कारी वस्तु नहीं है। वे ही महामना, शान्त बुद्धि वाले लोग सुख भोग की सीमा पर पहुंच जाते हैं जो मन को मार लेते हैं। चित्तरूपी ताम्बे को शोधकर परमार्थ रूपी सोना वनाकर सचा आनन्द मिलता है। शरीर रूपी पत्थरों से नहीं।

# २५-ज्ञान की सात भृमिकायें

आत्मज्ञान के अभ्यास के अनेक मार्गों का योगवासिष्ट के अनुसार विवरण ऊपर दिया जा चुका है। उसको पढ़ने से पाठक के मन में यह तो साफ जाहिर हो गया होगा कि ज्ञान को पर्णतया प्राप्त करने के लिये अभ्यास की आवश्यकता है। केवल वाचिक ज्ञान से कुछ लाभ नहीं होता। ज्ञान का अभ्यास कमशः होता है, और उस कम का एक ही जीवन में आरम्भ और समाप्त होना भी साधारणतया सम्भव नहीं है। ज्ञान को प्राप्तकरने और उसको अभ्यास द्वारा सिद्ध करने में अनेक जन्म लग जाते हैं। कितने समय और कितने जन्मों में ज्ञान की सिद्धि और इससे जीवनमुक्ति की प्राप्ति होगी यह प्रत्येक व्यक्ति के अपने ही पुरुपार्थ पर निर्मर है। जिनमें अधिक लगन होती है और जो अधिक यत्र करते हैं, वे जल्द ही परम पद को प्राप्त कर लेते हैं; जो डीले-डाले चलने वाले होते हैं वे देर में। जब अत्यन्त तीत्र वैराम्य और तीत्र मुमुद्धा होती है तो इए। भर में मोद्द का अनुभव हो जाता है। इसलिये मोच की वासना होने और मोच का अनुभव होने में कितने समय का अन्तर है यह नहीं बवजाया जा सकता। ज्ञानी और विद्वान लोग केवल इसी बात का निर्णय कर सकते हैं कि ज्ञान-मार्ग का कम क्या है. किन किन सीढ़ियों पर चढ़कर ज्ञान की सिद्धि का इच्छुक अपने ध्येय पर पहुँच जाता है। ज्ञान के मार्ग पर जो जो विशेष क्रमिक अवस्थाएँ आती हैं उतका नाम योगवासिष्ठ में भूमियाँ अथवा भूमिकायें हैं। जैनियों ने उनका नाम गुणस्थान रक्खा है, पातज्जल योग में उनको योग के अङ्ग कहा है। जैनियों के मतानुसार १४ गुणस्थान हैं; बौद्धों के अनुसार दस भूमियाँ हैं; पतज़िल के अनुसार योग के आठ अङ्ग हैं। योगवासिष्ठकार ने ज्ञान की सात भूमिकाएँ मानी हैं। इम यहाँ पर योगवासिष्ठ के अनुसार ज्ञानमार्ग की सात भूमिकाओं का वर्णन करेंगे। योगवासिष्ठ में भी तीन स्थानों पर इन भूमिकाओं का कुछ कुछ भिन्न विवरण दिया है। पाठकों के विशेष परिचय के लिये हम तीनों स्थानों पर दिये हुए विवरण को यहाँ पर संज्ञेपतः रखने का यत्न करेंगे।

# ज्ञान की सात भूमिकायें :-

इमां सतपदां ज्ञानभृमिमाकणयानव। नानया ज्ञातवा भ्यो मोदपङ्के निमज्ञसि॥ (३।११८।१) वदन्ति बहुभेरने वादिनो योगभृमिकाः। मम स्वभिमता नृनमिमा एव ज्ञुमप्रदाः॥ (३।११८।२)

हे राघव ! ज्ञान की सात भूमिकाओं को अलग अलग जानकर तुम मोह के कीचड़ में नहीं फँसोगे। बहुत से लोग योगभूमिकाओं को भिन्न भिन्न प्रकार से वर्णन करते हैं; मेरी राय में तो वे शुभ गति को देनेवाली इस प्रकार हैं।

# (१) योगभूमिकाओं का प्रथम विवरण:-

अवबोधं विदुज्ञांनं तिहदं सत्रमृमिनम् । (\$128613) मुक्तिस्तु ज्ञेयमित्युकं भृतिकाससकात्परम् ॥ सत्याववोषो मोक्षरचैवेति पर्यायनामनी । सत्यावबोधो जीबोध्यं नेह भूयः प्ररोहति॥ (\$155518) ज्ञानभूमिः शुप्रेच्डारूपा प्रथमा समुदाहता। (3128414) विचारणा द्वितीया तु तृतीया वनुमानसा॥ सस्वापचित्रतुर्थी स्याचतोऽसंसिक्तिमामिका। (\$129615) पदार्थामावनी षष्टी ससमी तुर्यमा स्मृता ॥ आसामन्ते स्थिता मुक्तिस्तस्यां भूयो न शोच्यते । (3188510) प्तासां भूमिकानां स्वमिदं निवंचनं ऋणु॥ स्थितः कि मृद एवास्मि प्रेक्षेऽहं शाससानीः। (\$188616) वैशाग्यपूर्वेमिचडेति शुभेचडेस्युच्यते बुधैः॥ शास्त्रसम्बद्धवैशायाभ्यासपूर्वकम् (\$18 \$ 618) सदाचारप्रवृत्तियां प्रोच्यते सा विचारणा ॥ विचारणाञ्चभेच्डाभ्यामिन्द्रियाधेप्यसच्छता यात्र सा तनुताभावात्योच्यते तनुमानसा॥ (३१११८) भूमिकात्रितयाम्यासाचित्तेऽधं विस्तेवंद्यातः । सत्यारमनि स्थितिः शुद्धे सस्वापत्तिस्दाहता ॥ (३।११८।११) दशाचतुर्याम्यासादसंसङ्कलेन स्डसत्वचमनकारात्त्रोकानंसिकनामिका ॥ (३।११८।१३) भ्मिकापञ्चकाभ्यासात्स्वात्मारामतया दृदम् ।
साभ्यन्तराणां बाह्यानां पदायांनामभावनात् ॥ (३१११८११३)
परप्रयुवतेन चिरं प्रयत्नेनार्धभावनात् ।
पदाधांभावनानामनी पष्टी संज्ञावते गतिः ॥ (३१११८११४)
भूमिपट्कचिराभ्यासान्नेदस्यानुपष्टम्भतः ।
यत्स्वभावैकनिष्टत्वं सा त्रेया तुर्पमा गतिः ॥ (३१११८११५)
पृपा द्वि जीवन्मुकतेषु तुर्णवस्येद्व विद्यते ।
विदेद्वमुक्तिविषयस्तुर्यातीतमतः परम् ॥ (३१११८१६)

श्रात्मा का बीध देनेवाले ज्ञान की सात भूमिकायें हैं; मुक्ति इन सातों भूमिकाश्रों से परे हैं। मोच और सत्य का ज्ञान ये पर्यावाची शब्द हैं। जिसकी सत्य का ज्ञान हो गया है वह जीव फिर जन्म नहीं लेता। सात भूमिकायें ये हैं: -शुभेच्छा, विचारणा, वनुमानसा, सत्त्वा-पत्ति, असंसक्ति, पदार्थाभावनी, तुर्यगा। इनके अन्त में मुक्ति है जिसको श्राप्त करके शोक नहीं रहता। अब इन भूमिकाश्रों का वर्णन सुनो: —

१ - शुभेच्छा - वैराग्य उत्पन्न होने पर इस प्रकार की इच्छा कि मैं अज्ञानी क्यों रहूँ, क्यों न शास्त्र और सज़नों की सहायता से सत्य

को जानूँ शुभेच्छा कहलाती है।

२-विचारणा-शास्त्र के अध्ययन से और सजनों के सङ्ग से, वैराग्य और अभ्यास से सदाचार की और प्रवृत्ति का नाम विचारणा है।

३— तनुमानसा—शुभेच्छा और विचारणा के अभ्यास से इन्द्रियों के विषयों के प्रति असक्तता होने से जो मन की स्थूलता का कम होना है उसे तनुमानसा कहते हैं।

४-सत्त्वापत्ति-पूर्वोक्त तीनों भूमिकाओं के अभ्यास से, विषयों की ओर विरक्ति हो जाने पर, जब शुद्ध आत्मा में चित्त की स्थिरता

होने लगे तब सत्त्वापत्ति कहलाती है।

४- असंसक्ति- जब पूर्वोक्त चार अवस्थाओं का अभ्यास हो जाने के कारण संसार के विषयों में असंसक्ति होने पर, सत्ता के प्रकाश

में मन स्थिर हो जाये तब उसे झसंसक्ति कहते हैं।

६—जब पूर्वोक्त पाँचो भूमिकाओं के अध्यास से आतमा में हड़ स्थिति हो जाने पर भीतर और बाहर के सब पदाओं के अभाव की बड़े प्रयत्न से भावना करके उनको असत् समक्त लिया जाये, तब पदार्थभावनी नामवाली भूमिका का उदय होता है। ७—तुर्यगा-पूर्वाक्त झः भूमिकाओं का अभ्यास हो जाने पर और भेद के न दिखाई देने पर जो आत्मभाव में अविचित्ततभाव से स्थिति हो जाती है उसे तुर्यगा कहते हैं। इसको ही तुर्यो अवस्था कहते हैं और इसी को जीवन्मुक्ति कहते हैं। विदेह मुक्ति तो तुर्या अवस्था से परेका विषय है।

### (२) ज्ञान की भूमिकाओं का द्सरा विवरण :-

शास्त्रसम्बन्धम्पर्केः प्रशामादी विवर्धपेत । प्रथमा भूमिकेयोका योगस्यैव च योगिनः॥ (\$122012) विचारणा द्वितीया स्यान्तीयाध्सद्भभावना । विस्नापनी चतुर्थी स्वाहासनाविख्यात्मिका ॥ (\$182012) गुर्स्वन्ययानन्दस्या भवति अर्थमुसप्रवृद्धामी जीवन्मुकोऽत तिष्ठति ॥ (कृश्वराह) स्वअवेदनरूपा च पष्टी भवति भृतिका। सुदुषसदद्यास्थिति: ॥ **आनन्देक्यनाकारा** (\$153018) तुर्यावस्थीपशान्ताथ मुचिरवेद केवलम् । समता स्वच्छता सौम्या सप्तमी भृमिका भवेत्॥ (\$122014) त्यांतीता त वावस्था परा निर्वाणरूपिणी। सहसी सा परित्रौडा विषयः स्याज जीवताम् ॥ (काश्यकार) पूर्वाबस्थावर्षे स्वव जापदित्येव संस्थितम् । चतुर्थी स्वप्न इत्युका स्वप्नामं यत्र वे अगत् ॥ (\$122010) आनन्देकवनीभावात्सुषुप्ताक्या तु **पञ्चमी**। (\$185014) असंबेदनरूपाथ पद्यी तर्यपराभिधा ॥ तुर्यातीतपदावस्था सप्तमी भूमिकोच्या। मनोवचोभिरवाता स्वप्रकाशपदात्मिका ॥ (ई।१२०१९)

सबसे पहिले शाखों का अध्ययन और सजनों की सङ्गत करके बुद्धि को बढ़ावे—योगियों ने इसे योग की प्रथम भूमिका कहा है। दूसरी विचारणा है, तीसरी असङ्गभावना है, चौथी है विलापिनी जिसमें वासनायें लीन हो जाती हैं; पाँचवी है शुद्ध संवित में स्थिति जिसको आनन्दरूपा कहते हैं। जागता सा दिखाई देनेवाला आधा सोया हुआ जीवन्मुक्त इसी अवस्था में रहता है। छठी भूमिका है स्वसंवेदनरूपा जिसमें आरमा का अनुभव हो)। यह स्थिति

आनन्द से भरपूर है और सुपृप्ति के सहरा है। यह वह शान्त तुर्यो अवस्था है जो कि शुद्ध, सम, और सौम्य है, और जिसमें पहुँ चने पर ही मुक्ति का अनुभव होता है। सातवीं भूमिका वह है जिसका अनुभव जीव को नहीं होता। वह निर्वाण स्वरूप वाली तुर्यातीत परम अवस्था है। पहिली तीन भूमिकाओं में जाप्रत् अवस्था रहती है। चौथी भूमिका में स्वप्न अवस्था—जैसा अनुभव होता है—इसमें स्थित जीव को जगत् स्वप्न के समान दिखाई पड़ता है। आनन्दमात्र से पूर्ण होने के कारण पाँचवीं भूमिका सुप्ति कहलाती है। और झठी असंवेदन रूप होने से। किसी दूसरे विषय का उसमें ज्ञान न होने से) तुर्या कहलाती है। सप्तमी भूमिका तुर्यातीत अवस्था है—उसमें आत्मा अपने ही प्रकाश में स्थित रहता है। वह मन और वचन से परे है।

(३) ज्ञानकी सात भूमिकाओं का तीसरा वर्णनः— १—प्रथम भूमिकाः—

अलोकजन्मनामन्ते विवेकी जायते प्रमान् । (६११२६१४) अलाग वत संसारव्यवस्थालं ममेतवा ॥ (६११२६१४) कथं विरागवान्मृत्वा संसारार्विध तराम्यहम् । एवं विचारणपरो यदा भवति सन्मतिः ॥ (६११२६१७) विरागमुण्यात्यन्तमांवनास्वनुवासरम् । कियासुदारस्वासु कमते मोदतेऽन्वहम् ॥ (६११२६१८) प्राम्थासु जहचेष्टासु सततं विचिकित्सति । नोदाहरति ममाणि पुण्यक्माणि सेवते ॥ (६११२६१८) मनोऽनुष्टे गकाशीण सुदुक्माणि सेवते ॥ (६११२६१८) सनोऽनुष्टे गकाशीण सुदुक्माणि सेवते ॥ (६११२६१८) सनेहप्रणयममाणि वेदालान्युचितानि च । देशकालोपप्रमानि वचनान्यमिभाषते ॥ (६११२६११) मनसा कर्मणा वाचा सज्जनानुपसेवते ॥ (६११२६११३) यतः कृतरिचदानीय ज्ञानशास्त्राण्यवेकते ॥ (६११२६११३)

अनेक जन्मों के भुगत लेने पर मनुष्य में विवेक की उत्पत्ति होती है, और वह यह सोचने लगता है कि यह सब संसार असार है, मुक्ते इसकी जरा भी इच्छा नहीं है। इस प्रकार जब उसके हृदय में वैराग्य उत्पन्न होता है और यह इच्छा होती है कि वह संसार-समुद्र से पार हो जाए तब वह उत्तम बुद्धिवाला विचार में तत्पर होता है। विचार से दिन पर दिन अपनी वासनाओं से उसे वैराग्य होने लगता है, और वह दूसरों के उपकार रूप वाली, उदार कियायें करने सगता है, और उनके करने में आनन्द लेता है; आम्य और कठोर चेष्टाओं से वचने का प्रयत्न करता है; किसी के चित्त को दुखी नहीं करता और शुभ कर्म करता है: जो दूसरों के मनको उद्विग्न न करें ऐसे मृदुल कर्म करता है; पापसे डरता है और भोगों की उपेना करता है; मीठे और प्रेम से भरे हुए, उचित और चातुर्यपूर्ण, देश और काल के अनुरूप वचन बोलता है, मन, वचन और कर्म से सजनों की सेवा करता है। इधर उधर से लाकर ज्ञान शाखों का अध्ययन करता है। (प्रथम विवरण में पहिली भूमिका का नाम शुभेच्छा दिया गया है। दूसरे और तीसरे में कोई नाम नहीं दिया गया )।

१ - दूसरी भूमिकाः -

श्रतिस्मृतिहृडाचारधारणाज्यानकर्मणाम् ।

मुख्यया व्याख्यया ख्याताण्ड्रयते श्रेष्टपण्डितान् ॥ (१११२६११५)

कार्याकार्यविनिणंयम् । पदार्थप्रविभागजः

जानात्यधिमतञ्ज्यो गृहं गृहपतियंथा ॥ (१।१२६।१६)

मदा भिमानमारसर्पमो हलो भाविका विवास

बहिरव्याधितामीयस्य बस्यहिरिव स्वचम् ॥ (६ १२६।१७)

इत्यंभृतमतिः शास्त्रगुरुध्वनसेवनात् । सरद्दस्यमञ्जेष यथावद्धिगच्छति ॥

यधावद्धिगच्छति ॥ (६।१२६।१८)

तव, वह ऐसे श्रेष्ठ परिडतों की शरण में जाता है जो श्रुति. स्मृति, सदाचार, घारणा और ध्यान आदि की अच्छी व्याख्या कर सकते हों। जैसे गृहस्थ अपने घर के कामों को अच्छी तरह जानता है वैसे ही वह भी शास्त्रों को सुनकर और पढ़कर पदार्थों का विभाग और कार्य और अकार्य हा निर्मुय जान जाता है। जैसे साँप अपनी बाहर बाली खालको धारण किये हुए भी उसको धीरे-धीरे अलग करता रहता है वैवे ही वह भी मद, अभिमान, मात्सर्य, मोह, लोभ और आतिशयिता ( ज्याद्ती ) को वाहर से धारण किए हुए भी धीरे-धीरे त्याग करता रहता है। इस प्रकार की बुद्धिवाला पुरुष शास्त्र, गुरु और सजनों को सेवन करके सारे ज्ञान के रहस्य को प्राप्त कर लेता है। (प्रथम और द्वितीय वर्णन में दूसरी भूमिका का नाम विचारणा दिया गया है ) !

## (३) तीसरी भूमिका :-

यथावच्छान्त्रवाक्यायं मितमाथाय निरवसम् । तापसाश्रमविश्वासैरध्यात्मक्यनक्रमैः ॥ (१११२६।२०) संसारनिन्द्कैस्तदृद्देराग्यकरणक्रमैः । शिळादाच्यासमासीनो सस्दत्यायुराततम् ॥ (६११२६।२१) वनवासविद्वारेण चित्तोपद्यमयोभिना । ससङ्गमुखसौम्येन कालं नयति नीतिमान् ॥ (६।१२६।२२) द्विविशोऽयमसंसङ्गः सामान्यः श्रेष्ठ एव च । (६११२६।२५)

तव वह शाखां के वाक्यों में अपनी बुद्धि को स्थापित कर के, तप-ित्यों के आश्रमों पर आध्यात्मिक उपदेश सुनकर, पत्थर के आसनों पर बैठकर, संसार का दोष दर्शन करानेवाले और वैराग्य उत्पन्न कराने वाले विचारों में अपनी आयु को विताता है। वह, नीति के अनुसार चलने वाला, असंसक्ति का शान्त सुख भोगता है। असङ्ग दो प्रकार का होता है—एक सामान्य असङ्ग, दूसरा श्रेष्ठ असङ्ग।

#### (अ) सामान्य असङ्ग :-

प्राक्क्मीनिर्मतं सर्वमीधराधीनमेव च॥ (१।१२६।२६)
सुखं वा यदि वा दुःखं कैवान मम कर्तता।
भोगाभोगा महारोगाः सम्पदः परमापदः॥ (१।१२६।२७)
वियोगायैव संयोगा आधयो व्याधयो थियः।
कालः कवलनोधुकः सर्वभावाननास्तम्॥ (१।१२६।२८)
अनास्थयेति भावानां यदभावनमान्तरम्। १।१२६।२९)

में मुख और दुःख का कर्ता कैसे हो सकता हूं श मुख दुःख तो पूर्व जन्म के कर्मों के अनुसार ईश्वर के आधीन हैं; सब भागों के भोग महारोग हैं और सब सम्पत्तियाँ आपत्तियाँ हैं; सब संयोग वियोग हैं और बुद्धि की सब व्याधियाँ मानसिक रोग हैं; सब भावों को खाने के लिये काल सहा हो तत्पर रहता है— इस प्रकार सोचकर जब मन में वस्तुओं के प्रति अनास्था का भाव ब्दय हो जाता है तो उसे सामान्य असङ्ग कहते हैं।

### (आ) श्रेष्ठ असङ्ग :--

अनेकक्रमयोगेन संयोगेन महात्मनास् । वियोगेनासतामन्तः प्रयोगेणात्मसंविदास् ॥ (६।१२६।३०) पौरुपेण प्रयत्नेन संतताभ्यासयोगतः । कशमक्षकबहस्तुन्यागते स्युट्टतां दृदम् ॥ (६।१२६।३१) संसाराम्युनियेः पारे सारे परमकारणे । नादं कर्तेथरः कर्तां कर्म वा प्राकृतं मम ॥ ।६।१२६।३२) कृत्वा दूरतरे नृनमिति सन्दार्थभावनस् । यन्मौनमासनं शान्तं तक्लेष्टासङ्ग वक्षते ॥ (६।१२६।३३)

योग के नाना कमों से, महात्माओं के सत्सक्त से, दुर्जनों से दूर रहने से, आत्मज्ञान के आन्तर प्रयोग से, पुरुषार्थ से, नित्यप्रित अभ्यास योग से, जब तस्त का हस्तामककवत् (प्रत्यज्ञ ) ज्ञान हो जाए और संसारसमुद्र का पार परम कारण और सार वस्तु मिल जाए, तब इस प्रकार का हद निश्चय हो जाना कि मैं दर्जा नहीं हूँ कर्जा या तो ईश्वर है या मेरे प्रकृतिजन्य कर्म, और शब्द और खर्थों की मावना को त्याग कर मौन और शान्त रहना अष्ट असङ्ग कहलाता है।

( तोसरी भूमिका का नाम प्रथम वर्णन में तनुमानसा ( असकता)

चौर दूसरे में असङ्गभावना है )।

## ४-चौथी भूमिका :-

भूमिकात्रितयाभ्यासादज्ञाने क्षयमागते । सम्यग्ज्ञानोदये चिन्ने पूर्णचन्द्रोदयोपमे ॥ (६।१२६।५८) निर्विभागमनाधन्तं योगिनो युक्तचेतसः । सम् सर्वे प्रपश्यन्ति चतुर्थी भूमिकामिताः ॥ (६।१२६।५९) अद्वैते स्थैर्यमायाते द्वैते प्रज्ञममागते । पश्यन्ति स्वप्नवस्कोकांक्षतुर्थी भूमिकामिताः ॥ (६।१२६।६०)

पूर्वोक्त तीन भूमिकाओं के अभ्यास से अज्ञान के जीए हो जाने पर और पूर्ण चन्द्रमा के समान सन्यन्ज्ञान के उदय हो जाने पर, योगी लोग चतुर्थ भूमिका में प्रवेश करके युक्तचित्त होकर सब वस्तुओं को एक अनादि, अनन्त अखण्ड और समहत्त से देखते हैं। द्वेत के शान्त और अद्वेत के हद हो जाने से चौथी भूमिका में स्थित ज्ञानी संसार को

स्वप्त के समान देखने लगता है। (चौथो भूमिका का नाम प्रथम वर्णन में सत्वापत्ति और दूसरे में विलापिनी और स्वप्त है)।

### ५-पांचवीं भूमिका:-

सत्तावरोप प्वास्ते पद्यमां भूमिकां गतः।
पत्नमां भूमिकामेत्व मुदुसपद्दर्शिकाम् ॥ (६११२६१६२)
शान्तादेपविदेपं,शस्तिहर्त्यद्दे तमाञ्के ।
गिलतद्दे तनिमांसमुदितोऽनतः प्रदुद्धवान् ॥ (६११२६१६३)
सुपुस्तवन प्वास्ते पद्यमां भूमिकामितः।
अन्तर्मुखतया तिष्टन्यद्दिष्ट् निपनोऽपि सन् ॥ (६११२६१६४)
परिशान्तवया नित्यं निशाद्धरिव स्वस्यते।
कुर्वस्रभ्यासमेतस्यां भूमिकायां विवासनः॥ (६११२६१६५)

सुप्रप्त पद नामक पाँचवीं भूमिका में पहुँचने पर योगी का अनुभव सत्तामात्र का ही रह जाता है। उसके लिये विशेषतायें सब इिंग्ण हो जाती हैं और उसकी स्थिति अहैतमात्र में रहती है। हैत का मान मिट जाता है; भीतर चान्दना हो जाता है। बाहर के काम करता हुआ भी पाँचवीं भूमिका में आया हुआ पुरुष अपनी अन्तर्मुखी वृत्ति के कारण सुप्रित में लीन रहता है। इस भूमिका का अभ्यासी बासना रहित होकर अपनी परम शान्तता के कारण सोता हुआ सा दिखाई पड़ता है। (पाँचवीं भूमिका का नाम प्रथम वर्णन में असंसक्ति और दूसरे वर्णन में आनन्दरूपा और सुपुन्ना है)।

## ६ — छठी भ्मिका : —

वहाँ तुर्पाभिधामन्यां कमात्कमति भूमिकास ।

यत्र नासक सद्पो नाहं नाष्यनहं हुतिः ॥ (६।१२६।६६)
केवलं श्लीणमननमास्ते हुँ तैक्यनिर्गतः ।

निर्वान्धः क्षान्तसन्देहो जीवन्भुको विभावनः ॥ (६।१२६।६७)
अनिवांणोऽपि निर्वाणरिवन्नदीप इव स्थितः ।
शक्तः शून्यो यहिः सुन्यः शुन्यकुम्भ इवाम्बरे ॥ (६।१२६।६८)
अन्तः पूर्णां बहिः पूर्णः पूर्णकुम्भ इवाण्ये ।
किज्ञिदेवेष सम्पन्नस्त्यय येष न किज्ञन ॥ (६।१२६।६९)
कम से अन्यास करता हुन्ना योगी तुर्या नामक पष्टी भूमिका में

प्रवेश करता है। उस अवस्था में उसे न सत्का अनुभव होता है न असत्का, न अपनेपन का और न अनहंकार का। उस अवस्था में गया हुआ जीवन्मुक्त, भावना रहित, है त से मुक्त और जीए मनवाला होता है। उसके सब सन्देह शान्त हो जाते हैं और मन की गाँठ खुल जाती है। चित्र के दीपक की नांई वह स्थिर रहता है। निर्वाण में प्रवेश न किये बिना भी उसके लिये निर्वाणमा ही है। जैसे आकाश के बीच में स्कले घड़े के भीतर और वाहर शून्य ही शून्य है वैसे ही इस अवस्था को प्राप्त योगी को भी शून्यता का अनुभव होता है। जैसे समुद्र में रक्ले हुए पूर्ण घड़े के भीतर और बाहर पूर्णता का अनुभव होता है। वह स्थानका में गये हुये योगी को पूर्णता का अनुभव होता है। वह न कुछ हुआ है और न इछ नहीं हुआ है। (पष्टी भूमिका का नाम प्रथम वर्णन में पदार्थाभावनी और दूसरे वर्णन में स्वसंवेदनहपा और तुर्यो है)।

### ७—सातवीं भूमिका :-

पष्टगां भूस्यामसौ स्थित्वा सप्तमीं भूमिमाप्नुवात् ।

विदेहमुक्तता त्का सप्तमी योगभूमिका ॥ (६।१२६।७९)

कामस्या वचसां कान्ता सा सीमा भवभूमिषु । (६।१२६।७९)

नित्यमञ्यपदेश्यापि कथंचिदुपदिश्यते ॥ (६।१२६।७३)

मुक्तिरेपोच्यते राम महस्तत्समुदाहतम् ।

निवांणमेतत्कथितं पूर्णात्पूर्णतराकृति ॥ (३।९।२५-४९)

विदेहमुक्तो नोहेति नास्तमेति न काम्यति ।

न सज्ञासज्ञ वूरस्यो नवाहं न च नेतरः ॥ (३।९।१६)

पष्टी भूमिका को पार करके योगी सप्तमी भूमिका में आता है। सप्तमी योगभूमि विदेह मुक्ति कहलाती है। वह शान्त अवस्था सब भूमिकाओं की अन्तिम सीमा है। उसका वर्णन नहीं हो सकता। नित्य ही अवर्णनीय होते हुए भी किसी न किसी रीति से उसका उपदेश किया ही जाता है। उसको मुक्ति कहते हैं, ब्रह्म कहते हैं; उस पूर्ण से भी पूर्ण अवस्था को निर्वाण भी कहते हैं। विदेह मुक्त न उदय होता है और न असत्; न वह दूर है; न वह मैं हूँ, न वह कोई दूसरा है। सातवीं मूमिका का नाम प्रथम वर्णन में तुर्यगा और दूसरे वर्णन में तुर्यातीता है।

विचार करके देखने से पाठकों को माल्म पड़ जायेगा कि दूसरे और तीसरे वर्णनों में विशेष भेद नहीं है। प्रथम और पिछले दो में थोड़ा सा भेद है और वह यह है कि प्रथम वर्णन के अनुसार मुक्ति सब मूमिकाओं से परे हैं; दूसरे और तीसरे वर्णन के अनुसार मुक्ति भी एक मूमिका है। वास्तव में योगवासिष्ठ के अनुसार बन्धन और मुक्ति दोनों ही मिथ्या कल्पनायें हैं। इसलिये मुक्ति का सातवीं मूमिका होना ठीक ही जान पड़ता है। प्रत्येक जीव अपने किये हुए कमों का बुरा या भला फल अवस्य ही पाता है—यह सृष्टि का एक अटल नियम है। किये हुए कमों का फल पाने के लिये ही जीव को एक जन्म से दूसरे जन्म में और एक परिस्थित से दूसरी परिस्थिति में जाना पड़ता है। यद्यपि प्रत्येक जीव कम करने में स्वतन्त्र है, तो भी किये हुये कमों के फल भोगने में वह परतन्त्र सा ही है। उसे अवस्य ही अपने कमों का फल भोगना पड़ेगा। यदि ऐसा है तो किर मुक्ति की सम्मावना कैसी ? वर्तमान काल में हम अपने पूर्व काल में किये हुए कमों का फल भोग रहे हैं और जो कम अब कर रहे हैं उनका फल मविष्य में भोगना पड़ेगा। ऐसा कोई समय नहीं है जब कि हम कम न करते हों—इसिलिये ऐमा समय कैसे हो सकता है जब कि हम अपने कमों का फल भोगने के लिये जीवन धारण न करेंगे ? योगवासिष्ठ के अनुसार हम इस नियम के रहते हुए भी कम-बन्धन से मुक्त हो सकते हैं। कैसे ? यह यहाँ पर पाठकों के सामने वर्णन किया जाएगा।

## (१) कर्मफल का अटल नियम:-

न स बैडिंगे न तद्व्योमन सोऽव्धिरच न विष्टपम् । अस्ति यत्र फलं नास्ति इतानामात्मकर्मणाम् ॥ (३।९५।३३) ऐद्दिकं प्राक्तनं वापि कर्मे यहचितं स्कुरत्। पौरुणेऽसौ परो यत्नो न कदाचन निष्फछः॥ (३।९५।३४)

संसार में ऐसा कोई स्थान—पहाड़, आकाश, समुद्र, स्वर्ग आदि-नहीं है जहाँ पर अपने किये हुए कमों का फल न मिलता हो। पूर्व जन्म में अथवा इस जन्म में जो भी कर्म किया गया है वह अवस्य ही (फल रूप में) प्रकट होता है। वह पुरुष का किया हुआ यत्न हैं। वह फल लाये बिना कभी नहीं रहता।

# (२) कर्म का वास्तविक स्वरूप:-

कियास्पन्दो जगत्वस्मिन्द्रमंति कथितो हुवै:। पूर्वे तस्य मनो देई कर्मातक्षित्तमेव हि॥ (३।९९।३९) भानसोऽपं समुन्नेषः कजाकळनरूपतः। एतत्तरकर्मणां बीजं फजमस्यैव विद्यते॥ (३।९९।२९) कर्मबीजं मनःस्पन्दः कथ्यतेऽथानुभ्यते। कियास्तु विविधास्तस्य शास्त्राश्चित्रपरकास्त्रशेः॥ (३।९६।११)

(कर्म केवल बाहर से दिखाई देनेवाली कर्मेन्द्रियों की किया को ही नहीं कहते। कर्म का असली रूप भीतरी है—वह है मन की इच्छा।। जगत् में जिस किया को कर्म कहा जाता है उसका सबसे प्रथम रूप भानसिक है। अतएव मन का स्पन्दन और कर्म एक ही हैं। कर्मों का बीज मन का कलनात्मक समुन्मेष (वासनात्मक स्पन्दन) है। इसी का फल प्राप्त होता है। सब कर्मों का बीज मन का स्पन्दन है। यह कहा भी जाता है और अनुभव में भी यही आता है। विविध प्रकार की कियायें जो नाना प्रकार के फल लाती हैं उसकी अनेक शाखायें हैं।

### (३) पुरुष (जीव) और कर्म में भेद नहीं है:-

कुसमाश्चयवोभेंदो न यथा भिन्नयोरिह । तचैव कर्ममनसोभेंदो नास्त्यविभिन्नयोः ॥ (३१९९१३१) कल्पनारिमकया कर्मशक्त्या विरद्वितं मनः। न सम्भवति सोकेऽस्मिन्धणदीनो गुणी वधा ॥ (\$19815) यथा बह्ववीष्णवोः सन्। न सम्भवति भित्रयोः । त्रयेव कर्ममनसोस्त्रधातमनसोरपि ॥ (319814) मनागपि न भेदोऽस्ति संवित्स्यन्दमयातमनोः। करपनांशाहते राम सही पुरुषकर्मणोः॥ (\$12-616) कमें व पुरुषो राम पुरुषस्यैव कमेता। पते श्रामिन्ने विद्धि त्वं यथा नुद्दिनशीवते ॥ (\$12010) संवितस्यन्दरसस्यैव वैवकर्मनरादशः। पर्याददाःदा न पुन: पृथक्रमाद्यः स्थिताः॥ (3120180) बीबाङ्करिकल्पानां क्रियापुरुषकर्मणाम् । कर्मिनीचितरङ्गाणां नास्ति भेदो न वस्तुनि ॥ (६।२८।२१)

जैसे फूल और उसके आशय में कोई भेद नहीं है वैसे ही कर्म और मन में कोई भेद नहीं है। दोनों अभिन्न हैं। जैसे कोई गुणी (गुण्युक) विना गुण के नहीं रह सकता, वैसे ही कोई मन अपनी कल्पनात्मक कर्मशक्ति से रहित नहीं हो सकता। जैसे अग्नि और उसकी उष्ण्वा अलग नहीं रह सकती वैसे ही मन, कर्म और आत्मा अलग नहीं हैं। कल्पना के सिवाय पुरुष और कर्म में, आत्मा और संवित्तपन्द में, कोई भेद नहीं है। कर्म ही पुरुष है और पुरुष ही कम है। ये दोनों इस प्रकार अभिन्न हैं जैसे वरफ और उसकी शीवलता। दैव, कर्म, पुरुष आदि संवित् के स्पन्दन के ही पर्यायवाची शब्द हैं। कम आदि प्रथक स्थित नहीं हैं। जैसे वीज और अंकुर में, जल और तरक्ष में भेद नहीं हैं वैसे ही पुरुष, कर्म और किया में वास्तविक भेद नहीं है।

(४) उत्पत्ति (सृष्टि) से पहिले जीव के पूर्व कर्म नहीं होते:—

> सगांदिषु स्वयं भान्ति ब्रह्माचा ये स्वयमभुवः। विज्ञितमात्रदेहान्ते न तेषां जन्मकर्मणी॥ (५।१४२।२४) सगांदी प्राक्तनं कमं विचते नेद्र कस्यचित्। सर्गादी सर्गरूपेण बहीबेत्थं विज्ञासते॥ (६।१४२।२६) अकारणमुपायान्ति सर्वे जीवाः परात्पदात् । (६११२४।४) पश्चात्तेषां स्वकमंत्रीण कारणं सुखदुःखयोः॥ (ई।१२४।५) यथा ब्रह्मादयो भान्ति समादी ब्रह्मरूपिणः। भान्ति बीवास्तयान्वेडपि वातकोडय सहस्रवा: ॥ (५।१४२।२७) किन्त ये ब्रह्मणोऽन्यत्वं ब्रुध्यन्ते सात्विकोङ्गवाः । अबोधा ये स्वविदारूपं बुद्धवा द्वैतमिहं स्वयम् ॥ (ई।१४२।२८) तेपामुक्तकार्व तत्कर्मभिजन्म दश्यते । स्वयमय तथामृतैःतैश्वस्तुत्वमाधितम् ॥ (५।१४९।२९) येस्तु न ब्रह्मणोऽन्यत्वं दुई बोधमद्वात्मित । निरवद्यास्त प्रतेत्रत्र ब्रह्मविष्णुद्दरादयः ॥ (ई।१४२।३०) न सम्भवति जीवस्य सर्गादौ कर्म बस्यचित्। पश्चातस्यकमं निर्माय सुङ्क्ते कल्पनया स जित् ॥ (\$1१४२।३८) समं सर्गतया रूडे भनेत्याकर्मकरपना। पञ्चाजीवा अमन्तीमे कर्मपाशवशीकृताः ॥ (ई।१४२।४१) स्वप्नद्रप्दुर्दश्यन्णामस्ति कालपनिकं यथा। न वास्तवं पूर्वकामं जावरस्वपने तथा नुणाम् ॥ (\$1१४३।१०) यथा प्राव्हमं पुंस्त्वे च स्वप्ने पुंसां न विवते । इड जावत्स्यप्ननृगां भातानामपि नो तथा ॥ (ई।१४३।११)

ब्रह्मणो हृदि सर्गोऽयं हृदि ते स्वप्तश्र्यथा। कार्यकारणता तत्र तथास्तेऽभिद्विता यथा॥ (ई।१४३।२३)

सिष्ट के आदि में जो बड़ा आदि अपने आप ही उद्य होते हैं उनके शरीर ज्ञानमय हैं। उनका न कोई (पूर्व) जनम है और न उनके कर्म। सृष्टि से पूर्व का किसी का कोई कर्ग नहीं होता। सर्ग के आदि में त्रहा स्वयं सर्ग रूप से प्रकट होता है। परम बहा से सारे जीव विना किसी कारण (पूर्व कर्म के) आप से आप ही उदय हो जाते हैं। उत्पन्न होने के पीछे उनके अपने कर्म उनके दु.ल मुख का कारण हो जाते हैं। जिस प्रकार सृष्टि के आदि में ब्रह्मरूपी ब्रह्मा आदि प्रकट होते हैं उसी प्रकार सैकड़ों और हजारों और जीव भी प्रकट होते हैं। उनमें से जो जीव अपने को ब्रह्म से अन्य समभते हैं और अज्ञान के कारण प्रकृति नामक द्वेत (दूसरे तस्व ) को मानने लगते हैं, भविष्य में कमों के अनुसार उनका जन्म होता है, क्योंकि वे अपने और भूतों (तस्वों) के सम्बन्ध में असत्य धारणा कर लेते हैं। जो जीव-ब्रह्मा, विष्णु और शिव आदि—अपने को ब्रह्म से अन्य नहीं सममते वे आत्मज्ञान से अवि-चितत नहीं होते। सृष्टि के आदि में जीव का कोई कर्म नहीं होता, लेकिन पीछे कर्म की कल्पना करके जीव उसका फल भोगता है। सृष्टि के चालू हो जाने पर ही पूर्व कर्म की कल्पना की जाती है - उसके पीछे जीव अपने अपने कर्मों की जंजीरों में जकड़े हुए संसार में भ्रमण करते रहते हैं। स्वप्त देखने वाले के स्वप्त के मनुष्यों के पूर्व कर्म जैसे काल्य-निक हैं, वास्तविक नहीं हैं, वैसे ही जामन्हपी स्वप्न के जीवों के (सृष्टि से) पूर्व कर्म भी काल्पनिक हो हैं - वास्तविक नहीं हैं। जैसे स्वप्त में उत्पन्न हुए पुरुष के पूर्व कर्म नहीं होते वैसे ही जाप्रत्रूपो स्वप्न में प्रकट हुए जीवों के पूर्व कर्म नहीं होते। ब्रह्मा के हृद्य के भीतर यह सृष्टि ऐसे ही है जैसे कि तेरे हृदय में स्वप्त का नगर। वहाँ पर भी कार्य और कारण का सम्बन्ध बैसा ही है जैसा कि तेरे स्वप्त के भीतर।

# (५) वासना ही जीव की कर्म के फल से बाँधती है:-

वासनामात्रसारत्वाद्कस्य सफ्छाः क्रियाः। सर्वा प्रवाक्ष्ण ज्ञस्य वासनामात्रसंख्यात् ॥ (६१८७११८) सर्वा द्वि वासनामावे प्रयान्त्यक्षत्रतां क्रियाः। अञ्चमाः फळवन्त्योऽपि सेकाभावे छता इव ॥ (५१८७११९) करवन्तरे यथा याति विख्यं पूर्वमादैवस् । सथैव वासनानाजे नाशमेति कियाफलस् ॥ (१।८७।२०) न स्वभावेन फलति यथा शरखता फलस् । क्रिया निवासना पुत्र फलं फलति नो तथा ॥ (६।८७।२१)

अज्ञानी को अपने सब कमों का फल इसिलये मुगतना पड़ता है कि उसके कमों का सार वासना है। वासना के चीए हो जाने से ज्ञानी को अपनी किसी किया का फल नहीं भोगना पड़ता। वासना के अभाव से सब कियाएँ फल-रहित हो जाती हैं, चाहे वे अशुभ फल देनेवाली ही क्यों न हो - जैसे कि सीचे विना लता सूख जाती है। जैसे ऋतु के पलट जाने पर कियाओं का फल चीए हो जाता है। जैसे बेंत का स्वभाव यह है कि उस पर फल नहीं आता वैसे ही वासना-रहित किया भी फल नहीं लाती।

# (६) कर्म के बन्धन से मुक्त होने की विधि:

आत्मज्ञानारस् त्यन्नः संकल्पः कर्मकारणम् । (\$185812) संकविष्टबं हि दन्धस्य कारणं तटपरित्यन ॥ कर्मकरपनया संवितस्त्रकर्मफलभागिनी। (\$1686133) कर्मकल्पनयोग्युका न कर्मफलभागिनी॥ सवां हि वासनामावे प्रवानत्यफलतां कियाः। (\$100129) अञ्चनाः फलवन्त्योऽपि सेकामावे स्ता इय ॥ समया स्वच्छ्या ब्रद्भा सक्तं निर्विकारमा। (=15 60 la) यया यरिकयते राम सङ्दोषाय सर्वदा ॥ शुभाशुभाः किया नित्यं कुर्वन्परिहरसपि। (ड्राइइडाइ३) पुनरेति न संसारमसंसक्तमना मुनिः॥ ञुभागुभाः क्रिया निस्यमकुर्वेचपि दुर्मतिः। (ई।१९९।३४) निम्बात्येव संसारे परित्यक्तमनाः शवः ॥

यो झन्तस्थाया मनोवृत्तेनिश्चय उपारेयताप्रत्ययो वासनाभिधानस्तत्कर्तृत्व-४ शब्देनोच्यते ॥ (४१३८१२)

वेदावशाचादवपत्तमोवनृत्वं वासनायुरुषं स्पन्दते पुरुषः स्पन्दानुरुषं कड-मनुभवति । प्रत्नभोवनृत्वं नाम कत् त्वादिति सिद्धान्तः ॥ (४।३८।३) कुर्वतोऽकुर्वतो वापि स्वगॅऽपि नरकेऽपि वा । याद्यवासनमेतरस्यान्मनस्तद्नुभूयते ॥ (४।३८।४)

तस्मादशातवस्वानां पुंसां कुवंतामकुर्वतां च कर्तृता वतु झाततस्वानाम-वासनस्वात् ॥ (४।३४।५)

ज्ञाततस्यो हि शिथिछीभ्तवासनः कुर्वन्नपि फर्ल नानुसंद्धाति । अयच स्यन्द्रमात्रं केवळं करोत्यसक्ततुहिः सम्प्राप्तमपि फल्मात्ये वेदं सर्वमेव कर्मफर्ल-मनुभवति ॥ (४१३८१६)

मनो यत्करोति तत्कृतं भवति यत्र करोति तत्र इतं भवति अतो मन एव

कत् न देशः ॥ (शाइ८१७)

अकुर्वज्ञपि चञ्चपतनं शय्यासनगतोऽपि चञ्चपातवासभावासिते चेतसि चञ्चपतनदुःसम्मुभवति । अपरस्तु कुर्वज्ञपि चञ्चपतनं परसुपत्रमसुपगतवति मनसि शय्यासनमुखमनुभवति । प्रवमनयोः शय्यासनचञ्चपातयोरेकः चञ्चपतन-स्याकर्तापि कर्ता संपन्नो द्वितीयत्र चञ्चपतनस्य कर्ताय्यकर्ता सम्पन्नरिवचवत्राः सस्माविच्नां तन्मयो भवति पुरुष इति सिद्धान्तः । तेन तत्र कर्तुरकर्तुवां नित्य-मसंसक्तं भवतु चेतः ॥ (४१३८,१२-१३)

एवं मनः सर्वकर्मणां सर्वेद्वितानो सर्वभावानां सर्वक्रोकानां सर्वगतीनां बीजं तस्मिन्परिहते सर्वक्रमांणि परिहतानि भवन्ति सर्वदुःखानि श्लीयन्ते सर्व-क्रमांणि ताप्रमुपयान्ति । मानसेनापि कर्मणा यस्कृतेनापि को नाक्रम्यते न विव-क्रोकियते न रजनासुपैरवस्यतिरिकात् ॥ (४१३८११)

यथा वालो मनसा नगरस्य निर्माणं निर्मष्टं च कुर्वन्नगरनिर्माणं मनःकृतम-कृतिम्ब कीलवानुभवति नोपादेयतया सुखदुःखमकृत्रिममिति परयति नगरनिर्मयनं च मनःकृतं कृतमिति परवर्ताति दुःखमपि जीलवानुभवन्नपि न दुःखमिति परवित । पुत्रमसौ परमार्थतः कुर्वन्नपि न लिप्पत ्वेति ॥ (४।३८)१७)

गुभागुभात्म कर्म सर्व नावानीयं विवेकिना ।
तत्रास्तोत्यववोयेन तत्त्वज्ञानेन सिष्यति ॥ (११३१७)
अवेदनमसंवेषं यद्वासनमासितम् ।
वान्तं सममनुल्लेखं स कर्मत्याम उच्यते ॥ (११३१२४)
सम्बाकर्मसंत्यामेनेव ये ब्रान्तिमास्थिताः ।
नैव तेषां कृतेनार्थो नाष्ट्रतेनेद कश्चन ॥ (११३१२७)

इस्येव निश्चयमनामण भाविष्या स्यक्ता भृतं पुरुषकर्मविचारशङ्काम्। नियांसनः सकलसंकलनाविमुक्तः

संविद्वपुनं सु वधाभिमतेष्ठमास्त्व ॥ (ई।२८।३२)

ये त्वेव कर्मसंत्याममञ्ज्यात्यसमुख्यते ।
अत्यागं त्यागरूपास्म गगनं मारयन्ति ते ॥ (ई।३।३४)
कर्मत्यागं स्थिते बोधाजीवन्धको विवासनः ।
गुहे तिहत्तरच्ये वा शाम्यत्वम्येत् वोदयम् ॥ (ई।३।३७)
गेहमेवोपशान्तस्य विजनं वृश्काननम् ।
अशान्तस्याप्यश्च्यानि विजना सञ्चना पुरी ॥ (ई।३।३८)

आत्मा के अज्ञान से ही कर्म के कारण सङ्कल्प का उदय होता है। सङ्कल्पयुक्त होने से ही बन्धन होता है; इसिलये सङ्कल्प का त्याग करो। कम की कल्पना से ही संवित् कर्मफल पाती है; कर्म की कल्पना से रहित संवित् कर्म का फल नहीं पाती। जैसे बिना पानी के दिये जता सूख जाती है वैसे ही अशुभ फल वाली कियाएँ भी वासना के अभाव से फल नहीं नातीं। सम, युद्ध और विकार-रहित बुद्धि से जो इस भी किया जाता है वह कभी दोष नहीं लाता। असक्त मन वाला मुनि शुभ या अशुभ कियाओं को नित्य प्रति करता हुआ या त्यागता हुआ भी कभी संसार में नहीं पड़ता; और जिस मुखं ने मन से त्याग नहीं किया वह शुभ या श्रशभ कियाओं को न करतो हुआ भी सदा संसार-समुद्र में डूबता ही रहता है। सनका इस प्रकार का निश्चय कि यह वस्तु प्राप्त करने योग्य है, और इसको प्राप्त करने की वासना कर्त्व ( कर्तापन ) कहलाते हैं। किसी विशेष फल की प्राप्ति की इच्छा से जब मनुष्य किसी किया को करता है तो जैसा उसका प्रयत्न होता है उसके अनु सार वह फल पाता है। कार्य के कर्ता होने के कारण ही जीव उसका फल भोगने वाला होता है, यह सिद्धान्त है। चाहे कोई किया करें या न करे तो भी जैसी-जैसी वासनाएँ होती हैं, स्वर्ग और नरक में वैसा-वैसा ही फल उसका मन अनुभव करता है। इसिलये अज्ञानी जीव चाहे कर्म करें या न करें तो भी घे कर्ता (कर्म करने वाले ) हैं; और वासना-रहित होने से ज्ञानी जीव अकर्ता हैं चाहे वे कर्म करें या न करें। ज्ञानी वासनाव्यों के जीए हो जाने से कर्म की करके भी उसका फल नहीं भोगता। वह तो असक बुद्धि होकर किया मात्र कमें करता है (फतः की वासना से नहीं ); इसिंबये फल की प्राप्ति होने पर भी इस भावना से कि आत्मा ही सब कुछ है कमें केफल का अनुभव करता है। मन से

जो कमें किया जाता है वहीं कमें है और मन से जो कमें नहीं किया जाता वह कमें नहीं है। इसलिये कमें का कर्ती मन ही है, शरीर नहीं। गडढेमें गिरने का भय (वासना) मन में होने पर चारपाई पर सोता हवा श्रीर वास्तव में गड्डे में न गिरता हुआ मनुष्य भी अपने मन के भीतर गड्ढे में गिरने का दु:ख पाता है। दूसरा आदमी गडढे में गिरा हुआ भी अपने मन के शान्त होने के कारण अपने मन में चारपाई पर सोने के मुख़ का अनुभव करता है। एक चारपाई पर सोता हुआ गड्डे में गिरने का दु:ख भोगता है और दूसरा गड्डे में गिरने पर भी चारपाई पर सोने का सुख भोगता है-एक अकर्ता भी कर्ता है और दूसरा कर्ता भी अकर्ता है; केवल चित्तके कारण। इसलिये जैसां जिसका मन वैसा ही वह पुरुष है-यह सिद्धान्त है। इसलिये कर्म करते हुए भौर न करते हुए सदा मन को असक्त रखना चाहिये। इसलिये मन ही सब कमों का, सब इच्छाओं का, सब भावों का, सब लोकों का, सब गतियों का बीज है। उसके त्याग देने पर सब कमों का त्याग हो जाता है, सब दुःख चीए। हो जाते हैं, और सब दमं लय हो जाते हैं। ज्ञानी लोग तो मानसिक कर्म से भी धाकान्त नहीं होते; न उसके वश में होते हैं और न उसके रङ्ग में ही रँगे जाते हैं, क्योंकि वे उससे असक रहते हैं। जैसे जब कोई वालक कल्पना द्वारा नगर को बनाता और विगाइता है तब नगर को कल्पना से रचते हुए वह वास्तविक रचना न करते हुए भी लीला से मानसिक रचना का अनुभव करता है। यदि वह बुरा भला वन गया वो उसे वास्तव में दुःख मुख होता है। यदि उसका नगर गिर जाता है, तो मानसिक रचना को वास्तविक रचना सममने से, उसकी वास्तविक दुःख न होते हुए भी, दुःख होता है। इसिलिये वास्तव में कर्म करनेवाला भी कर्म में लिप्त नहीं होता और न करनेवाला लिप्त हो जाता है। विवेक द्वारा शुभ और अशुभ दोनों प्रकार के कमों का नाश करना चाहिये—यह तब हो सकता है जब कि ज्ञान द्वारा यह निश्चय दृढ़ हो जाए कि कर्म कुछ है ही नहीं। विना किसी दृश्य की कोर प्रवृत्ति के, विना वासना के, और विना किसी कल्पना के शान्त होकर स्थित रहने का नाम कर्मत्याग है। जो कमें को जड़ सहित त्याग कर शान्ति प्राप्त कर चुके हैं उनके लिये ( बाह्य ) किया का करना और न करना एकसा ही है; करने से उन्हें कुछ नहीं

मिलता, न करने से उनका कुछ नहीं जाता। इसिलिये इस निश्चय को टट करके, कर्म-विचार की शहु को छोड़कर, सब कल्पनाओं और इच्छाओं का त्याग करके, शुद्ध झानस्वरूप होकर रहो। जो लोग इस प्रकार के सच्चे कर्मत्याग को न करके अत्यागरूपी कर्मत्याग करते हैं (अर्थात् बाह्य क्रियाओं का तो त्याग कर देते हैं किन्तु भीतर की वासनाओं का त्याग नहीं करते) वे आकाश को मारने का प्रयत्न करते हैं। जो ज्ञान द्वारा कर्मत्याग में स्थित हो गया है और वासनारहित जीवन्युक्त है, वह चाहे घर में रहे चाहे बन में, चाहे शान्त हो जाए चाहे उन्नति कर ले; उसके लिये सब एकसा है। उपशान्त व्यक्ति के लिये तो घर ही दूरवर्त्ती निर्जन बन के समान है और अशान्त पुरुष के लिये निर्जन बन भी मनुष्यों से भरी हुई नगरी के समान है।

### (७) कर्मयोगः-

अज्ञानहरीमां किया पुत्र परायणम्। यस्य नास्त्यस्यरं पष्टं कस्यलं कि स्यबत्यसी ॥ (१।८७।१७) बहुनात्र किमुक्तेन संक्षेपादिदस्चवते। संकरपर्न मनोबन्धस्तद्भावो विमुक्ता ॥ (१।१।२७) नेह कार्यं न दाकार्यमस्ति किञ्चित्र कुवचित्। सर्वे विश्वमानं ज्ञान्तमनन्तं प्राग्यदास्थताम् ॥ (१।१।२८) सर्वकर्मफ्खाभोगमलं विस्मृत्य सुप्तवतः। प्रवाहपतिते कार्थे स्पन्दस्य गतवेदनम् ॥ (३।१।१६) यथाप्राप्तं हि कर्ते ज्यमसक्तन सदा सता। मकरेणकरुद्धेन प्रतिबिम्बक्रिया यथा ॥ (३।८८।११) एतदेव परं धैर्थ जनसञ्चरनिवारणम् । यदवासनमञ्ज्यस्ता निषकमें कर्नुता॥ (३।१।२४) प्रतिपेधविधीनां तु तज्ज्ञो न विषयः कवित्। बान्तसर्वेषणेष्डस्य कोऽस्य कि वक्ति किन्नते ॥ (\$1३७1३१) अजस्त दितचित्तत्वारिकयानियमनं विना । मच्डन्स्यायेन मारस्येन परं दुःखं प्रयाति हि ॥ (ई।६९।९) भुज्ञास्त्विष्टेप्वनिष्टेषु न निमज्जन्ति वस्तुषु। यतेन्द्रियस्वादुबुद्धस्वाद्रिवांसनतया तथा ॥ (ई।६९।१०)

न निन्धमस्ति नानिन्धं नोपादेवं न हेवता। न चात्मीयं न च परं कर्मज्ञविषयं कचित् ॥ (१।६९।१३) महाकतां महाभोका महात्यागी भवानव। सर्वाः बाह्याः परित्यज्य वैर्यमालस्य बाखतम् ॥ (१।११५।१) रागहे यौ सुखं दृःखं धर्माधर्मी फलायळे। यः करोत्यनपेक्षेण महाकर्ता स उचाते ॥ ( ।१११५।१२) न किञ्चन हेष्टि न किञ्चिद्भिकाङ्गति। भुंके च प्रष्टतं सर्वं महाभोका स उच्यते ॥ (ई।११५।२१) सर्वेष्ठाः सक्छाः शङ्काः सर्वेद्दाः सर्वेनिश्चयाः। धिया येन परित्यका महात्यांगी स उचाते ॥ (ई।११५।३४) अन्तः संत्यक्तसर्वाश्चो वीतरागो विदासनः। बहि: सर्वसमाचारो स्रोके विहर राघव ॥ (५।१८।१८) उदारः पैक्सलाचारः सर्वाचारानुवृत्तिमान्। अन्त: सवंपरित्यामी छोके विद्वर राधव ॥ (५।१४।१९) अन्त नैरारयमादाय बहिराशोन्मुखेहितः । बहिस्ततोऽन्तरा शीतो स्रोके विहर रावव ॥ (५।१८।२१) विद्वः कृत्रिमसंस्मी हृदि संसम्भवितः। क्वां बहिरकतांन्तलोंके विहर रावव ॥ (५।१८।२२) बद्दिकोकोचिसाचारस्त्वन्तराचारवर्षितः । समो हातीव तिष्ठ त्वं संशान्तसक्लेपणः ॥ (१।१५।१४) सर्वेषणाविमुक्तेन स्वात्मनात्मनि तिष्टता । **38 कमांणि कायांणि नृनं देहस्य** संस्थितिः ॥ (४।१५।४५) शुद् सदसतोर्मध्यं पहं बुद्याध्वलम्बय च । सवाद्याभ्यन्तरं दश्यं मा गृहाण विमुख मा ॥ (४।४६।१४) अत्यन्तविस्तः स्वस्यः सर्ववासविवर्षितः। व्योमवत्तिष्ट नीरागो राम कार्यपरोऽपि सन् ॥ (४।४६।१५) यथेव कर्मकरणे कामना नास्ति धीमताम्। तथैव कर्मसंत्यागे कामना नास्ति धीमतास् ॥ (३।८८।१२) अतः सुपुष्ठोपमया विया निष्कामया तया। सुपुसबुदसमया कुरु कार्य वधागतम् ॥ (३१८८११३) गम्यदेदीकनिष्टस्य यथा पान्थस्य पाइयोः। स्यन्दो विगतसंकरपस्तया स्यन्दस्य कर्मसु ॥ (५।१।१५)

स्पन्दस्वाद्धतसंकर्षं सुखदुःखान्यभावयन् । प्रवाहपतिते कार्ये चेहितोग्युक्तशप्यत् ॥ (५।११४) रसभावनसम्बस्ते मार्खं भवतु कर्मसु । दाक्यन्तस्यस्पेव परार्थमिव कुवेतः ॥ (५।११६८) नीरसा एव ते सन्तु समस्तेन्द्रियसंविदः । (५।११६८) चिदानन्द्रसान्येव प्रवृत्तान्यि धारय ॥ (५।१।२६) अवासनससंकर्षे यथाप्रासानुवृत्तिमान् । श्रारेश्चकश्चसाभोग इव स्पन्दस्य कर्मसु ॥ (५।१।२५)

जिसको अभीतक ज्ञानकी दृष्टि प्राप्त नहीं हुई है उसे कर्म पर ही निर्भर रहना चाहिये-जैसे जिसे रेशम की बहिया चादर की प्राप्ति नहीं हुई उसे अपना कम्बल नहीं फेंक देना चाहिये। बहुत कहने की जरूरत नहीं है-संज्ञेप से यह बताता हूँ कि सङ्खल्य ही मन को बांधनेवाला है श्रीर संकल्प के श्रमाव से मुक्ति होती है। न मनुष्य को कुछ करना है श्रीर न इल नहीं करना है; सब कुछ अज, अनन्त और शान्त शिव ही है; वही हो जाको। सब कामों के फलरूपी मल को सुप्त पुरुष की नाई भूलकर, वेदनारहित होकर, जैसा अवसर पड़े वैसी किया करते रहो। जिस प्रकार शुद्ध शीशे के भीतर प्रतिविम्ब पड्ने की किया आप से आप होतो रहती है वैसे ही असक्त रहकर यथाणम कामों को सदा करते रहना चाहिये। जन्म के दुःखाँ को सदा दूर करनेवाला यह वहत अच्छा धैर्य है कि अपने कामों को वासनारहित होकर करने का अभ्यास रक्ते। आत्मज्ञानी के लिये कोई विधि (यह करना चाहिये) श्रीर निषेव (यह नहीं करना चाहिये) नहीं है। जिसकी सब इच्छाएँ शान्त हो गई हैं उसे कीन और क्यों कुछ करने की थाज्ञा देगा ? अज्ञानी व्यक्ति, जिसने विषयों की खोर चित्त प्रवृत्त कर रक्खा है, किया के भले बुरे जाने विना उसको करता हुआ, मझली की नाई बहुत दुःख पाता है। ज्ञानी लोग जितेन्द्रिय होने के कारण, तत्त्वज्ञानी होने के कारण और वासनारहित होने के कारण इष्ट और अनिष्ट वस्तुओं के चक्कर में नहीं पड़ते। उनके लिये ती न कोई कर्म बुरा है ओर न कोई भला; न त्याज्य है और न कार्य; न अपना है और न दूसरे का। हे पापरहित राम! तुमको महा कर्ता, महा भोका और महा त्यागी बनना चाहिये; सब शङ्काओं को त्यागकर अनन्त धैर्य को धारण करो। महा कर्ता वह है जो रागद्वेप, सुख

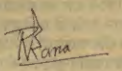
दुःख, धर्म और अधर्म, सफलता और विफलता आदि सबका भोग अनपेल भाव से करता है। महा भोक्ता वह है जो न किसी वस्तु को चाहता है और न किसी वस्तु से द्वेप करता है, बिल्क सबका स्वाभा-विक रीति से उपभोग करता है। महा त्यागी उसे कहते हैं जिसने अपने मन के भीतर से बुद्धिपूर्वक सब इच्छाओं, कृष्णाओं, निश्चयों और शङ्काओं को दूर कर दिया है। हे राम! बाहर से सब काम करते हुए, मन के भीतर आशा, राग और वासना से रहित होकर संसार में विचरण करो ! वाहर से तो उदार और मनोहर आचरणवाले और सव प्रकार के सदाचारों के अनुसार किया करनेवाले, लेकिन भीतर से सबको त्याग किये हुए रहकर, संसार में विचरण करो। बाहर से सब प्रकार की आशाओं से पूर्ण, लेकिन भीतर कोई आशा न रख कर, बाहर तप्त श्रीर अन्दर शीतल रह कर संसार में विचरण करों। बाहर से सव प्रकार की कियाओं का सम्पादन करते हुए, अन्दर से कोई किया न करते हुए, बाहरी तौर पर कर्ता और भीतर से अकर्ता वने रह कर संसार में विचरण करो। बाहर से लोकोचित आचार के अनुसार किया करते हुए अन्दर किसी आचार विचार के बन्धन में न पड़ते हुए, अत्यन्त सम हो कर और सब वासनाओं को शान्त कर के रहना चाहिये। जयतक शरीर कायम है तब तक करने योग्य कर्मों को सब इच्छाओं का त्याग कर के और आत्मभाव में स्थित हो कर करते ही रहना चाहिये। सत् और असत् के मध्य में अपनी स्थिति कर के, और उस स्थिति का आश्रय ले कर, बाहर और भीतर के दृश्य को न प्राप्त करने की इच्छा करो न त्याग करने की । हे राम कामों को करते हुए भी रागरहित, अत्यन्त विरत, आत्मा में स्थित और वासनाओं से रहित हो कर अपने मन की आकाश के समान शून्य रक्खो । बुद्धिमान् लोगों में जैसे कर्म करने की कामना नहीं होती, वैसे ही कर्म त्यागने की भी कामना नहीं होती। इसलिये निष्काम बुद्धि से सोते हुए पुरुष की नाई यथा प्राप्त कामों को जरूर करो। जैसे किसी विशेष स्थान को जाने वाले पथिक के पैर बिना किसी सङ्कल्य के ही उस स्थान की आर पड़ते रहते हैं, उसी प्रकार तुम भी सङ्कल्प रहित हो कर यथोचित किया करते रहो। विना किसी सङ्कल्प के, मुख दु:ख की भावना न करते हुए, यथा प्राप्त कामों को ऐसे करते रहो जैसे तृगा अपनी इच्छा न रहते हुए भी इधर से उधर उड़ता रहता है। जैसे लकड़ी की मशीन, अपने आप कुछ रस न तेते हुए भी,

दूसरों के लिये किया करती है, वैसे ही (लोकोपकार के लिये) काम करते हुए तुम्हारे मन के भीतर उसका स्वाद नहीं आना चाहिये। तुम्हारी इन्द्रियों की सभी वृत्तियाँ नीरस हो जानी चाहियं—बाहर की आर प्रवृत्त होते हुए भी उनमें चिदानन्द का ही रस होना चाहिये। जैसे चक शनै: शनै: धूमता रहता है वैसे ही तुम भी यथा प्राप्त कियाओं को सङ्कल्प और वासनाओं से रहित होकर करते ही रही।

#### (८) आर्य का लक्षण :-

कर्तव्यमाचरन्काममकर्तव्यमनाचरन् । तिष्ठति प्राष्ट्रताचारो यः स आर्थे इति स्मृतः ॥ (५।१२६।५४) यथाचारं यथाकालं यथाचित्तं यथास्थितम् । व्यवद्वारमुपाइते यः स आर्थे इति स्मृतः ॥ (५।१२६।५५)

कर्त्तंच्य को करता हुआ और धकर्त्तंच्य को न करता हुआ जो स्वाभाविक रीति से काम करता रहता है उसे आर्थ कहते हैं। जो व्यक्ति शास्त्र, सदाचार, परिस्थिति और अपने चित्त के अनुसार व्यवहार करता रहता है उसे आर्थ कहते हैं।



#### २७-- आत्मा का अनुभव

आत्मज्ञान की और उसके अभ्यास की पराकाष्टा आत्मानुमय में होती है। विचार और अभ्यास के परिपक हो जाने पर आत्मा का अनुभव उदय हो जाता है। वह अनुभव एक विचित्र अनुभव है— जिसकी उपमा किसी दूसरे अनुभव से नहीं दो जा सकती। उसका वर्णन भी करना कठिन है। उसको वही जानता है जिसको वह अनुभव होता है। यहाँ पर हम योगवासिष्ठ के अनुसार आत्मानुभव से पाठकों को परिचित कराना चाहते हैं।

## (१) आत्मानुभव के उदय होने के लक्षण :--

| जन्तोः कृतविचारस्य विगक्षद्वृत्तिचेतसः।        |            |
|------------------------------------------------|------------|
| मननं त्यवतो ज्ञात्वा किञ्चित्परिणतासमनः॥       | (क्षाउडाई) |
| हरवं संत्यज्ञतो हेयमुपारेयमुपेयुपः।            | FRID       |
| ह्रष्टारं परवतो हरवमद्रधारमपरवतः॥              | (क्षाउडाड) |
| जागर्तव्ये परे तस्ते जागरूकस्य जीवतः।          | 1 = 1 100  |
| मुसस्य धनसंमोदमये संसारवरमीनि ॥                | (शरशाई)    |
| पर्यन्तात्यन्तवैराग्यात्सरसेष्वरसेष्वि         |            |
| भोगेष्वाभोगस्येषु विरक्तस्य निराधिषः॥          | (812518)   |
| संभारताम्बाजाले समजाल इवासुना।                 | T          |
| श्रोटिते हृदयपन्थी स्थे वैसम्बरंद्रमा ॥        | (शरराष)    |
| कातकं फलमासाच यथा वारि प्रसीद्ति।              | (many)     |
| तथा विज्ञानवदातः स्वभावः संप्रसीदति ॥          | (धारराद)   |
| नीरागं निरुपासङ्गं निद्ध न्द्वं निरुपाश्चयम् । | Surara V   |
| विनियाति मनो मोहाहिहमः पञ्जरादित ॥             | (815516)   |
| कान्ते संरहदौरात्म्ये गतकौतुकविभ्रमम्।         | (marina)   |
| वरिष्णांन्तरं चेतः प्रान्दुरिव राजते ॥         | (8133180)  |
| जनितोत्तमसौन्द्यां बुरादस्तमयोजना।             | (aussias)  |
| समतोरेति सबन कान्ते वात हवार वे ॥              | (शरराहर)   |

अन्धकारमयी मृका जाड्यवर्जितान्तरा ।
तनुत्वमिति संसारवासनेवोदये छपा ॥ (४।२२।१२)
दृश्चिद्रास्करा प्रज्ञा पश्चिमी पुण्यपच्छवा ।
विकसत्यमछोद्योता प्रातवाँरिव रूपिणी ॥ (४।२२।१३)
प्रज्ञा हृद्यद्वारिण्यो सुवनाह्वाद्वनक्षमाः ।
सत्वछञ्चाः प्रवर्षन्ते सक्छेन्दोरिवांद्यवः ॥ (४।२२।१४)
तरङ्गविद्मे छोकाः प्रयान्त्यायान्ति चेतसः ।
कोडीकुर्वन्ति चादां ते न द्यां मरणक्रममनी ॥ (४।२२।१४)
विवेक विद्देते कीते मिथ्या अमसस्दिता ।
क्षीयते वासना सामे स्मतृत्या मरारिव ॥ (४।२२।२१)

जैसे कतक ( एक फल का नाम है ) को पानी में डालते ही पानी निर्मल हो जाता है वैसे ही पित्तयों के जाल के चूहे द्वारा कट जाने की नांई, वैराग्य से संसार की वासनाओं के जाल के कट जाने पर, और हृद्य की प्रनिथयों के ढीला होकर खुल जाने पर. ज्ञान के कारण उस व्यक्ति के भीतर आत्मा का प्रकाश हो जाता है जो विवार कर चुका है; जिसके चित्त की बृत्तियाँ ज्ञीण हो चुकी हैं; जिसने मन को कल्पना शक्ति का त्याग कर दिया है और उसे आत्मा में परिणत कर जिया है; जिसने हरय को त्याग दिया है और हेयत्व और उपादेयत्व बुद्धि की छोड़ दिया है; जिसकी दृष्टि बद्रष्टा दृश्य की ओर न जाकर द्रष्टा आत्मा की और ही जाती है; जो परम तत्त्व में, जिसमें कि जागना चाहिये, जागने का यत्न कर रहा है, और गहन अन्धकार वाले संसार मार्ग में सो गया है; जो सरस भोग्य पदार्थों के प्रति भी वैराग्य द्वारा नीरसता प्राप्त करके विरक्त हो चुका है; और जो आशा-रहित हो गया है। जैसे पिछरे से पत्ती बाहर निकल भागता है वैसे ही राग-रहित, इन्द्र-रहित और ( बाहर के ) आश्रय-रहित मन मोह से बाहर निकत जाता है। सन्देह, कौतुक और भ्रम के शान्त हो जाने पर परिपूर्ण होकर मन पूर्ण चन्द्रमा के समान विराजता है। जैसे हवा के वन्द हो जाने पर समुद्र शान्त हो जाता है वैसे ही ( आत्मानुभव प्राप्त हो जाने पर ) उस समता का अनुभव होता है जिसमें उदय और अस्त नहीं है और जो उत्तम सौन्दर्य को उत्पादन करने वाली है। जैसे सूर्य के उदय होने पर सुन-सान और अम्बेरी रात्री चीण हो जाती है वैसे ही जड़ता से जर्जरित वासना चीण हो जाती है। जैसे प्रातःकाल में सुन्दर पंखिंद्योंवास कमल सूर्य को देख कर खिल उठता है वैसे ही खात्मा की ओर दृष्टि-वाली शुद्ध प्रज्ञा का उदय होता है। जैसे पूर्ण चन्द्रमा से किरणें फैलती हैं वैसे ही हृदय को मोहनेवाले, संसार को प्रसन्न करनेवाले, सत्त्व से प्राप्त ज्ञानों का उदय होता है। तरङ्ग के समान आने और जाने वाले ये लोक और जन्म सरण अज्ञानी को ही अपनो गोद में लेते हैं (वश में करते हैं), ज्ञानी इनसे बच जाता है। जैसे शीतकाल के आने पर महस्थल में मिच्या अम से उत्पन्न हुई स्गत्च्यण की नदी देखते ही देखते ग्रायब हो जाती है, वैसे ही विवेक के उदय हो जाने पर मिथ्या ज्ञान से उत्पन्न हुई वासना भी चीण हो जाती है।

#### (२) आत्मा का अनुभव:-

अथांद्यांन्तरं चित्ते याति मध्ये द्वि या स्थितिः । निरस्तमननाः यासौ स्वरूपस्थितिर च्यते ॥ (३१११७१८) संशान्तसर्वसङ्कृत्या या ज्ञिलान्तरिव स्थितिः । ज्ञान्त्रविनर्मुक्ता सा स्वरूपस्थितिः स्सूग् ॥ (३१११७१९) अर्द्वतांचे अते श्वान्ते भेरे निस्यन्द्वां यते । अज्ञदा या प्रकृति ततस्वरूपिति स्थितम् ॥ (३१११७११०)

चित्त के एक विषय से दूसरे विषय को ओर प्रवृत्त होने के मध्य की जो मानसिक किया रहित स्थिति है वह आत्मस्वरूप की स्थिति है। शिला के भीतर के समान, सब सङ्कर्णों के जीए। हो जाने पर जड़ता और निद्रा से रहित जो अपने भीतर का अनुभव है वह स्वरूप में स्थित होना है। अहंभाव के शान्त हो जाने पर, भेद का अनुभव न रहने पर, और स्पन्दहीन हो जाने पर, जो अजड़ अनुभव होता है वह अपने स्वरूप का अनुभव है।

## (३) आत्मा के अनुभव का वर्णन नहीं हो सकता :-

अहंकारे परिक्षीणे यावस्था सुन्तमोहजा।
सावस्था भरिवाकारा सा सेव्या संप्रयत्नवः॥ (११६४१४७)
परिपूर्णार्णवप्रस्या न वाग्गोचरमेति नः।
नोपमानसुपादन्ते बानुभावति रञ्जनस्॥ (११६४१४८)
केवन्तं चितप्रकानां सक्ष्यिका स्थिरतां गता।
तुषां चेतप्राप्यते दृष्टिस्तन्त्या सोपमीयते॥ (११६४१४९)

अबूरगतशाहरवात्सुपुप्तस्योपछक्ष्यते । सावस्था भरिताकारा गगनश्रीरिवातता ॥ (पाइश्वाप्त) मनोहंकारविष्ठयं सर्वभावान्तरस्थिता। समुदेति परानन्दा या ततुः पारमेखरी॥ (4128148) सा स्वयं योगसंसिदा सुवुसार्द्रमाविनी। न गम्या वचसां राम हचे बेहानुभूयते ॥ (पाइश्राप्त) अनुभृति विना तत्त्वं खण्डाहेनांनुभूयते । अनुभृति विना रूपं नात्मनश्चानुभृयते ॥ (पाटशापर) आत्मज्ञानविदो यान्ति यां गति गतिकोविदाः। बाकधी जैरत्तृणख्वामते ॥ (\$188513) पण्डितास्त्रज्ञ पाताले मुखले स्वमं सुलमे स्वमंत वा। न तत्पश्यामि यद्याम पाण्डित्यादतिरिचाते ॥ (\$188315)

अहंकार के जीए हो जाने पर जो सुख और प्रसन्नता देने वाली परिपूर्ण रूपवाली अवस्था उदय होती है उसमें स्थित रहने का प्रयतन करना चाहिये। ऊपर तक भरे हुए समुद्र के समान वह परिपूर्ण अवस्था शब्दों द्वारा वर्णन नहीं की जा सकती। न उसका कोई वर्णन हो सकता है, और न उसकी कोई उपमा ही दी जा सकती है। चित्त के प्रकाश का एक अंशमात्र जो तुर्व्या अवस्था है यदि वह स्थिर हो जाए तो आत्मानुभव से उसकी कुछ उपमा दी जा सकती है। उस आकाश के समान विस्तृत और परिपूर्ण अवस्था की कुछ कुछ ( बहुत कम ) उपमा मुयुप्ति से भी दी जा सकती है। मन और अहंकार के लीन हो जाने पर जो परम आनन्दवाली और परमेश्वर के रूपवाली अवस्था, जो कि सब पदार्थों के भीतर थित है, और जो अपने आप किये हुए योग से ही सिद्ध होती है, अनुभव में आती है वह सुपृप्ति से बहुत मिल है। उसका अनुभव केवल अपने भीतर ही हो सकता है- शब्दों द्वारा उसका वर्णन नहीं हो सकता। जैसे विना अनुभव किये मिठाई का स्वाद् नहीं माल्म होता उसी प्रकार विना अपने अनुभव के आत्मा का स्वरूप नहीं माल्म पड़ता। आतमा का अनुभव जिनको हो गया है वे ज्ञानी जिस गति को प्राप्त होते हैं उसके सामने इन्द्र की लहमी भी वृग के समान तुच्छ है। पाताल, भूतल और स्वर्ग में कहीं भी वह सुख और ऐश्वर्य दिखाई नहीं पड़ता जो आत्मज्ञान से वड़ कर हो।

#### (४) आत्मानुभव में मन का अस्तित्व नहीं रहता :--

अविचल्वाद्वित्तत्वान्मायात्वाचासदेव भ्रवं नास्त्येव वा चित्तं अमादभ्यत्सवृक्षवत् ॥ (416813) चकारोहभमस्यान्ते पर्वतस्यन्दनं मौक्षमोहभ्रमे ज्ञान्ते चित्तं नोपलभामहे ॥ (416814) सूतं चित्रं गता कृष्णा प्रक्षीणो मोहपज्ञरः। निरहंकारवा जाता जाधरवस्मिन्प्रबुद्धवान् ॥ (914818) परमाधंकडे ज्ञाते मुक्ती परिणर्ति गते। बोघोऽव्यसज्ञवत्याञ्च पश्मार्थो मनोस्रगः॥ (\$18415) क्वापि सा सुमवा याति प्रश्लीणस्नेहृदीयवत्। परमार्थदशैवास्ते तत्रानन्तावभासिनी ॥ (\$18414) मनस्ता क्वापि संयाति तिष्टत्यच्छैव योधता। नियांचा निर्विभागा च सर्वाऽसर्वात्मका सती॥ (218818) मुविविकतया विकसत्ता बांधतयोहिता। अनाचन्ता भवत्य च्छप्रकादापस्यायिनी ॥ (\$18814) स्वयमेव सतस्तव निरस्तसक्छेपणम् । अनाग्रन्तमनायासं ध्यानमेवावशिष्यते ॥ (\$18514) परमार्थे कतामेल्य न जाने क्व सनो गतम्। क्व वासना क्व क्मांणि क्व ह्यांमर्पसंविदः॥

विद्यमान न होने के कारण, असत्य होने के कारण, मायामय होने के कारण. मन आकाश-मृत्व की नाई अम के सिवाय कुछ भी सत् पदार्थ नहीं है। जैसे चकारोह अम ( धूमते हुए यन्त्र पर चढ़ने से जो चारों ओर की वस्तुएँ धूमती हुई दिखाई पड़ने लगती हैं उस अम ) के अन्त हो जाने पर जैसे पर्वतों का घूमना बन्द हो जाता है, वैसे ही अज्ञान और मोह के अम के शान्त हो जाने पर चित्त (मन) का अनुभव नहीं रहता। ज्ञानों के आत्मभाव में जायत हो जाने पर मन मर जाता है, तृष्णा भाग जाती है, मोह बीं खा हो जाता है और अहङ्कार विलीन हो जाता है। परमार्थ का ज्ञान हो जाने पर, और मुक्ति में परिण्यति हो जाने पर, मन रूपी सचा मृग भी असत् हो जाता है। जैसे जिस दीप का तेल छातम हो गया है वह बुक्त जाता है, वैसे ही आत्मानुभव हो जाने पर मन की चछलता कहीं चलो जाती है और अनन्त प्रकाशवाली

परमार्थ दशा ही बाको रह जाती है; मन की मनस्ता (चित्तपना, चक्कन्ता और सङ्कल्प-विकल्पात्मकता) कहीं चली जाती है, और वह शुद्ध बोध ही शेष रह जाता है जो बोधरहित, विमागरहित, सब कुछ, सूदम और परमार्थ वस्तु है। विवेक के उदय हो जाने पर चित्तसत्ता ही शुद्ध बोध में परिणत हो जाती है, और अनादि और अनन्त शुद्ध प्रकाश का अनुभव देने लगती है। तब आप से आप ही उसके स्थान पर अनादि, अनन्त और अनायास ध्यान ही, जिसमें सब वासनाएँ शान्त हो चुकी हैं, शेष रह जाता है। परमार्थ की एकता का अनुभव हो जाने पर न जाने कहाँ मन चला जाता है, कहाँ वासना, कहाँ कमें, और कहाँ हथे और शोक का अनुभव ?

#### (५) एक बार जाकर अविद्या फिर नहीं लौटती :--

क्षीणे स्वहृद्ययन्थी न बन्धोऽस्ति पुनर्गुणै:।
यत्नेनापि पुनर्बद्धं केन युन्ते च्हुतं फलम् ॥ (५।७४।७६)
परव्यसनिनी नाशी व्यवापि रृहुकर्माण ।
तहेवास्वाद्यत्यन्तः पश्सद्गरसायनम् ॥ (५।७४।८३)
पूर्वं तन्त्वे परे शुद्धे धीशो विश्वान्तिमागतः।
न शक्यते चाळितुं देवैरपि सवासवै:॥ (४।७४।८४)
अविद्या संपरिज्ञाता न चैनं परिकर्षति।
मुभन्ष्णा परिज्ञाता तर्नुकं नावकर्षति॥ (५।७४।१०)
अविद्या संपरिज्ञाता यदैव हि तदैव हि।
सा परिक्षीयते भूषः स्वप्नेनेव हि भोगभृः॥ (५।६४।१३)

जैसे एक बार वृत्त से गिरा हुआ फल यत्न से भी उस पर नहीं लगाया जा सकता, वैसे ही एक बार हृद्य की गांठ खुल जाने पर फिर गुणों के बन्धन में मन नहीं पड़ सकता। जैसे किसी के प्रेम में फैंसी हुई स्त्री अपने घर के कामों में लगी हुई भी अपने प्रेमी के सङ्ग के खाद में मस्त रहती है, वैसे ही धीर पुरुष जब परम शुद्ध एक तस्त्र में विश्राम पा लेता है तब उसे इन्द्र सहित सब देवता भी उस पद से नहीं डिगा सकते। जैसे मृगतृष्णा का ज्ञान हो जाने पर वह प्यासे को भी नहीं आकर्षण करती, वैसे ही जानी गई अविद्या ज्ञानी को आकर्षित नहीं करती। जब अविद्या का पूरा ज्ञान हो जाता है तभी वह स्वप्न के भोगों की नाई जीख हो जाती है।

# (६) परम तृप्ति का अनुभव:-

| मोक्षमिच्डाम्यई कस्माइदः केनास्मि वै पुरा ।        |             |
|----------------------------------------------------|-------------|
| अवदो मोक्षभिच्छामि केयं बाखविडभ्यना ॥              | (9133129)   |
| न बन्चोऽस्ति न मोक्षोऽस्ति मौक्यें मे क्षयमागतम् । | V           |
| कि मे ध्यानविलासेन कि वाध्यानेन मे भवेत्॥          | (११११)      |
| ध्यानाध्यानभ्रमी त्यक्त्वा पुंस्त्वं स्वमवछोकयत् । |             |
| बदायाति तदायातु न में बुद्धिन वा अयः ॥             | (4124164)   |
| न ध्यानं नापि वाऽध्यानं न भोगाञ्चाध्यभोगिताम् ।    | ********    |
| अभिवाञ्ज्ञामि तिष्टामि सममेव गतज्वरः॥              | (412 5183)  |
| न में बाञ्छा परे तस्वे न में बाञ्छा जगत्स्थती।     |             |
| न मे ध्यानद्वाकार्य न कार्य विभवेन मे॥             | (११२१११४)   |
| नाइं स्तो न जीवामि न सन्नासव सन्मयः।               |             |
| नेदं में नैव चान्यन्में नमो महामहं बृहत्॥          | (+312515)   |
| इद्मस्तु जगहान्यं तिष्टास्यत्र तु संस्थितः।        |             |
| नेह वास्तु जगहाज्यं तिष्टाम्यात्मनि शोवछः ॥        | (१११११)     |
| कि में ज्यानद्या कार्य कि राज्यविभवश्रिया।         |             |
| यदायाति तदायातु नाई किञ्चन मे क्वचित्।।            | (वारदाहण)   |
| न किंचिद्पि कतंत्र्यं यदि नाम समाधुना।             |             |
| तत्कस्मान करोमादं किञ्चित्प्रकृतकम वै॥             | (413 6155)  |
| न में भोगस्थितौ वाञ्झा न च भोगविवर्जने।            | (११३११३८)   |
| अस्ति सर्वत्र भे स्वर्गो नियतो न तु कुत्रचित् ॥    | (\$1500155) |
| यदायाति तदायातु वत्प्रयाति प्रयातु तत् ।           |             |
| मुक्षेत्र मम नापेक्षा नोपेक्षा दुःखदृतिषु ॥        | (११३९१३९)   |
| मुलदुःबान्युवायान्तु यान्तु वाप्यद्दमेषु कः।       |             |
| वासना विविधा रेहे त्यस्तं चोदयमेव वा॥              | (6156180)   |
| देह-याहमहं देहीति क्षाणे वित्तविश्रमे।             |             |
| त्यवामि न त्यजामीति कि मुधा कलनोदिवा॥              | (4180165)   |
| आसानुत्तविक्रान्तिर्ज्जन्थाजस्थपसस्यदः ।           |             |
| अनिवृत्तिपरं प्राप्तो मनसा कर्मणा मिरा॥            | (११७४।३५)   |
| सर्वत्रेव हि तुच्छामि सर्वत्रेव समे प्रभो।         | 30.37       |
| अवाञ्छनत्वानमनसः सर्वत्रानन्द्वानहम् ॥             | (\$1500150) |
|                                                    |             |

इदं मुखं इदं नेति मिधुने क्षयमागते। सममेव परं शान्ते तिष्टामीह वधामुखम् ॥ (१।१०९।७०)

मोच की मैं क्यों इच्छा करूँ, मुक्ते बन्धन ही किस वात का था? जब मैं बद्ध ही नहीं हूँ तो मेरी मोच की इच्छा भी बाल विडम्बना है। मेरा अज्ञान दूर हो गया है; अब न बन्धन है और न मोच। ध्यान से मुक्ते श्रव क्या ? श्रीर ध्यान न लगाने से मुक्ते क्या ? ध्यान श्रीर अध्यान दोनों को छोड़कर अपने आत्मा को अनुभव करने वाले के लिये जो आवे सो आवे; न मेरी वृद्धि होती है ओर न मेरा इय ! न मुफे ध्यान की अब इच्छा है और न अध्यान की; न भोगों की और न भोग त्याग की। मैं तो विना किसी दु:ख के सममाव से स्थित हूँ। न मेरी परम तत्त्व में बाञ्छा है और न मेरी जगत् की स्थिति में वाञ्छा है! न मुक्ते ध्यान से कुछ मतलब और न संसार के वैभव से ! न मैं मरा हूँ, न मैं जीता हूँ; न मैं सत् हूँ, न मैं असत् हूं। न यह मेरा है न वह मेरा है! मैं वहुत ही महान् हूँ, मुक्ते नमस्कार है! यदि जगत् का राज्य मिले तो भी मैं स्वस्थ हूँ ! राज्य चला जाए तो भी मैं शीतल भाव से स्थित हूँ। मुक्ते ध्यान से कुछ नहीं करना, मुक्ते राज्य के विभव से कुछ नहीं करना ! जो आता है वह आवे ! न में कुछ हूँ और न मेरा कुछ है। जब कि अब मेरे लिये कुछ कर्ताव्य (करने योग्य काम) नहीं है, तो मैं क्यों न प्राकृत कामों को करता रहूँ ? मुक्ते न भोगों की प्राप्ति के लिये वाव्छा है न भोगों के त्याग के लिये। मेरा स्वर्ग कहीं एक स्थान पर नहीं है; मेरे लिये सब जगह ही स्वर्ग है। जो आता हो वह आए, जो जाता हो वह जाए। न मेरी सुखों में वाञ्छा है और न दुःखों से द्वेष। दुःख-सुख आवें या जावें! मैं इनमें पड़ने बाला कौन हूँ ? इस शरीर में अनेक वासनाएँ उदय और अस्त होती रहें, मुक्ते क्या ? जब मनमें से यह भ्रम मिट गया कि यह शरीर मेरा है मैं इस शरीर का हूँ तो फिर यह बात फिजूल ही है कि मैं इस शरीर को रक्खु या त्यागूँ। मैंने सबसे उत्तम विश्राम और दुर्लभ पद की प्राप्ति कर ली है, और मन, वचन और कर्म के द्वारा उस परम अवस्था की प्राप्ति कर ली है जहाँ से फिर कौटना नहीं है। यह मुखदायक है यह मुखदायक नहीं है - इस प्रकार के मेरे विचार ज्ञीण हो गये हैं। अब मैं शान्त और सम पद में जानन्द पूर्वाक स्थित हैं।

## २८—जोवन्मुक्ति

उपर वर्णन की दुई अवस्था जिसको प्राप्त हो गई है वह मुक्त कहलाता है। इस प्रकार की मुक्ति शरीर के मौजूद रहते हुए ही प्राप्त हो जाती है। प्रारब्ध कम्मों से बना हुआ और प्राकृत कियाएँ करता हुआ शरीर इस प्रकार की मुक्ति का अनुभव करने में किसी प्रकार की रुकावट नहीं डालता। जब प्रारब्ध कमों का ज्ञय हो जानेपर यह शरीर मौत के द्वारा जीए हो जाता है तो ज्ञानी विदेहमुक्त हो जाता है। उसके लिये किसी शरीर का कमकृत वन्धन नहीं रहता। मुक्त ज्ञानी शरीरकी मृत्यु पर्यन्त जीवनमुक्त (अर्थात् जीवित अवस्था में ही मुक्त ) कहलाता है। यहाँपर हम योगवासिष्ठ के अनुसार जीवनमुक्त की दशा का और जीवनमुक्त पुरुषों का वर्णन करेंगे।

## (१) जीवन्युक्तोंके लक्षण :--

| (१) जावन्युक्ताक लक्षणः—                     |              |
|----------------------------------------------|--------------|
| न मुखाय मुखं यस्य दुःखं दुःखाय यस्य नो ।     |              |
| अन्तम् अमतेनित्यं स मुक्त इति कथ्यते ॥       | (ई।१६९।१)    |
| सखदःखेष भीमेषु संततेषु महत्स्वपि।            |              |
| सनागपि न वैरस्यं प्रयान्ति समदृष्ट्यः॥       | (\$154c15A)  |
| यस्य कस्मिश्चिद्वयर्थे कविद्वसिक्तास्ति नो । | 400000       |
| व्यवद्वारवतोऽप्यन्तः स विश्रान्त उदाहतः॥     | (ई।१६९।८)    |
| यस्य सर्वे समारम्माः कामसंकरपर्वाजताः।       |              |
| वधावाप्तं विद्वतः स विभान्त इति स्मृतः ॥     | (\$185614)   |
| नासम्बते रसिकतां न च नीरसतां कवित्।          |              |
| नार्थेषु विचरत्यर्थी बीतरामः सरामवत्॥        | (ड्रा१०२।१३) |
| उद्विजन्तेऽपि ना खोकाल्छोकान्रोहे जयन्ति च ॥ | (\$18613)    |
| तेषां तनुत्वमायान्ति लोभमोद्वाद्योजस्यः॥     | (\$15015)    |
| प्रजोक्सभगवासः प्रियपेशस्यादिनः ॥            | (\$1841\$)   |
| विवेचितारः कार्याणां निजेतारः क्षणावृपि ॥    | (\$16018)    |
| साजर गळाचारा वान्यवा नागरा इव ।              | (\$18419)    |
| बद्धिः सबसमाचारा अन्तः सर्वार्थबीतन्ताः॥     | (\$12014)    |
|                                              |              |

| h. h.                                         |              |
|-----------------------------------------------|--------------|
| उपेक्षते न सम्प्राप्तं नापासम्मिनाण्डिति ।    |              |
| सोमसोम्यो मवत्यन्तः शीतकः सर्ववृत्तिषु ॥      | (\$184150)   |
| प्रवाहपतिवे कार्ये कामसंकल्पपार्कितः ।        |              |
| तिष्टल्याकाशहर्यो यः स पण्डित उच्यते ॥        | (द्वारराद)   |
| वर्णधर्माश्रमाचारदाखयन्त्रणयोज्ञितः ।         |              |
| निर्मेबहरित बगजारात्पत्तरादिव केसरी ॥         | (ई।१२२।२)    |
| सर्वकर्मफलस्यागी नित्यवृक्षो निराधयः।         |              |
| न पुण्येन न पांपन किप्यते नेतरेण च॥           | (\$184414)   |
| बासनाध्म्थयदिक्छन्ना इव जुज्यन्त्यलं शनैः।    |              |
| कोपस्तान्यमायाति मोहो मान्ये हि गच्छति ॥      | (\$155418)   |
| मुद्रितायाः श्रियो वर्षः न मुर्जन्त क्दापन ।  | -4-5-53-5    |
|                                               | (\$12313)    |
| ेन निरुद्गित न नन्द्गित जीवितं मर्गं तथा ॥    |              |
| केषुचिकानुबद्माति नृप्तमृतिरसकःधीः ॥          | (9193189)    |
| जीवन्युको गतासङ्गः सम्राडात्मेव तिष्ठति ॥     | (4145158)    |
| परिपूर्णमना मानी मौनी श्रवुषु बावछः॥          | (2169156)    |
| सम्पत्स्वापत्यु भोषामु सम्पेप्तस्वेषु च ॥     | (2165185)    |
| विद्वस्त्रापि नोह्रेमी नानन्द्युपगच्डति।      |              |
| अन्तर्मुं समना निर्द्य कर्मकतेव तिष्टति ॥     | (वाद्वापई)   |
| न विभेति न बादते वैवस्यं न च दीनतास्।         |              |
| समः स्वस्थमना सौनी श्रीरस्तिष्टति शैलवत् ॥    | (9193149)    |
| आहमत्रानिष्क सर्वस्मादतीको विगतिषणः।          | 1            |
| आत्मस्येव हि संतुष्टो न करोति न चेहते ॥       | (4145185)    |
|                                               | Lange 1st 45 |
| न तस्याची नभोगत्या न सिन्च्या न सभोगकैः ।     | 10.00000     |
| न प्रभारेण नो मानेनांशामरणजीवितैः॥            | (4166169)    |
| समप्रमुखमोगातमा सर्वाशास्त्रिय संस्थितः।      | V            |
| करोत्यसिक्षकमांणि त्यक्तकतृ त्वविश्रमः॥       | (वाकवाहर)    |
| उदासीनवदासीनः प्रकृतः क्रमक्रमेसु ।           |              |
| नामित्राञ्छति न हे प्रि न शोचति न हप्यति ॥    | ( e inniss)  |
| अनुबरधपरे जन्तावसंसक्तेन वेतसा।               |              |
| भक्ते सक्तसमाचारः शंद्र शद्र इव स्थितः ॥      | (लावकाइड)    |
| बाको बाकेषु बृद्धेषु बृद्धो धीरेषु धैर्यवान्। |              |
| युवा यौषनवृत्तेषु दुःखितेष्वनुदुःस्तिः॥       | (diamiss)    |
| A II      |              |

WE / 18

(DETER

11/2 - 112

| न तस्य मुक्तेनायाँ न भोर्गर्न च कर्मभिः।                                         |
|----------------------------------------------------------------------------------|
| न दुष्कृतीने भोगानां संत्यागेन न बन्धुभि:॥ (५१७७)१८)                             |
| सर्वे सर्वप्रकारेण गृहाति च बहाति च।                                             |
| अनुपादेयसर्वार्थी बास्त्वच विचेश्ते ॥ (१।७७।२६)                                  |
| स तिष्टजयि कार्येषु देशकालिक्षाकर्मेः।                                           |
| न कार्यमुखदु:साम्यां सनागिप हि गृह्यते॥ (१।७७।२६)                                |
| न व्याचन दीनात्मा नोदतात्मा कदाचन।                                               |
| न प्रमत्तो न खिल्लास्मा नोहिसो न च इपैवान् ॥ (१।७७।३२)                           |
| अयरनोपनर्व सर्वे सीख्यासकमानसः ।                                                 |
| अुङ्के भोगभरं प्राज्ञस्त्वाखोकमिव खोवनम् ॥ (११७४।६३)                             |
| भवंशाबुषु मध्यस्थो दशाहाक्षिण्यसंयुतः। (६१९८)६)                                  |
| रामहोतीः स्वरूपली नावताः परिकृष्यते ॥ (वाषपा६१)                                  |
| इसं विश्वविरूपन्दं क्रोमीत्यस्तवासनम् ।                                          |
| प्रवर्तते वः कार्येषु स सुक्त इति में मितः॥ (११६११)                              |
| यः कुर्वन्सवकायांणि पुष्टे नष्टेऽय तत्प्रके ।                                    |
| सम: सन्सर्वकायेंचु न तुष्यति न शोवति॥ (१।६।१०)                                   |
| अनागतानां भोगानामवाज्यनमकृतिसम् ।                                                |
| आगतानां च सम्भोग इति पण्डितलक्षणम् ॥ (४।४६।८)                                    |
| न त्यजन्ति न बाञ्छन्ति व्यवद्वारं जगरूगतम् ।                                     |
| सर्वचेतान्वर्तन्ते पारावारविदी बनाः॥ (१।४६।२६)                                   |
| नियानेक्या स्थापासच्यवहारानुवातेनः ।                                             |
| विन्यन्ति सारवादाः स्वस्था देइस्य स्विताः ॥ (४१४६१०८)                            |
| <u> २००० साम्बर्ग साम्बर्ग श्रम्मवर्ग ।</u>                                      |
| म आपने इववहतेव जीवत्मुक्त स उच्चति ॥ (२१४११)                                     |
| शान्तसंसमञ्ज्ञनः क्लायानपि निय्कक्षः।                                            |
| यः सिंदिनार्डापे निश्चित्तः स कोवन्युक्तः उदयते ॥ (३।९।१२)                       |
| यस्य नाइंकृतो भाषो यस्य बुद्धिन जिप्यते ।                                        |
| न्यादिक्या काचि स खीवनसक्त उच्यत ॥ (२१५१५)                                       |
| ——— विकाणि से धनानि ने                                                           |
| क्राज्यकातीय स्वयनभागीय पर्यातः॥ (इ.४५)१ ०/                                      |
| न स चेतवते काश्चिरकोकद्रारधनेषणाः।                                               |
| न स चत्रवत काश्वरकाच्युरका<br>अपूर्वपद्विश्वम्तो बीवलोव यथा ह प्रावः ॥ (६।४५।१७) |

| भापतत्मु यथाकार्त सुखदुः तेष्वनारतम् ।         |              |
|------------------------------------------------|--------------|
| न इप्यति रक्षायित यः स शुक्त इति कथ्यते ॥      | (4184184)    |
| ईिप्सवानीप्सिते न स्तो यस्येष्टानिष्टवस्तुषु । |              |
| मुयुसवद्यरति यः स मुक्त इति कथ्यते॥            | (4184185)    |
| देयोपारेयकलने ममेस्यइमिदेशि व।                 |              |
| यस्यान्तः संपरिक्षीणे स जीवनमुक्त उचवते ॥      | (4186150)    |
| इपांमपंभवकोधकामकार्णयदृष्टिभिः ।               |              |
| न परामृश्यते योऽन्तः स जीवन्मुकः उच्यते ॥      | (११६१२१)     |
| सर्वप्रकृतकार्यस्थो मध्यस्थः सर्वदृष्टितु ।    |              |
| ध्येयं तं वासनात्यागमवसम्बय व्यवस्थितः॥        | (६१२८१३)     |
| सर्वत्र विगतोद्वेगः सर्वार्थपरिपोषकः।          |              |
| विवेकोधतदृष्टातमा प्रवोधोपवनस्थिति: ॥          | (415618)     |
| सर्वातीतपदास्त्रमधी पूर्णेन्दुशिशिशासयः।       |              |
| नोहोगी न च तुष्टातमा संसारे नावसीवृति॥         | (वाहदाप)     |
| सङ्गरङ्गविनिष्कान्तः शान्तमानमनोज्वरः।         |              |
| अध्यात्मरतिरासीनः पूर्णः पावनमानसः ॥           | (वाक्षाइइ)   |
| निर्मृष्टकामपद्भाद्धरिछन्नवन्धनिजन्नमः ।       |              |
| इन्द्रदोपमयोग्युक्तस्तीर्णसंसारसागरः ॥         | (४१७४।३४)    |
| सर्शिभवाञ्छितारम्भो न किञ्चिद्वि वाञ्छति।      |              |
| सर्वानुमोदिवानन्दो न किञ्चिर्नुमोदते॥          | (वश्वधाद्वह) |
| सर्वारमभपरित्यामी सर्वोपाधिविर्वाजतः ।         |              |
| सर्वाशासम्परित्यामी जीवन्सुक्त इति स्मृतः ॥    | (elasife)    |
| जीवनमुक्ता न सर्जन्त मुखदुःसरसस्थितौ।          |              |
| प्रकृतेनाथकार्याणि किञ्चित्कुवेन्ति वा नवा॥    | (३१११८१६८)   |
| आत्मारामत्त्वा वांस्तु सुखयन्ति न काधन ।       |              |
| बगितकयाः मुसंमुक्षान्रूपाछोकाः विशे यथा ॥      | (\$1560150)  |
| नामिनन्दन्ति सम्प्रासं नाप्रासमिन्द्रोचित ।    |              |
| केवलं विगवाशाई सम्प्राप्तमनुवर्वते ॥           | (३।१२२।१४)   |
| नोदेति नास्त्रमायाति छुले दुःश्चे मुलप्रभा।    |              |
| वयाप्राप्तस्थितेयस्य जीवन्युक्तः स उच्यते ॥    | (\$1516)     |
| रागद्दे वस्यादीनामनुरूपं चरव्रवि ।             | (aure)       |
| योञ्चर्न्योमवद्ग्यस्थः स बोवनमुक्त रुपन्ते ॥   | (\$1414)     |

यः समस्तार्धजातेषु व्यवहार्यपि शीवन्यः। पदार्थेष्वपि पूर्णांतमा स जीवनमुक्त उच्पते ॥ (३।९।१३)

जिस अन्तर्भुंकी वृत्तिवाले को मुखों से मुख और दुःखों से दुःख का अनुभव नहीं होता वह मुक्त कहलाता है। ऐसे समदृष्टिवाले लोग बड़े बड़े भयानक और बार बार बानेवाते मुख-दुःखों से भी मन में विकार नहीं आने देते। जगत् का सब व्यवहार करते हुए भी जिसके मन में किसी वस्तु के प्रति रसिकता नहीं आती वह शान्त कहलाता है। जिसके सब काम इच्छा और सङ्कल्प से रहित होते हैं और जो यथा-प्राप्त कियाएँ करता रहता है वही शान्त कहताता है। मुक्त पुरुष की न किसी वस्तु के प्रति रिसकता होती है और न नीरसता। वह विषयों का इच्छुक होकर विषयों में नहीं रमता। रागवाला दिखाई देता हुआ भी वह रागरिहत रहता है। मुक्त पुरुष न किसी को उद्विम करते हैं स्रौर न वे किसी से उद्विश होते हैं। उनके लोभ मोह आदि दुश्मन नष्ट हो जाते हैं। वे दूसरों के मन के भावों को जानकर लोकप्रिय आचरण करते हैं और प्रिय और मधुर वाणी बोलते हैं। वे चण भर में काय्यों का विवे-चन और निर्ण्य कर लेते हैं। वे नागरिक जनों के समान आचारवाले श्रीर सब के बन्धु होते हैं; बाहर से तो वे सब काम करते हुए दिलाई पड़ते हैं लेकिन भीतर सब प्रकार से शान्त रहते हैं। मुक्त पुरुष प्राप्त वस्तु की उपेत्ता नहीं करता, स्रौर स्रप्राप्त वस्तु की वाब्छा नहीं करता; सव वृत्तियों में अपने अन्दर शान्त और शीवल रहता है। जो कार्य जीवन-प्रवाह में करने को मिले उसे जो कामना और सहूल्प-रहित होकर और हृद्य में शुन्यता का भाव रखकर करते हैं वे ही झानी हैं। मुक्त पुरुष वर्ण, धर्म, आश्रम, आचार और शाखों की यन्त्रणा से वरी होकर जगत् के जञ्जाल से इस प्रकार निकल भागता है जैसे पिख़रे से शेर । सब कर्मों का फल त्यागनेवाला, सदा दूप, किसी के आश्रित न रहनेवाला वह पुर्य, पाप या और किसी भाव में लिप्त नहीं होता, उसकी वासनाओं की गांठें खुलकर धीरे धीरे गिर जाती हैं; गुस्सा कम हो जाता है और मोह मन्द पह जाता है। उसके चेहरेपर सदा ही प्रसन्नता की शोभा छाई रहती है। वह जीवन की चाह और मौत की निन्दा नहीं करता। वह किसी वस्तु के बन्धन में नहीं पड़ता; सदा दी रुप्त और असक्त रहता हुआ सम्राट की नाइ असङ्ग रहता है। वह परिपूर्ण मनवाला, अपने मान में रहनेवाला,

मौनी और शतुओं के मध्य में भी अचल रहनेवाला है। भयानक आप-त्तियों में, सम्पत्ति की अवस्थाओं में ओर आनन्द्दायक उप्तवीं में विच-रण करते हुए, उसे न उद्देग होता है और न आनन्द । मन के भीतर सदा मुक्त रहता हुआ भा वह सब कामों को करता रहता है। न वह डरता है, न वह विवश आर दान होता है; वह मौनी, सम और स्वस्थ मन होकर पवंत के समान धीरता से रहता है। सब वस्तुओं से बिरक्त, इच्छाओं से रहित, वह आत्मा में ही सन्तुष्ट रहता है; न किमी वस्तु की चाहना करता है और न इस ही लिये कोई काम करता है। न उसको आकाशगमन आदि मिदियों को इच्छा होती है और न भोगों की प्राप्ति की, न प्रभाव की, न सम्भान की, न मरने की और न जीने को । वह सब सुखों का भागता हुआ और सब प्रकार की आशाओं-वाला दिखाई पड़ता है, और कर्ता होने के अम को त्यागकर वह सब कामों को करता रहता है। प्राकृत कामों में लगा हुआ भी वह उदासीन के समान रहता है; वह न वाञ्छ। करता है, न सोच किक; न द्वेप करता है और न हप। जैसा अवसर हो उसके अनुसार असक्त मन से वह भक्त के प्रति भक्त का, राठ के प्रति शठ का, वानक के प्रति वालक का सा, बुद्धों के प्रति बुद्धों का सा. घोरों के प्रति धीरता का व्यवहार करता है। यौवन-युत्तिवालों में वह युवा की नाई रहता है और दुःखियों को देखका दुःसी होता है। उसका न भले काम करने से कुछ मतलब, न बुरे; न भोगों से और न कम करने सं, न मागों के त्यागने से, और न बन्धुओं से। सब वस्तुआं को सब प्रकार से वह प्रह्णा और त्याग करता रहता है। उसे कुछ प्राप्त तो करना ही नहीं तो भी बालकों की नाई वह सदा काम में लगा रहता है। वह देश, काल, किया और कम के अनु-सारसव कर्मों को करता हुआ भी कामों से उत्पन्न सुख दु:खों से परे रहता है। वह न कभी दीन होता है, न कभी उद्धत, न प्रमत्त, न खिझ, न टिंद्रिप्त, न हर्षित । जैसे बाँख देखने का आनन्द लेती है वैसे ही वह भी विना विशेष यहन किये यथाप्राप्त भोगों को लीका से असक्त मन होकर भोगता रहता है। शत्रुओं के बीच में भी वह दया और चतुराई से रहता है। अपने स्वरूप को जाननेवाला वह राग द्वेषों के बस में नहीं दोता। वासना रहित होकर जो इस भाव से कामों को करता है कि यह विश्व-का कियाएँ हैं, वह मुक्त है। वह कामों के करते हुए उनके बनने और विगड़नेसे प्रसन्न नहीं होता और सोच फिक नहीं करता और सदा

ही सममाव से रहता है। अशाप्त की बाव्छा न करना और प्राप्त भोगा को भोग लेना जानियों का लच्छ है। ज्ञानी लोग जगत् के व्यवहार को न त्यागते हैं आर न उसकी कामना हा करते हैं जैसा-जैसा अवसर होता है वे वैसा हा व्यवहार करते हैं। अपने शरीररूपी रथ में स्वस्थ और उन्नत मस्तक होकर बैठे हुए मुक्त लाग इच्छा-रहित रहते हुए यथापान व्यवदार को करते हुए विचरते हैं। बाधमात्र में स्थित वे जीवन्युक्त जागते हुए भी सोते से िखाई पड़ते हुए जगत् के सव व्यवहार करते रहते हैं। जीवन्युक्त को सब सांसारिक कल्पनाएँ शांत हो गई हैं। वह कल्पना युक्त होता हुआ भी कल्पता-रहित है; चित्तयुक्त होता हुआ भी चित्त रहित है। काम करते हुए यान करते हुए उसमें अहंभाव नहीं गहता; सकी बुद्धि किसी काम में लिप्त नहीं होती। स्त्री पुत्र, मित्र धन सम्पत्ति की वह पूर्व जन्म के किये हुए कम्मों का फल और स्वप्त के समान समभता है। इसके अन्दर लोकेपणा, दारेपा और धनेपा नहीं अरण्ज होती; वह अपूर्व विशानित का अनुभव करता है और जीता हुआ ही मुर्दे के समान दिखाई पड़ता है। सामयिक आपश्चिमों में, सदा रहने वाले सुखों और दुःखों में; न वह प्रसन्न होता है और न म्लानिका अनुभव करता है। इष्ट वस्तु की चाहना और अनिष्ट वस्तु से नफरत उसके मन में नहीं होती; वह सदा सोते हुए पुरुषों की नाई प्रकृत आचरण करता रहता है। जिसके भोतर हेय और वपादेय को कलना और "मैं और मेरा" भाव जीग हो गया है वह जीवन्युक्त है। जिसक मन पर हर्ष श्रीर शोक, भय, कीय. काम और कुपग्रता आदि का असर नहीं हाता वह जांवन्युक्त है। जीवन्मुक्त सब स्वाभाविक कामों को करता है और सब दृष्टियों में मध्यस्त रहता है। अथात् किमी एक दृष्टि का पन्नणत नहीं करता।। वह सदा ध्येय वासना-त्याग का अवलम्बन करके स्थित गहता है। सदा श्रीर सब जगह उद्देग से रहित श्रीर सब कामों में सहायना देने वाला है। वह विवेक में स्थिर, आत्मा की जानने वाला और प्रवीधरूपी उपवन में सदा वास करने वाला है। वह सब से परे वाले पद का ही अवलम्बन करता है; न कभी उद्विम होता है और महर्षित; वह संसार में कभी दुःख नहीं पाता। वह संगरूपा रङ्ग से गहित है; उसका स्रिमान रूपी उबर उतर चुका है; वह आत्मानुभ के सानन्द में स्थित रहता है; पूण और पांवत्र मन वाला होता है। वह काम रूपी

कीचड़ से शृष्ट नहीं होता; उसका अमरूपी बन्धन कट चुका है; वह दुन्दू, दोष और भय से मुक्त है और संसारसागर से पार हो चुका है। यद्यपि उसके कामों से ऐसा जान पड़ता है कि वह सब कुछ चाहता है. किन्तु वास्तव में वह कुछ भी नहीं चाहता; सब कामों में प्रसन्न होता और आनन्द लेता दिखाई देता हुआ भी वह वास्तव में किसी विषय से प्रसन्न नहीं होता। वह किसी भी काम के करने की वासना नहीं रखता, सब उपाधियों से बरी रहता है, और सब आशाओं को त्याग चुका है। जीवन्मुक्त किसी दुःख-सुख देने वाली स्थिति में नहीं फँसते; केवल स्वाभाविक काम करते हैं; या कुछ भी नहीं करते। वे सदा ही आत्मा में रत रहते हैं. संसार के व्यवहार उनकी इस प्रकार कुछ आनन्द नहीं दे सकते जैसे कि सोये हुए पुरुष को मनोहर रूपवाली सियां। जो उनको प्राप्त नहीं है उसकी वे चिन्ता नहीं करते, और जो उनको शप्त हो गया है उसकी दे प्रशंसा नहीं करते, शंकारहित होकर वे यथापान स्थितियों के अनुसार व्यवहार करते हैं। उस यथाप्राप्त स्थिति के अनुसार व्यवहार करने वाले जीवन्मुक के मुख की शोभा मुख-दु:ख में बदय और अस्त नहीं होती; बाहर राग द्वेष और भय आदि भावों के अनुसार आवरण करता हुआ भी वह भीतर आकाश के समान शुद्ध रहता है। वह सब विषयों के बीच में व्यवहार करता हुआ भी शीतल और परिपृश्व रहता है।

#### (२) जीवन्सुक्त के लिये न कुछ प्राप्य है और न त्याज्य:—

हेयोपारं यह शे हे यस्य क्षीण हि तस्य वै।
कियात्यां ने कोऽर्थः स्यात्कियासं अथणेन वा॥ (ई।१९९१२)
न तदस्तीह यस्याज्यं जम्योहे गकरं भवेत्।
न वास्ति यदुपारं यं तज्ज्ञसं अयतां गतम्॥ (ई।१९९१३)
जस्य नार्थः कमेत्यागैनांथः कमेत्रमाश्रयः।
तेन स्थितं यथा यद्यक्तथेन करोत्यसौ॥ (ई।१९९१॥)
नित्यं प्रमुद्धिकत्तात्तु कुर्वन्तोऽपि क्षणतिकयाः।
भारमेक्तस्त्रसम्भिष्टाः सदैन मुसमाध्यः॥ (५।६२।६)
काकतालीयनदृदां कियां कुर्वन्ति ते सदा।
नकुर्वन्त्यपि वे किश्विश्रयां क्षण्टिपि षष्टः॥ (ई।६९।६१)

रूपालोकनमस्कारान्कुर्वप्रपि न किञ्चन । तः करोत्यनुपारेयाच्च झस्यैव हि कर्मृता ॥ (१।३।१०)

यस्मादात्मनो व्यक्तिरिक्ते वस्तुनि सिद्धे सित तत्रेष्ठा प्रवर्तते। यत्र स्वात्मनो व्यक्तिरिक्तं न विश्विद्धि सम्भवति तत्रात्मा किमिव वाण्डस्क्मिनु-स्मरन्थावतु किमुपैतु ॥ (४१३७।१०)

अत इदमीहितमिद्मनीद्वितमित्यात्मानं न स्ट्रशन्त विकल्पाः। अतो निरिच्छतायामात्मा न किञ्चिद्दपि करोति कर्न् करणकर्मणामेकत्वात् नच निरिच्छ-स्यात्मनो नैप्कर्म्यमभिमतं, द्वितीयायाः करपनाया अभावात्॥ (४।३७।११)

जिसके मनमें यह विचार ही नहीं रहा कि अमुक वस्तु प्राप्य है और अमुक वस्तु त्याव्य है उसको कर्मों का त्याग करने से क्या और उनको करने से क्या ? कोई ऐसी वस्तु नहीं है जो ज्ञानी को उद्वेग देने-वाली, अतएव त्याज्य हो; न कोई ऐसी वस्तु है जो कि ज्ञानी के लिये प्राप्य हो और जिसके लिये वह यत्न करे। ज्ञानी को कमों के त्यागने से इंद लाभ नहीं, और न कमों के करने से कोई हानि है; इसलिये वह जैसी स्थिति होती है उसके अनुसार व्यवहार करता है। वे सदा प्रबुद्ध मन वाले संसार के सब काम करते हुए भी आतमा में ही स्थित रहने के कारण सदा ही समाधि में रहते हैं। संयोगवश जो काम उनके पल्ले पड़ जाता है उसे वे सदा करते हैं। यदि वे न भी करें तो उनके उत्पर कोई मजबूरी नहीं है। इन्द्रियों और मनकी सभी कियाएँ करते हुए भी ज्ञानी उनकी इस भावना से नहीं करता कि उसकी किसी वस्तु की प्राप्ति करनी है। अवएव झानो कभी कर्ता नहीं होता। यदि आत्मा से अतिरिक्त और कोई दूसरा पदार्थ सत्य हो तभी तो उसके प्राप्त करने की इच्छा की जावे; जब कि आत्मा से अतिरिक्त और कोई वस्तु है ही नहीं तब फिर आत्मा किसकी इच्छा करे, किसका ध्यान करे, किसके पीझे दौड़े और किसको प्राप्त करे ? इसलिये यह वाञ्छनीय है और यह अवाञ्छनीय है इस प्रकार का विचार मुक्त के भात्मा में नहीं उठता! इस प्रकार की इच्छा न होने पर आत्मा कुछ भी नहीं करता क्योंकि कर्ता, कर्म और कारण सब आत्मा ही है। इच्छा रहित आत्मा कम रहित भी नहीं होना चाहना, क्योंकि आत्मा के सिवाय और कोई वस्तु है ही नहीं जिससे वह डरे।

### (३) जीवन्युक्त महाकर्ता है :-

धर्माधर्मी महाभाग शङ्काविरहिताक्षणः । यः करोति यथाप्राक्षी महाकतां स उच्यते ॥ (\$1884188) रागडेची सुखं दुःखं धमांधर्मो फलाफले। यः करोत्यनपंशेण सहाकतां स उचाते॥ (\$1884183) मौनवज्ञिरहंभावो निर्मेखो मुक्तमत्सरः। यः करोति गतोष्ट्रेगं महाकतां स उच्यते ॥ (\$1224124) श्रभाश्येष कार्षेषु धर्माधर्मी बुदाङ्कया। मितन जिप्पते यस्य महावतां स उचाते ॥ (\$1284158) उर्थ गानन्दरहितः समया स्वष्ट्या धिवा। न बोबते यो नोदंति महाकतां स उच्यते ॥ (\$1284125) उडासीमः कर्तता च कमांक्रमांचरंश्च यः। समं यात्यन्तरत्यन्तं महाकतां स उच्यते ॥ (\$1284186) स्वभावेंनेव यः बान्तः समतां न जहाति वै। श्रमाश्रभं ह्यावरस्यो महाकर्ता स उचयते ॥ [991294129] जन्मस्थितिविनाशेषु सोद्यास्तमपृषु व । सममेव मनो यस्य महाकतां स उच्यते ॥ (६।११५।२०)

वह महाकर्ता है जो यथा श्राप्त धर्म और अधर्म को शहा रहित होकर करता है; जो रागद्वेष, मुख-दु:ख, धर्म अधर्म. स ठलता और विफलता में निरचेष रहकर काम करता है; जो अहंमाव, मल और मरसर से रहित होकर मीनो की नाई उद्देग रहित रहकर काम करता है; जिसके मन में शुभ और अशुभ धार्मिक और अधार्मिक कामों के करते हुए शङ्का नहीं होती; जो उद्देग और आनन्द से रहित है, जो सम और शुद्ध बुद्धि से काम करते हुए न उज्ञसित होता है और न चिन्ता करता है; जो कर्म और अकम दोनों में उदासीन रहकर काम करता हुआ भीतर समभाव से रहता है; जो स्वभाव से ही शान्त है, जो शुभ या अशुभ कामों को करता हुआ कभी समता का त्याग नहीं करता; और जिसका मन उत्पत्ति, स्थिति, नाश, उद्देग और अस्त, सब अवस्थाओं में समान रहता है।

## (४) संसार का व्यवहार करता हुआ भी जीवन्यक्त समाधि में ही रहता है:—

| व्यवद्वारी प्रदुद्धो यः प्रदुद्धो यो वने स्थितः ।                               |              |
|---------------------------------------------------------------------------------|--------------|
| हायेती सुलसी न्नमलंदेहं पदं मती॥                                                | (पापदाश्य)   |
| भकर् कुर्वद्वयंतक्येतः प्रतनुवासनम्।                                            |              |
| वूरंगतमना जन्तु: कथासंश्रवणे यथा॥                                               | (पापदाहरू)   |
| अकुर्येद्रपि कर्तेव चेतः प्रधनवासनस्।                                           |              |
| निस्पन्दाङ्गमपि स्वप्ने सञ्जपातस्थिताविव ॥                                      | (8199188)    |
| चेतसो यदकर् त्वं तत्समाधानमुक्तमम्।                                             | 0.0000       |
| तं विद्धि केवलीभावं सा ग्रुभा निवृत्तिः परा ॥                                   | (पाप्दा१५)   |
| गृहमेव गृहस्थानां सुसमाहितचेतसाम्।                                              | V            |
| नान्ताइंकृतिदोपाणां विजना वनसूमयः॥                                              | (वावदावर)    |
| जरण्यसद्ते तुल्ये समाहितमनोडशाम् ॥                                              | (१११६१३३)    |
| अन्त शीतलतार्या तु छःधायां शीतज जगत्॥                                           | (९१९६१३३)    |
| सर्वभावपरातीतं सर्वभावातमकं च वा।                                               | Vancous A    |
| यः प्रश्नित सदारमानं स समादित उच्यते ॥                                          | (वावदावण)    |
| यः सर्वगतमात्मानं पश्यन्समुश्शान्तभीः।                                          | A Comment    |
| न कोचित ध्यायति वा स समाहित उच्यते ॥                                            | (५।५६।४४)    |
| ईटशाशासम्बद्धी महासत्त्वपदं गतः।                                                | days are a V |
| तिष्ठत्रेतु वा यातु सृतिमेतु न तिस्थितिस् ॥                                     | (4144148)    |
| वस्तू सम्मोगाच्ये स्वगृहे वा जनाकुळे।                                           |              |
| सर्वभोगोज्झितानोगे सुमइत्यथवा वने ॥                                             | (जापदाप्र)   |
| उद्दासमन्भवं पानतत्वरो वापि तृस्यतु ।                                           | Lamares      |
| सबसङ्गपरित्यामी सममावातु वा गिरौ॥                                               | (१।५६।१३)    |
| वन्दनामरुकार्रेवपुवां परिस्तिम्पतु ।                                            | (esceicu)    |
| ज्वालाज टेलचिस्तारे निपतन्यथवाऽनले ॥                                            | (4168148)    |
| पापं करोति सुमहद्रहुलं पुण्यमेव च।                                              | (9195199)    |
| अस्य वा मृतिमायातु कल्पान्तनिवयेन वा ॥                                          | (113012.1)   |
| नासौ किञ्चित्र तिकिहित्तृतं तेन महात्मना ।<br>नासौ कलद्भाग्नोति हम पद्भगतं यथा॥ | (suisele)    |
| में लगा हुआ ज्ञानी और वन में रहने वाला                                          | नानी होना    |
| स तागा हुआ ज्ञाना आर पय च रहत पाला                                              | Still Liett  |

ज्यबहार

हो एक से हैं - दोनों ही सन्देह रहित (मुक्ति) पद को प्राप्त हो चुके हैं। जीवनमुक्त का मन वासना के चीए हो जाने के कारण कमें करते हुए भी अकर्ता है, जैसे कथा मुनने में उस आदमी का मन जिसका ध्यान दूर चला गया हो। जिसके चित्त में गहरी वासनाय भरी हैं उनका मन कर्म न करते हुए भी कर्ता है - जैसे कि कुछ भी किया न करता हुआ व्यक्ति स्वप्न में गड्डे में गिरने का अनुभव कर लेता है। चित्त का श्रकतृत्व भाव ही उत्तम समाधि है। उसी को केवली भाव भीर उसी को परम निवृत्ति कहते हैं। जिनका चिरा मली भांति स्विर है और जिनका अहंमाव रूपी दोष चीण हो चुका है, उन गृहस्यियों के लिये उनका घर ही निजंन वन के तुल्य है। समाहित चित्तावालों के लिये तो घर वन एक से हैं। जब अपने भीतर शीवलता आ जाती है तो सारा संसार शीवल हो जाता है। जो अपने आत्मा को सब भावाँ और पदों से परे और सब भावों को युक्त रूप से देखता है वहीं समा-धिस्य है। जो आत्मा को सब वस्तुओं के भीतर देखता हुआ शान्तबुद्धि होकर न किसी वस्तु का ध्यान करता है और न किसी की सोच करता है वहीं समाहित है। जीवनमुक्त महासत्त्व पद को प्राप्त करके इतनी ऊँची पदवी पर पहुँच जाता है कि उसकी इस बात की जरा भी परवाह नहीं रहती कि वह रहे या न रहे मरे या जिये; सब प्रकार की उत्तम भागने योग्य वस्तुओं से परिपूर्ण और अनेक व्यक्तियों से भरे हुए घर में रहे, अबवा सब प्रकार के भोगों से रहित विशाल वन में; उदीप्त काम युक्त सुरापान किये हुए नाचे, अथवा सव प्रकार के सङ्गको त्याग करके पहाड़ों पर जाए; चन्दन, अगरु, कपूर आदि सुगन्धित पदार्थी को शरीर पर लगाये, अथवा मदाप्रचएड लटाओं वाली अप्ति में कूरें बहुत बड़े पाप करे अथवा पुल्य; उसे आज ही मौत आ जाये अथवा कल्प के अन्त में। ऐसा कोई काम नहीं है जो मुक्त पुरुष करे या न करे। जैसे की चड़ में पड़कर भी सोना मैला नहीं होता वैसे ही जीव-नमुक्त को किसी काम करने में कलंक नहीं लगता।

## (५) जीवन्मुक्त महामोक्ता है :-

न वान्छता न त्यजता दैवप्राप्ताः स्वभावतः । सस्तिः सागरेणैव भोकस्या भोगभूमवः ॥ (६११९)

अवद्योपनतं सर्वं हीष्ठपासक्तमानसः। भुंके भोगभरं प्राज्ञस्त्वाछोकमिव छोचनम् ॥ (ela81##) काकताकीयवत्त्रासा भोगाली छछनादिका। स्वादिताव्यङ्ग भीरस्य न दुःस्वाय न तुष्ट्ये ॥ (clasies) अनागतानां भोगानामवान्द्रनमकुत्रिमम् । आगतानां च सम्भोग इति पण्डिततस्मम् ॥ (818219) न किञ्चन होष्टि तथा न किञ्चिद्भिकांकति। मुंके व प्रकृतं सर्वे महाभोका स उच्यते ॥ (इ।११५।२१) नाइत्तेऽप्याददानश्च नाचस्त्याचरस्रपि । भुजानोऽपि न यो भुंके महामोक्ता स उच्यते ॥ (इंश्इनारर) साक्षिवत्सकर्वे छोकव्यवद्वारमखिन्नधीः । (देविहर्वावद) पश्यत्यपगतेष्ठं यो महाभोका स उष्पते ॥ जरामरणमापच राज्यं दास्ट्रियमेव च। (\$1884134) रम्यमिरयेव यो बेति महाभोका स उच्यते ॥ महान्ति शुखदुःखानि यः पर्यासीच सामरः। समं समुपगृह्णाति महाभोका स उच्यते॥ (\$1229195) कटबरलकवणं तिक्तमसृष्टं सृष्टम्कमस्। अध्यमं योऽति साम्येन महाभोत्तः स उच्यते ॥ (है।११५।२८) सरसं नीरसं चैत्र सुगतं विरतं तथा। (है।११५।२८) य: परपति समं सीम्यो महाभोका स उच्यते ॥ क्षारे खण्डप्रकारे च हुमे बाप्यहुमे तथा। (कार्यभादक) समता मुस्थिरा यस्य महाभोका स उकाते ॥ इदं भोज्यममोज्य चेत्येयं त्यत्तवा विकरिपतम् । गताभिष्ठापं यो भुङ्के महाभोक्ता स उच्यते ॥ (कृश्युपादश) भावदं सम्पदं मोहमानन्दमपरं परम्। यो भुङ्क्ते समया बुद्ध्या महामोक्ता स उडवते ॥ (कृष्टिपादेव)

दैवयोग से प्राप्त जो स्वामाविक भोग हैं उनको विना वाञ्झा और विना घृणा के ऐसे भोगना चाहिये जैसे कि समुद्र अपने में पड़ी हुई तिदयों का भोग करता है। जैसे खाँख देखने का आनन्द लेती है वैसे ही झानी भी विना किसी विशेष यत्न के प्राप्त भोगों को असक्त मन होकर लीला से भोगते हैं। दैवयोग से प्राप्त को आदि भोग भोगने पर धीर पुरुष को न आनन्द होता है और न दुःख। अपाप्त भोगों की वासना न करना औं प्राप्त मागों का भोग करना हो झानियों का लच्छा है। जीवनमुक्त महाभाका है । महाभाका उसे कहते हैं जो न किसी विषय को इच्छा करता है और न किसी से घुणा करता है; सब स्वाभाविक भोगों को भोगता है; जो देते हुए भी कुछ नहीं देता; जो करते हुए भी कुछ नहीं करता; जो भोगते हुए भी कुछ नहीं भोगता: जो समस्त लोक व्यवहार को विना खिन्न मन के साची के समान इच्छा-रहित होकर देखता है; जो बुढापे और मीत की. आपत्ति, राज्य और दारिद्व को एक सा ही रम्य समकता है; जो महान् दु ख और मुखों की समान भाव से ऐसे बहुए करता है जैसे समुद्र सब निद्यों की; जो कड़ये, खड़े, नगकीन. चचं रे और मीठे, उत्तम और अधम खाद्य पदार्थों को समान भाव से खाता है; जो सरस और नीरस सुरत और विरत को समान भाव से और शान्त रहकर देखता है; जिसके लिये नमक और मिठाई, शुभ और अशुभ ठीक समान जान पड़ते हों; जो श्रामलापा-रहित होकर और इस विचार को छोडकर खाता है कि यह स्वाने लायक (स्वादिष्ट) पदाथ है और यह स्वाने लायक नहीं, और जो आपत्ति और सम्पत्ति, आनन्द और मोह अपने और पराये सब का समबुद्धि से भाग करता है।

### (६) जीवनप्रक्त को शरीर से घृणा नहीं होती। वह शरीर नगरी पर राज्य करता है:—

स उत्तमपदालम्बी चक्रश्रमवद्दास्थितः । दारीरमगरीराज्यं कुर्वचिष न लिखते ॥ (४१२३११) तस्येयं भोगमोक्षायं तज्ज्ञस्योपवनोपमा । सुखायेव न दुःखाय स्वकारिसमद्दापुरी ॥ (४१२३१२) रस्येपं देदनगरी राम सर्व णान्विता । ज्ञस्यानन्तविल्लासाद्या स्वालोकाकंप्रकाविता ॥ (४१२३१४) स्वकारियनोज्ञस्य सर्वसीभाज्यसुंद्री । सुखायेव न दुःखाय परमाय दिताय च ॥ (४१२३११७) अज्ञस्ययमनन्तानां दुःखानां को-माल्का । ज्ञस्य स्वियमनन्तानां सुकानां कोक्रमाणिका ॥ (४१२३१६४) शुक्षावहैषा नगरी नित्यं वै विदिसारमनः । भोगमोक्षयदा वैषा सकस्येवामरावती ॥ (४।२३।२९) अत्रस्यः पुरुषो भोगानात्मा सर्वगतोऽपि सन् । विश्वकष्टपञ्चतान्भुकवा युंसामधिगतार्थभाक् ॥ (४।२३।३३) इन्द्रियाणां न हरति प्राप्तमधे कदाचन । नाददाति सथा प्राप्तं संपूर्णो जोऽवतिष्ठते ॥ (४।२३।४९)

जीवन्सुक उत्तम पद पर स्थित रहता हुआ चक्रअम (हिण्डोले) पर वैठे हुए व्यक्ति की नाई शरीर-नगरी पर राज्य करता हुआ भी नहीं लिप्त होता। झानी के लिये यह शरीर-नगरी उपवन के समान भीग और मोच के देनेवाली है; सुख देनेवाली है, दुःख देनेवाली नहीं है। हे राम! यह देहनगरी वड़ी सुरम्य और सर्व गुण सम्पन्न है; झानी को अनन्त आनन्द देनेवाली आत्मस्य का प्रकाश करनेवाली है। जो अपने शरीर और मन का ज्ञान रखता है उसके लिये यह सर्व सौभाग्य और सौन्द्रय वाली शरीर-नगरी दुःख देनेवाली नहीं है; बल्कि परम हित सुख को देनेवाली है। यह शरीर झानियों को वो अनन्त प्रकार के सुख और आनन्द का और अज्ञानियों को अनन्त प्रकार के दुःखों को देनेवाला है। जैसे इन्द्र को अमरावती सुख देती है वैसे ही यह देह भी झानियों को सुख देती है और उनके भाग और मोक्ष का साथन होती है। शरीर में बैठा हुआ सर्वगत आत्मा नाना प्रकार के भोगों को भोगता हुआ अपने पुरुषार्थ को प्राप्त कर लेता है। झानी लोग इन्द्रियों द्वारा प्राप्त विषयों का तिरस्कार नहीं करते और अप्राप्त विषयों को पाने का यत्न नहीं करते; परिपूर्ण भाव में स्थित रहते हैं।

#### (७) जीवन्स्रुक्त यथाप्राप्त अवस्था के अनुसार व्यवहार करता है:--

यावहेह्मवस्थामु समिवत्तवैव ये। कर्मेन्द्रिवैन तिष्टन्ति न ते तत्त्वविदः बाराः ॥ (६११०४१४०) ये शतस्विदिशे मृदा समन्यास्तवैव ते। स्रवस्थान्यः प्रसावने गृहीतान्यः स्वभावतः ॥ (६११०४१४१) यावत्तिलं यथा तेलं यावहेहं तथा दशा। यो न हेह्दसामेति स च्छिनस्यसिनान्यसम् ॥ (६११०४१४२) प्य देहदशादुःश्वपरित्यामो सनुत्तमः । यत्साम्यं चेतसो योगाञ्च तु कर्मेन्द्रियस्थितेः ॥ (६११०४१४३) यावहेद्दं यथात्रारं दशास्त्रङ्गं विज्ञानता । कर्मेन्ट्रियाँह् स्थातव्यं नतु बुद्धीन्द्रियैः कचित् ॥ (६१९०४१४४) कमप्रवृत्तमास्रष्टेः सुन्वं साध्यं मनोरमम् । प्रकृतं कुर्वतः कार्यं दोषः क इव जायते ॥ (६११०६१६)

वे झानी नहीं हैं, मूर्ख हैं, जो जब तक देह है तब तक समिचित्त होकर देह की अवस्थाओं के अनुसार कर्मेन्द्रियों का व्यवहार नहीं करते। जो मूर्ख तत्त्व को नहीं जानते वे ही अपने बालकपन के कारण स्वामाविक अवस्थाओं से दूर भागते हैं। जब तक तिल है तब तक तेल है, वैसे ही जब तक यह शरीर है तब तक इसकी स्वाभाविक दशायें हैं। जो शरीर की अवस्था के अनुसार व्यवहार नहीं करता वह तलवार से आकाश को काटता है। देह की दशा के अनुसार होनेवाले दु:अ-सुखों का त्याग करना ठीक नहीं। चित्त की शान्ति और समता तो योग से प्राप्त होती है न कि कर्मन्द्रियों को स्थगित कर देने से। जब तक शरीर है तब तक झानपूर्वक सदाचार के अनुसार कर्मेन्द्रियों द्वारा देह की आवश्यकतायें पूरी करनी चाहिये—मन द्वारा नहीं। जब तक सृष्टि है तब तक काम करने ही से मनको प्रसन्न करने वाले को सुख मिलता है। स्वामाविक कामों को करने से किसी को कोई दोष नहीं लगता।

## (८) बाह्य व्यवहार में ज्ञानी और अज्ञानी को समानता:—

व्यवहारे यथैवाज्ञस्तथैवाखिलपण्डितः । वासनामात्रभेदोऽत्र कारणं बन्धमोक्षदम् ॥ (४११६१३७) यावच्छरीरं तावदि दुःखे दुःखं मुखे सुखम् । असंसक्तिथयो धीरा दर्शवन्त्यप्रबुद्धतत् ॥ (४११९१३६) मुक्तबुदीन्द्रियो मुक्तो बद्दकर्मेन्द्रियोऽपि हि ॥ (४११९१४२) मुखदुःखदशो कोके बन्धमोक्षद्दशस्तथा । हेतुर्बदीन्द्रियाण्येव तेबांसीव प्रकाशने ॥ (४११९१४३) (वाद्य) व्यवहार में जैसा अज्ञानी वैसा ही सर्वज्ञ। भेद केवल वासना का है जो कि वन्धन और मोल का कारण है। जब तक शरीर है तब तक दुःख में दुःख और मुख में मुख अज्ञानियों की नाई असंसक्त ज्ञानियों के शरीर में भी होते दिखाई पड़ते हैं। जो मन से मुक्त है वही मक्त है, चाहे वह कर्मेन्द्रियों के व्यवहार में वधा हुआ ही हो, और जो मन से बढ़ है वही वढ़ है, चाहे कर्मेन्द्रियों से कुछ भी न करता हो। संसार में मुख-दुःख का अनुभव दिलानेवाली और बन्ध मोल की ओर ले जानेवाली केवल बुद्धोन्द्रियों (मन, बुद्धि आदि) ही हैं, कर्मेन्द्रियों नहीं, जैसे सूर्य की किरण प्रकाश का हेतु हैं।

#### (९) जीवनमुक्त का चित्त :-

म् वित्तं वित्तमाहुः प्रवृद्धं सत्त्वमुच्यते । (ई।१०१।३१) भृषः प्रवायते वित्तं सत्त्वं भृयो न बायते ॥ (ई।१०१।३२) आत्मविद्धं द्वि वन्मनः परमुषद्यसमागतं स्मन्ष्णाबलमिव वर्षति जबारे

हिमकण इव चण्डातपे विलीनं तुर्यदशासुपागतं स्थितस् ॥ (४१३८।९)

भृष्वीजोपमा भूयो जन्माकुरविवर्जिता। हिंदि जीवहिंसुकानां गुदा मवति वासना ह (4183188) जीवन्युका महात्मानी ये परावरदर्शिनः। तेषां या चित्तपद्वी सा सत्त्वमिति कथ्यते ॥ (\$13183) जीवन्मुक्तशरीरेषु वासना व्यवहारिणी। न चित्तनाम्नी भवति सा हि सत्त्वपदं गता॥ (\$12183) निश्चेतसो दि तत्त्वज्ञा नित्यं समपदे स्थिताः । छीलया प्रश्नमन्तीइ सत्त्वसंस्थितिहेलया ॥ (\$15188) विवेकविकादं चेतः सत्त्वमित्यभिधीयते । भूयः कलित नो मोहं दग्धवीवमिवाहुरम् ॥ (\$15184) अन्तमुक्तया सर्वे चिह्नो त्रिजगत्त्वम्। मुनेश्चित्तादिविश्वमाः ॥

मूढ़ वित्ता ही चित्त कहलाता है, प्रबुद्ध चित्त सत्तव कहलाता है। चित्ता का दूसरा जन्म होता है सत्त्व का नहीं। आत्मझानियों का मन अत्यन्त उपशमको ऐसे प्राप्त होकर जैसे कि बादल के बरसने पर स्गाप्रण्णा की नदी का जल और तेज धूपके पड़ने पर वरफ का क्या विलीन हो जाते हैं, तुय दशा में स्थित हो जाता है। जीवनमुक्तों का हृद्य शुद्ध

होकर इस प्रकार दूसरे जन्म को उत्पन्न नहीं करता जैसे कि भुना हुआ बीज नये अंकुर को उत्पन्न नहीं कर सकता। उन जीवन्मुक्त महास्माओं का चित्त, जिन्होंने उस तत्त्व का दर्शन कर लिया है जो यहाँ ध्यौर वहां सब जगह है, सत्त्व कहलाता है। जीवन्मुक्त के शरीर में व्यवहार करनेवाली वासना का नाम चित्त नहीं है; वह सत्त्व कहलाती है। तत्वज्ञानी लोग जो नित्य समभाव में स्थित हैं चित्तरहित हो जाते हैं। वे सत्त्व के स्पन्दन द्वारा जीजा से संसार में अमण् करते हैं। विवेक द्वारा शुद्ध किया हुआ चित्त 'सत्त्व' कहलाता है; जैसे अने हुए बीज से अंकुर की उत्पत्ति नहीं होती वैसे ही सत्त्व से मोह उत्पन्न नहीं होता। जो मुन बन्तमुंख होकर चित्तहपो अन्ति में तीनों जगत्हपी हिता। जो मुन बन्तमुंख होकर चित्तहपो अन्ति में तीनों जगत्हपी हिता। की आहुति देता रहता है उसके लिये चित्त आदि का अम मिट जाता है।

#### (१०) जीवन्सुक्त और सिद्धियाँ :-

तत्वज्ञो बाष्यतत्त्वज्ञो यः कालद्रव्यकर्मभिः। यथाकमं प्रवतते तस्योध्वंत्यादि सिङ्ध्यति ॥ (4168184) आत्मवानिह सर्वस्मादतीलो विगतेपणः । आत्मन्येव हि संतरों न करोति न चहते॥ (4164184) न तस्याधी नभोगत्या न सिन्ध्या न च भोगकैः । प्रभावेण नो मानेनांशामरणजीवितः॥ (4168186) थस्तु वा भावितातमापि सिव्हिजालानि वाञ्लति। स सिद्धिसाधकैईव्यस्तानि साध्यति क्रमात्॥ (4168193) द्रव्यकासक्रियामन्त्रप्रयोगाणां स्थमावजाः। प्तास्ताः शक्तयो राम चत्रव्योमगमनादिकम् ॥ (4168120) सदा स्वभाववशतो उज्यकालकियाकमाः। नियतं साध्यनत्याज्ञ् प्रयोगं यक्तियोजिताः ॥ (9168128) यथोदेति च.यस्पेच्छा स तथा यतते तथा। यधाकालं उदाप्रोति जो वाष्यज्ञतरोऽपि वा ॥ (4/4/138) याः फलावख्यो वेन संप्राप्ताः सिविनासिकाः । वास्तेनाधिमता सम निजात्प्रयतनद्वमात् ॥ (4164150)

तत्त्वज्ञानी हो या अज्ञानी हो. जो कोई काल, द्रव्य और क्रिया द्वारा सिद्धियाँ प्राप्त करने का प्रयत्न करता है वही आकाशगमन आदि सिद्धियों को प्राप्त कर लेता है। जीवन्मुक्त आत्मभाव में स्थित है उसकी सब बासनायें जीए हो गई है, वह सबसे परेके पढ़ पर स्थित है और आत्मा में ही सन्तुष्ट है। वह किसी प्रकार का यत्न नहीं करता। न उसे आकाश गमन आदि सिद्धियों से कुछ मतलव है, और न भोगों से; न उसे प्रभाव की इच्छा है और न सन्मान को; उसे न जीने की आशा है और न मरने का भय। यदि कोई आत्मज्ञानी भी सिद्धियाँ प्राप्त करना चाहे तो वह भी सिद्धि के देने वाले द्रव्यों द्वारा उनको कम से प्राप्त कर सकता है। द्रव्य, जाल, किया, मन्त्र और प्रयोग की जो स्वाभाविक शक्तियाँ हैं उनको वश में करने से आकाश गमन आदि सिद्धियां प्राप्त होती हैं। द्रव्य, काल, किया और कम युक्ति से उपयोग में लाने पर अपने स्वाभाविक फर्लों को देते हैं। जिसके वित्त में जैसी इच्छा उत्पन्न होती हैं, बह, चाहे ज्ञानी हो या अज्ञानी, यत्न करके उसको यथा समय पूरी कर लेता है। जो जो सिद्धि-नामक फल्ल जिस-जिसने प्राप्त किये हैं वे सब उन्होंने अपने-अपने ही पुरुषार्थ रूपी बुक्त से पाये हैं।

(११) जीवनमुक्त सब आपत्तियों से छूट जाता है :--

वेत्ति नित्यमुदारातमा त्रैलोक्यमपि यस्तृषम् । (१।३२।३७) तं त्यज्ञस्त्यापरः सर्वाः सर्पा इव जभरववम् ॥ (४।३२।३८) परिस्टरति यस्यान्तर्गितस्य सन्तवमत्कृतिः । (१।३२।३८)

त्राह्ममण्डमिवालण्डं खोकेशाः पालयन्ति तम् ॥ (४।३२।३९)

न किञ्चियो न सम्प्राप्तं तेनेदं परमामृतम् ।

सम्प्राप्यान्तः प्रपूर्णेन सर्वे प्राप्तमलविडतम् ॥ (१।३४।७६)

जो उदार चिशवाला महात्मा त्रिलोकी को तृए के समान सममता है उसको छोड़कर सारी आपदायें ऐसे चली जाती हैं जैसे कि सांप अपनी पुरानी खाल (केंचुली) को। जिसके भीतर सदा सत्व का प्रकाश रहता है उसकी लोकपाल इस प्रकार रहा करते हैं जैसे सारे ब्रह्माएड की। जो कुछ भी नहीं लेता उसी को परम असूत मिलता है जिसको पाकर वह सब कुछ अखरड और पूर्ण रूप से पा लेता है।

(१२) जीवन्युक्त का जीवन ही शोभायुक्त जीवन है :यस्य नोरकत्मतिमतिः स्वात्मतत्त्वावकोकनात्।
वथार्थक्षिनो जस्य जीवितं तस्य शोमते॥ (४।३९।४

| यस्य नाइंद्रतो भावो बुद्धिर्यस्य न छिप्यते ।    |             |
|-------------------------------------------------|-------------|
| यः समः सर्वभावेषु जीवितं तस्य राजते ॥           | Carramas.   |
|                                                 | (415 216)   |
| योऽन्तःशीतलया बुद्ध्या रागद्वे पविसुक्तया ।     |             |
| साक्षिवत्परयतीदं हि जीवितं हस्य क्रोभते ॥       | (2815 215)  |
| येन सम्यक्षरिज्ञाय हेबोपादयमुज्झता।             |             |
| चित्तस्थान्तेऽर्पितं चित्तं जीवितं तस्य बोभते ॥ | (91381-8)   |
| अवस्तुसद्ये वस्तुन्यसक्तं इवनामछे।              |             |
| येन बीनं कृतं चेतो जीवितं तस्य बोभते ॥          | (११३११०)    |
| सत्यां दृष्टिमवष्टभ्य कोछयेयं जगतिकया।          | 40000000    |
| कियतेऽवासनं येन जीवितं तस्य राजते ॥             | (4124148)   |
| नान्तस्तुष्यति नोद्वेगमेति यो विद्दस्त्रपि।     | 11000000    |
| देवोपादेयसंत्रासी जीवितं तस्य शोभते॥            | (4134144)   |
| शुद्धपक्षस्य शुद्धस्य इंसीधः सरसो यथा।          | Diama       |
|                                                 |             |
| यस्माद्रगुणीचो नियांति जीवितं तस्य कोभते ॥      | (413 8143)  |
| यस्मिन्धुतिपथं प्राप्ते दृष्टे स्मृतिमुपागते।   |             |
| भानन्दं यान्ति भूतानि जीवितं तस्य शोभते ॥       | (वाइद्रावध) |
| क्वस्तंसारजाकेशस्मिन्कियते कर्म भूमिप।          |             |
| तत्समादितचित्रस्य सुसायान्यस्य नानव॥            | (916919)    |
| पूर्वे घिया विचार्ये ते भोगा भोगिभयप्रदाः।      | 20.500      |
| भोक्तव्याधरमं राम गरुडेनेव पद्मगाः॥             | (4184180)   |
| विचार्य तत्त्वमाकोक्य सेव्यन्ते या विभृतयः।     | Parameter a |
| ता उदकोंद्रया बन्तो; श्रेषा दुःसाय केवलम् ॥     | (4144184)   |
| असंसङ्गेन भोगानां सवां राम विभृतयः।             | (21,317.1)  |
|                                                 | der mark    |
| परं विस्तारमायान्ति प्रावृषीत्र महापगाः॥        | (वाइडाइर)   |
| बलं बुद्धि तेस्त्र दहतत्त्वस्य वर्धते।          | 1 - 12 -    |
| सवसन्तस्य दुशस्य सीन्द्र्यांचा गुणा इव ॥        | (4105130)   |
|                                                 |             |

जिस यथार्थद्शी ज्ञानी की बुद्धि आत्मावलोकन से विचलित नहीं होती उसका ही जीवन शोभायुक्त है। जिसके अन्दर अहंभाव नहीं है और जिसकी बुद्धि विषयों में लिप्त नहीं होती; जो सब भावों में सम रहता है, उसका ही जीवन शोभा पाता है। जो रागद्धेष से रहित है और शीतल बुद्धि से इस जीवन को साज्ञी के समान देखता है, जीवन

उसका ही शोभित होता है। जिसने यथार्थ ज्ञान पाकर और हेय और उपादेय भावना को त्याग कर अपने मन के भीतर ही मन को स्थापित कर लिया है, जीवन उसी का शोभा पाता है। सबी दृष्टिको पाप्त करके जो लीला से हो जगत् की क्रियाओं को वासनारहित होकर करता है जीवन उसका ही शोभायुक्त होता है। जो हेय और उपादेय विषयों में विचरण करता हुआ अपने मन में न उद्विग्न होता है और न हपिंत, जीवन उसका ही शोभित होता है। जैसे शुद्ध सरोवर से रवेत हंसी की पंक्ति निकलती है वैसे ही जिसमें से सद्गुलों की पंक्तियाँ निकलती हैं, जीवन उसका ही शोभित होता है। जिसके गुणों को सुनकर, जिसको देखकर, जिसका स्भरण करके सब प्राणियों को आनन्द होता है जीवन इसका ही शोभायुक्त है। संसार में जो-जो काम किये जाते हैं उनसे समाहित चित्तवालों को ही आनन्द मिलता है, दूसरों को नहीं। बुद्धि द्वारा विवेक प्राप्त कर लेने पर ही सांप की नाई भयदायक भोगों को इस प्रकार भोग करना चाहिये जैसे कि गरुड़ सांपों को सा जाता है। तत्त्व का विचार और दर्शन कर लेने पर विभूतियों का सेवन करने से आनन्द की प्राप्ति होती है, अन्यथा दुःख मिलता है। जैसे वर्षा ऋतु में निद्याँ बड़ा आकर धारण कर लेती हैं वैसे ही सङ्ग-रहित होकर भोगों को भोगने पर उनकी विभृतियाँ और अधिक हो जाती हैं। जैसे वसन्त ऋतुमें वृत्तों की सुन्दरता और शोभा आदि गुए बढ़ जाते हैं वैसे ही तत्त्व ज्ञान प्राप्त हो जाने पर मनुष्य में बल, बुद्धि और तेज की बृद्धि हो जाती है।

## (१३) शरीर के अन्त हो जाने पर जीवन्सुक्त विदेह सुक्ति में प्रवेश करता है :—

श्र करेता व र बीवन्सुकपदं त्यक्त्वा देहे काख्वश्रीष्ठते । विद्यात्मदेहसुकत्वं पवनोऽस्पन्दतामिव ॥ (३।९।१४) विदेहसुको नोदेति नास्तमेति न शास्यति । न सन्नासन्न दुरस्थो न चाहं न च नेतरः ॥ (३।९।१५) सूर्यो भूत्वा प्रतपति विष्णुः पाति बगन्नयम् । सूर्यो भूत्वा प्रतपति विष्णुः पाति बगन्नयम् । स्वः सर्वोन्सहरति सर्गान्स्जति पद्मनः ॥ (३।९।१६) सं भृत्वा प्रतनस्कर्भ धन्ते सर्विभुरासुरम् । कुद्धाचळमतो भृत्वा कोक्याबापुरास्पदः ॥ (३।९।१७)

| भूमिभूरवा विभर्तीमां छोकस्थितिमवण्डिताम् ।    |           |
|-----------------------------------------------|-----------|
| नृणगुल्मकता भृत्वा ददाति फलसंवितम् ॥          | (\$19184) |
| विभ्रज्ञलानसाकारं ज्वलति द्रवति द्रुतम्।      |           |
| चन्द्रोऽस्तं प्रसवति सृतं हालाहलं विषम् ॥     | (\$15188) |
| तेजःप्रकटयत्याशास्तनोत्यन्थ्यं तसो भवत्।      |           |
| शुन्यं सद्व्योमतामेति गिरि: सन् रोधयत्यसम् ॥  | (319130)  |
| करोति बङ्गमं चित्तः स्थावरं स्थावराष्ट्रतिः।  |           |
| भृत्वाणयो वस्त्रयति भृष्टियं वस्त्रयो वधा ॥   | (319128)  |
| परमार्कवपुर्भृत्वा प्रकाशान्तं विसारयन्।      |           |
| त्रिजमञ्जसरेण्योयं शान्तमेवावतिष्ठते ॥        | (319184)  |
| यत्किञ्चिदिद्माभावि भावं भानमुर्वेज्यवि।      |           |
| कालवयगतं दृश्यं तद्सी सर्वमेव च॥              | (इंडाइइ)  |
| मुक्तिरेपोच्यते राम ब्रह्मेतत्समुदाहतम् ।     |           |
| निर्वाणमेवत्वर्थितं पूर्णात्यूर्णतराष्ट्रति ॥ | (318139)  |

जैसे चलती हुई हवा स्थिर हवा में प्रवेश कर जाती है वैसे ही देह के काल द्वारा नष्ट हो जाने पर जीवन्मुक्त विदेह मुक्त हो जाता है। विदेह मुक्त न उदय होता है और न अस्त होता है; न उसका अन्त होता है। न वह सत् रहता है न असत्, न कहीं दूर जाता है। न वह मैं हूँ न कोई दूसरा। (वह किसी कम के फल पाने के वशीभूत होकर शरीर धारण नहीं करता। उसे पूर्ण स्वतन्त्रता है वह जब चाहे जो रूप धारण कर ले )। वह सूर्य होकर जगत् को गर्मी देता है; विष्णु होकर त्रिलोकी का पालन करता है; रुद्र होकर सबका संहार करता है; त्रद्धा होकर सृष्टि की रचना करता है: बाकाश के रूप में वह सुर असुर और ऋषियों सहित वायु-मण्डल को धारण करता है; कुलाचल होकर लोकपालों के नगर को धारण करता है; भूमि होकर सारे लोकों को धारण करता है: तृरण गुल्म और लता होकर फल फूलों को घारण करता है; जल का आकार धारण करके वह दौड़ता है; आग का आकार धारण करके वह जलाता है; तेज होकर आकाश देता है; तम होकर अन्वेरा फैलाता है; शून्य होकर आकाश बनता है; पवेत होकर रुकावट पैदा करता है; चेतन होकर चेतन जीवॉको उत्पन्न करता है और जड़होकर जड़ वस्तुओं को: समुद्रहोकर वह विवली कीनाई पृथ्वी की

घेरता है; परम सूर्य होकर प्रकाश को फीलाता है; तोनों जगत् के पर-मागु रूप से वह शान्ति से स्थित रहता है; जो कुछ भी यह जगत् दिखाई पड़ा है, पड़ता है, या दिखाई देगा—अर्थात् तीनों कालों में दिखाई देनेवाला टस्य जगत्—सब कुछ वही है। हे राम! इस अवस्था का नाम ही मुक्ति है; इसी को ब्रह्म कहते हैं; यही पूर्ण से भी परिपूर्ण स्वरूपवाला निर्वाण कहलाता है।

## २९—स्त्रियाँ और योग

जिस योग-मार्ग का ऊपर वर्णन किया गया है और जो जीवन्मुक्ति के पद पर ले जानेवाला है, उसके ऊपर चक्कने का, विसष्टजी के अनुसार, सब मनुष्यों को अधिकार है; बाहे वे ब्राह्मण हों अथवा शूद्र; देव हों अथवा दैत्य; पुरुष हों अथवा स्त्री । यही नहीं, योगवासिष्ठ के पढ़ने से तो ऐसा मालूम पड़ता है कि योगसाधन में सियों को शीवतया और अधिकतर सफलता हो सकती है, क्योंकि वे पुरुषों से अधिक वीत्र बुद्धिवाली और लगनवाली होती हैं। वे जिस बात के पीछे पड़ती हैं उसको सिद्ध किये बिना चैन नहीं लेखीं। लीला और चुडाला के उपाख्यान इस विषय में प्रमाण हैं। लीला ने सरस्वती की ( जो स्वयं स्त्री थी ) उपासना द्वारा जीवन और मरण का सारा रहस्य जान लिया था और अनेक प्रकार की सिद्धियाँ प्राप्त कर ली थीं। वह त्रिकालदर्शिनी होकर सभी ब्रह्माएडीं और लोकों में जा सकती थी, और उसने अपने मृत पति को दूसरे लोकों से बुलाकर जीवित कर लिया था। शिखिष्यत राजा की बुद्धिमती और चतुर रानी चुडाला ने अपने पति के योगसाधन के लिये सब कुछ त्यागकर वन चले जाने पर उसके राज्य पर बड़ी निपुण्ता से राज्य करते हुए ही, अपने पित से पहिले आत्मज्ञान प्राप्त करके, प्रच्छन्न वेष से बन में जाकर उसे ब्रह्मज्ञान और जीवन्मुक्ति का परम सुन्दर उपदेश किया, और उसकी जीवन्मुक्त बना दिया। वास्तव में, लीला और चुडाला के उपास्यानी में योगवासिष्ठ के सारे सिद्धान्व आ जाते हैं। ये दोनों उपास्यान योगवासिष्ट का हृदय हैं। इनको पढ़कर पाठकों को ज्ञात हो जाएगा कि योगवासिष्ट के अनुसार स्त्री का स्थान कितना ऊँचा है। वैराग्य प्रकरण में की हुई स्त्रो निन्दा वसिष्ठ का मत नहीं है; वह मत है सब और सद्यविरक्त रामचन्द्र का। वहाँ पर भी उनहीं खियों की निन्दा की गई है जो विषय-भोगों और कामवासनाओं की तृप्ति को ही अपने जीवन का ध्येय सममकर पुरुषों को अपने मोहजाल में फँसाने का

प्रयत्न करवी रहती हैं। इसके विपरीत अच्छे कुल की और मुशील खियाँ अपने पतियों को संसार-सागर से पार उतारने में सहायक होती हैं। उनके सम्बन्ध में योगवासिष्ठ में कहा गया है:—

> मोहादतादिगहनादनन्तगहनादिष पतितं व्यवसायिन्यस्तारयन्ति कुलस्तियः॥ (ई।१०९।२६) शास्त्रार्थगुरुमंत्रादि तथा नोत्तारणक्षमम्। यथेताः स्नेहशाकिन्यो भर्वृ णां कुलयोपितः॥ (ई।१०९।२७) सखा स्राता सुहद् शृत्यो गुर्शामंत्रं धनं सुलम्। शास्त्रमायतनं दासः सर्वे मर्तुः कुलाङ्गनाः॥ (ई।१०९।२८)

अर्थात्—अच्छे कुलों की प्रयत्नशील कियाँ मनुष्य को अनन्त और अनादि गहरे मोह से पार कर देती हैं, शास, गुरु और मंत्र आदि में से कोई भी संसार से पार उतारने में इतना सहायक नहीं है जितनी कि स्नेह से भरी हुई अच्छे कुलों की कियाँ अपने पति की सखा, बन्धु, सुहृद्, सेवक, गुरु, मित्र, धन, सुख, शास, मन्दिर, दास आदि सभी कुछ होती हैं।

यदि किसी मुमुजुको ऐसी समान विचारों वाली सहगामिनी मिल जाए तो, योगवसिष्ठ के अनुसार, इस संसार में इससे अधिक आनन्द-दायक कुछ नहीं है:—

समझानन्दबुन्दानामेवदेवोपरि स्थितम् । यत्समानमनोबुच्तिसङ्गमास्वादने मुख्तम् ॥ (१।८५।४३)

संसार के सब आनन्दों से बढ़कर वह मुख है जो कि समान मनोवृत्ति वाले दम्पती को एक दूसरे की संगत में प्राप्त होता है।

### ३९—उपसंहार

श्री योगवासिष्ठ महारामायण के दार्शनिक सिद्धान्तों का विशेष विवरण समाप्त हो चुका । यहाँ पर यदि उनको संचित्र और सूचम रूप में पाठकों के सामने दुहरा दिया जाए तो अमुचित न होगा। विस्टिजी के सिद्धान्तों का सार यह है:—

मनुष्य के जीवन के अधिकतर अथवा सभी दु:खाँ का कारण उसका अज्ञान है। जितना-जितना मनुष्य को अपने और जगत् के वास्तविक स्वरूप का ज्ञान प्राप्त होता जाएगा उतना हो मनुष्य का दुःख कम होता चला जाएगा। पूर्ण आत्मज्ञान और बहाज्ञान प्राप्त हो जाने पर और तद्तुसार धाचरण करने पर, मनुष्य के सब दुःख चीण हो जाते हैं, और उसे परम शान्ति और परम आनन्द की प्राप्ति हो जाती है। इस परम आनन्द और परम शान्ति को प्राप्त करने के लिये प्रत्येक जीव को अपने आप ही पुरा-पुरा यह करना चाहिये। विना पुरुषार्थं किये, किसी दूसरे की कृपा-मात्र से. मनुष्य को उस परम पद की प्राप्ति नहीं होती। आत्मज्ञान प्राप्त करने के लिये उसका अधिकारी वनना चाहिये। आत्मज्ञान का अधिकारी वनने के लिये विचार, साधु-सङ्ग, समता और सन्तोष की आवश्यकता है। इनके अभ्यास से मन शुद्ध और शान्त हो जाता है और नित्य आध्यात्मिक साधनों को करते-करते एक दिन आत्मा अथवा बहा के वास्तविक रूप का साचात्कार कर लेता है। विना अपने आप साजात्कार किये तत्त्वज्ञान नहीं होता । जगत् श्रीर ईश्वर के वास्तविक रूप का ज्ञान केवल श्रात्मानुभव द्वारा ही हो सकता है; उसका और कोई दूसरा साधन नहीं है।

जिन लोगों ने तस्व का साम्रात्कार कर लिया है उनके अनुसार सारे जगत् में एक ही तस्व का प्रकाश है—द्रष्टा और दृश्य दोनों एक ही चित्नात्र तस्व के रूपात्तर हैं—सारे द्रष्टा और सारे दृश्य पहार्थ वास्तव में चित्नाय हैं। संसार के सारे पदार्थ चिति की कल्पनाएँ हैं। देश और काल भी कल्पित और मन के ऊपर निभर हैं। कल्पना के अतिरिक्त पदार्थों में कोई दूसरा दृष्य नहीं है। संसार की स्थिरता और नियतता भी मनकी ही कल्पनायें हैं। कल्पना ही जहता का आकार

धारल कर लेती है। सारे दृश्य पदार्थों का उदय दृष्टा के मन से ही होता है और वे सब मन के ही अङ्ग हैं। वास्तव में स्वप्त-जगत् और बाह्य जायत) जगत में कोई भेद ही नहीं है। यह सारा जगत एक स्वप्त ही है। प्रत्येक जीव के भीतर यह जगस्वप्त प्रथक-प्रथक उदय हो रहा है अतएव प्रत्येक जीवका विश्व इसरे जीव के विश्व से भिन्न है। समानता के कारण ही सबका एक ही विश्व जान पहता है। प्रत्येक जीव अपने-अपने विश्व की सृष्टि और प्रतय ( अंशत: अथवा पूर्णतया ) करता रहता है । तो भी सब जीवों का मुलकूप एक समष्टि जीव अथवा समष्टि मन है जिसका नाम बह्या है। ब्रह्मा से ही सब व्यष्टि जीवों और उनके संसारों की उत्पत्ति होती है। प्रत्येक जीव उसी रीति और उसी प्रकार से अपने-अपने विश्व की रचना करता रहता है जैसे कि ब्रह्मा सारे ब्रह्माण्ड की करता है। संसार में जीवा की संख्या अनन्त है। अतएव सृष्टियों की भी। प्रत्येक सृष्टि के भीतर अनन्त जीव हैं और प्रत्येक जीव के भीतर उसकी सृष्टि है-यह परम्परा भी अनन्त है। ब्रह्माण्ड के प्रत्येक अगु के भीतर त्रक्षाण्ड की समस्त अनन्त शक्ति का भण्डार है। अतएव सब कुछ सदा और सब जगह है. और ऐसा होना सम्भव है। सब सृष्टियाँ एक सी नहीं हैं। नाना प्रकार की सृष्टियाँ हैं। सब सृष्टियाँ की उत्पत्ति स्रोर प्रलय होता है। कोई सृष्टि नित्य नहीं है। कल्प के भन्त में सब सृष्टियाँ नष्ट होकर विलीन हो जाती हैं। केवल परम बहा अपनी अकृति शक्ति को अपने भीतर समाये हुए स्थित रहता है। सब सृष्टियों की उत्पत्ति उसी कम से होती है जिससे कि खप्न सृष्टि की होती है। वासना ही सृष्टिका मूल कारण है। सृष्टि तीन प्रकार के आकाशों में स्थित है - भृताकाश (स्थूल), वित्ताकाश (स्इम) और चिदाकाश (कारण)। जो कुछ संसार में होता है वह सब नियम से होता है। नियति का सब श्रोर साम्राज्य है। परन्तु नियति कोई स्वतन्त्र तस्व नहीं है। नियति मन की ही बनाई हुई है। मन चाहे तो अपनी अपार शक्ति और अपने कठिन पुरुषार्थ से नियति की बदत सकता है और उस पर विजय प्राप्त कर सकता है।

मन क्या है ? मन का स्वरूप अनन्त और अपार है। मन और त्रक्ष में कोई भेद ही नहीं है। त्रक्ष ही अपनी सहुत्प-शक्ति द्वारा सृष्टि करने के लिये मन के आकार में प्रकट होता है। मन के अनेक रूप हैं।

वह जैसी-जैसी किया करता है वैसा ही उसका रूप और नाम हो जाता है। मन, बुद्धि, श्रहङ्कार, चित्त, कर्म, कल्पना, स्मृति, वासना, अविद्याः मत्तः, माया, प्रकृतिः ब्रह्मा आदि देवता, जीव, आतिवाहिक देह, इन्द्रिय, पुर्यष्टकः, भौतिक शरीर और बाह्य पदार्थ--ये सब मन के ही अनेक नाम और रूप हैं। मन ही जीव है, वही अहङ्कार हो जाता है, वही शरीर का रूप घारण कर लेता है। संसार के जितने बन्धन हैं, और जितनी इयत्ता (महदूदियत) है, वे सब मन ने अपनी वासना के लिये बनाये हैं। मन ही एक से अनन्त और नाना प्रकार के जीव हो जाता है। जीवों की सात अवस्थाएँ — वीज-जाप्रत्, जाप्रत्, महाजाप्रत्, जामत्त्वप्न, स्वप्न, स्वप्नजामत् भौर सुपुप्ति—हैं। जीव सात प्रकार के होते हैं:--स्वप्न-जागर, सङ्कल्प-जागर, केवल-जागर, चिर-जागर, घन-जागर, जामस्वप्न और चीगा-जागर । सारे जीव इन १४ जातियाँ में विभक्त किये जा सकते हैं:--इदंप्रथमता, गुण्पीवरी, ससत्त्वा, अधमसत्त्वा, अत्यन्ततामसी, राजसी, राजससात्त्विकी, राजसराजसी, राजसतामसी, राजसात्यन्वतामसी, तामसी, तामससस्वा, वमोराजसी, वामसवामसी, और अत्यन्ववामसी। ये सब प्रकार के जीव बहा (समष्टि मन) से उत्पन्न होते हैं, और इन सबकी उत्पत्ति और लय एक ही प्रकार के नियमों से होती है। संसार का ऐसा कोई भी पदार्थ नहीं है जिसके भीतर मन ( जीव ) न हो।

मन का जैसे स्वरूप अनन्त है वैसे ही उसकी शिक्यों भी अमन्त और अपार हैं। मन में सब प्रकार की शिक्यों हैं। मन जगत की सृष्टि करता है, और सृष्टि के करने में वह पूर्णतया स्वतन्त्र है। प्रत्येक मन में इस प्रकार की स्वतन्त्र शिक्त है। प्रत्येक मन जो चाहे वह सम्पादन कर सकता है। हमारी सब परिस्थिति हमारे मन के विचारों के अनुरूप मन की शिक्त ह्यारा ही रची हुई है। जैसी टढ़ जिसकी भावना होती है वैसा ही उसकी शिक्त का प्रकाश होता है। टढ़ निश्चय और अभ्यास द्वारा मन जो चाहे सो प्राप्त कर लेता है। जैसा जिसका मन है वैसी ही उसकी गित होती है। मौतिक शरीर भी मन का ही रचा हुआ है; इसका आकार और रूप मन के ही आधीन है। मन शरीर को अपनी वासनाओं की पूर्ति के लिये इस प्रकार बनाता है जैसे इन्हार अपनी इच्छा के अनुसार वर्तन को बनाता है। शरीर के सब रोग मानसिक अशान्ति, ज्या और असामख्यस्य से उत्पन्न होते हैं।

और इनके दूर हो जाने पर दूर हो जाते हैं। शरीर के रोगों का नाम ज्याधि है और मन के रोगों का नाम आधि है। आधि से ज्याधि की उत्पत्ति होती है और आधि के दूर हो जाने पर व्याधि दूर हो जाती है। आधि और व्याधि दोनों की जड़ मुल आधि अर्थात् आत्मा का अज्ञान है। उसके ज्ञान द्वारा दूर हो जाने पर आधि व्याधि सब ही समूल नष्ट हो जाती हैं। जीवन को शान्त और सुखी बनाने का उपाय भी मन को शुद्ध, उच और महान् बनाना ही है। जीवन को सव प्रकार सुखी और निरोग रखने का एकमात्र उपाय है मन की शुद्धि। मन जब शान्त और मुखी है तो सारा संसार शान्त और मुखी दिखाई पडता है। व्यथित मनवाले को संसार में खाग सी लगी हुई दिखाई पड़ा करती है। शुद्ध मन में ही बात्मा का प्रतिबिम्ब पड़ता है। जब तक मन में खज़ान है तभी तक जीव संसारहपी खन्धकार में पड़ा हुआ हाथ पैर पीटता रहता है । वास्तव में मन जगत् रूपी पहिये की नामि है जिसको जोर से पकड़ तेने पर सारा संसार वश में हो जाता है। प्रत्येक मनुष्य के चित्त में अलौकिक और असाधारण शक्ति या सिद्धि प्राप्त करने की वासना रहती है, और वह वासना तब-तक रहती है जब तक कि मनुष्य पूर्णता का अनुभव नहीं कर लेता। परम पूर्णता तो ब्रह्मानुभव द्वारा ही प्राप्त होती है। जब तक ब्राह्मी स्थिति की प्राप्ति नहीं होती तब तक मतुष्य सिद्धिओं के लिये इधर उधर टकर मारता है और अनेक साधन करता रहता है। इन साधनों द्वारा प्रयत्न करने से मनुष्यों को अनेक सिद्धियों अर्थात् असाधारण शक्तियों की प्राप्ति हो जाती है। योगवासिए में सिद्धियों के प्राप्त करने के तीन विशेष साधन बताये हैं:—(१) मन की शुद्धि (२) कुण्डलिनी शक्ति का उद्गोधन तथा नियमित संचालन और (३) प्राणायाम । जो इन साधनी का यथोचित रीति से अभ्यास कर लेता है उसको अनेक प्रकार की अलोकिक शक्तियाँ प्राप्त हो जाती हैं।

मनुष्य कोई भी सिद्धि प्राप्त कर ले. उसको परम आनन्द और परम रुप्ति की प्राप्ति तब तक नहीं हो सकती जब तक कि वह अपने वास्तिवक स्वरूप को नहीं जान लेता। आत्मा का बास्तिवक स्वरूप समफने के लिये जामत, स्वप्न, सुष्ति और तुर्वा अवस्थाओं का भली भौति अध्य-यन कर लेना चाहिए। तब यह समफ में आ जाएगा कि उस आत्मा का जो कि इन चारों अवस्थाओं में वर्त्तमान रहता है क्या स्वरूप है।

हम लोग प्रायः जायत् अवस्था को ही प्रधान अवस्था समफते हैं, और इस अवस्था में व्यवहार करनेवाले शरीर को ही अपना आप (अहंमाव) समकते हैं। यह विचार युक्ति और अनुभव दोनों के विरुद्ध है, और सन्तोपजनक नहीं है। इससे ऊँचा और अधिक सन्तोपजनक विचार उन लोगों का है जो कि मन को आत्मा मानते हैं। मन को आत्मा माननेवालों से उच विचार उनका है जो मन से सुद्दम रूपवाले मन की गति को देखने और चलाने वाले. सब दृश्य भावों से परे रहने बाले सदम जीवात्मा को आत्मा सममते हैं। ऐसा माननेवालों के मत में वह जीवात्मा शरीर से बिल्कुल अलग रहने वाला एक सूदम तत्त्व है जो कि शरीर से किसी प्रकार का सम्बन्ध नहीं रखता। आत्मसम्बन्धी इन सब विचारों अथवा निश्चयों से श्रेयस्कर, युक्ति और अनुभव के अनुकृत और सबसे अधिक सन्तोपजनक, योगवासिष्ठकार का वह मत है जो श्वारमा और समस्त विश्व के बीच में कोई दीवार नहीं मानता। आत्मा की कहीं पर इयत्ता नहीं है। हमारा आत्मा शरीर, मन और जीवतक ही परिमित नहीं है। वह तो समस्त विश्व में स्रोत-प्रोत है। जगत् में कोई काल और स्थान ऐसा नहीं है जहाँ मेरा आत्मा नहीं है। जगत् की कोई ऐसी वस्तु नहीं है जिसमें मेरा आत्मा नहीं है। जगत् मुक्तमें है और मैं जगत् में हूँ। जो इस प्रकार अनुभव करता है वही आत्मा का वास्तविक रूप जानता है; और ऐसा अनुभव कर तेने पर ही जीवन में पूर्णता आती है।

जब तक मनुष्य की इस दृष्टि में स्थिति नहीं हो जाती और जबतक वह अपने आप को देश, काल और वस्तुओं में परिभित सममता है, तब-तक उसको जन्म और मरण्रह्मों संसार में गोते खाने पढ़ते हैं। उसको यह भी पता नहीं चलता कि जन्म और मरण् का रहस्य क्या है और क्यों उसको मौत आती है। भ्रायः जिनका आहंभाव स्थूल शरोर तक ही परिभित रहता है वे ही मौत से हरा करते हैं—वे ही सममते हैं कि मौत से उनकी हस्ति ( अस्तित्व ) का खान्मा ( अन्त ) हो जाएगा। सारी जिन्दगी उनको मौत का भय सताया करता है और उससे बचने का वे अनेक प्रकार से यत्न करते हैं। यदि हमको मौत का रहस्य भी माल्म न हो तो भी मौत से उरने का कोई कारण नहीं है। यदि मौत हारा किसी व्यक्ति का सर्वनाश ही हो जाता है तो क्या बुराई है ? चलो जीवन के सब मंमटों और सुख-दु:खों से सदा के लिये छुटी मिली।

श्रीर यदि मीत के पीछे हमको दूसरा जीवन मिलता है तो भी बहुत प्रसन्नता का अवसर है, क्योंकि जरा और व्याधियों से जर्जरित हुए इस शरीर को, और जिस स्थान पर रहते-रहते हम ऊव गये हैं इस स्थान को, छोड़कर इमको नया शरीर और नई परिस्थित मिलेगी। इससे अच्छी भला और क्या बात हो सकती है ? दु:ख हमको केवल आसक्ति स्रीर मोह के कारण होता है। हमारी इस भौतिक शरीर से, मित्रों, सम्बन्धियों और परिस्थितियों से जो आसक्ति हो जाती है वही हमको मीत से डराती है, और उसी के कारण हमको मरते समय अनेक मानसिक और उनसे उत्पन्न होनेवाले शारीरिक कष्ट होते हैं। जो ज्ञानी हैं और जिनकी दृष्टि विस्तृत है, उनको मौत से किसी प्रकार का कष्ट नहीं होता । वे शान्ति और आनन्दपूर्वक इस जीर्ण शरीर को त्यागकर अपने पुरुष करमों के कारण उत्तम से उत्तम लोकों का अनुभव करते हैं। उनको इस संसार से भी कहीं अच्छे संसारों का अनुभव होता है, और वे उन संसारों में अपने मन को पवित्र वासनाओं की पूर्ति का अनुभव करते रहते हैं। अज्ञानी, पापी खीर मूर्ख लोगों को मरते समय तो कष्ट होता ही है, वे मरने के पश्चात् भी अपने पूर्व पाप-कर्मानुसार अधम लोकों का अनुभव करते हैं, और उनमें पड़कर अनेक प्रकार के दु:खों को भोगते हैं। मीत क्या है ? केवल जीव के अनुभव की तबदोली का नाम मीत है। मरकर जीव एक हत्य जगत् और शरीर का अनुभव छोड़-कर दूसरे हरय जगत् और शरीर का अनुभव करने लगता है और यह अनुभव जीव की वासना और कम्मों के अनुसार होता है। जैसे-जैसे संस्कार और भावनाय परलोक के सम्बन्ध में जीव के भीतर रहती हैं वैसे-वैसे ही लोकों का वह अनुभव करता है। परलोकों का अनुभव करके, इस भौतिक संसार की अनेक अपूर्ण वासनाओं के कारण, जीव को फिर यहीं आना पड़ता है। जिनके मन में यहाँ की वासनायें नहीं रहतीं वे यहाँ पर नहीं आते। जो योग का अभ्यास करते-करते मर जाते हैं वे जीव परलोक का अनुभव करके, यथायोग्य कुल में जनम लेकर, फिर अपने पूर्व अभ्यास की ऊँची भूमिकाओं पर चढ़ने लगते हैं। यह जन्म-मरण का अनुभव तभी तक होता है जब तक कि जीव आत्म-ज्ञान प्राप्त करके जीवन्युक्त नहीं हो जाता । जीवन्युक्त जीव जन्म-भरण् के नियम से मुक्त हो जाता है. क्योंकि जन्म मरण तो शरीर और मन के धर्म हैं, आत्मा के नहीं - वह तो अमर है। यदापि मौत का आना

अनिवार्य है तो भी आयु को यथेच्छ दीर्घ किया जा सकता है-ऐसा करने का विशेष उपाय पवित्र, शान्त और निर्मीह जीवन है।

व्यष्टि-मन की श्रोर से श्रव हम दृष्टि को ह्टाकर समष्टि मन की श्रोर ते जाते हैं। सारे विश्व का—जिसमें कि श्रानन जीव श्रीर इनके संसार हैं—सृष्टिकती ब्रह्मा है। ब्रह्मा का वास्तविक स्वरूप मन है। ब्रह्मा की उत्पत्ति परम ब्रह्म से होती है। यह ब्रह्मारूपी मन ब्रह्म का स्वामाविक लीला-जिनत स्पन्दन है। इस स्पन्दन द्वारा ब्रह्म ब्रह्मा का श्राकार धारण कर लेता है। यह श्राकार ब्रह्म की स्कूल्प-शक्ति का, हेतु-शह्त, सङ्कल्पमय रूप में प्रकट होना है। ब्रह्मा की उत्पत्ति किसी पूर्व कर्म के श्रनुसार नहीं होती। उसका श्राकार सूदम है, स्थूल नहीं है। ब्रह्मा इस प्रकार उदय होकर सृष्टि की रचना करता है, श्रीर उसकी रची हुई सृष्टि मनोमय है। प्रत्येक करुप की सृष्टि श्रपूर्व श्रीर नई है।

श्रेंडा की जिस स्पन्दन-शक्ति का प्रकाश त्रहा। के आकार में होता है उसको ही प्रकृति और माया कहते हैं। त्रहा में और भी अनन्त और अनेक शक्तियाँ हैं। त्रहा और उसकी शक्ति दो पदार्थ नहीं हैं। त्रहा की स्पन्दन-शक्ति सदा ही त्रहा के आश्रित रहती है, और उससे अनन्य है। सृष्टि के समय वह आकार धारण करती है और प्रसंच के समय

वह ब्रह्म में लीन हो जाती है।

उस परम बहा का, जिसकी एक मात्र शक्ति से जगत् की सृष्टि, रहा और प्रलय होते हैं, क्या स्वरूप है यह कहना मनुष्य के लिये प्रायः असम्भव सा ही है—क्योंकि मनुष्य के पास जितने शब्द, भाव और विचार हैं वे सब इन्द्रात्मक जगत् को वस्तुओं के द्योतक हैं। जो तस्व दोनों प्रतियोगी पदार्थों का आत्मा है और जगन् के भीतर और बाहर है; और जिससे जगन् के सब दृश्य पदार्थ और उनको जानने वाले दृष्टाओं की उत्पत्ति हुई है, वह भला उन शब्दों द्वारा कैसे वर्णन किया जा सकता है जो कि इन सबके ही वर्णन करने के लिये बने हैं १ इसलिय बहा का वर्णन नहीं हो सकता। वह न यह है और न वह है; इसमें भी है, उसमें भी है, और इस और उस दोनों से परे भी है। ब्रह्म को न एक कह सकते हैं और न अनेक. क्योंकि दोनों सापेचक हैं। ऐसे ही न ब्रह्म को भावात्मक कह सकते हैं न शुन्यात्मक; ब्रह्म न ज्ञान है और न अज्ञान; न तम है न प्रकाश; न जह है और न चेतन; न ब्राव्मा है न अज्ञान; न तम है न प्रकाश; न जह है और न चेतन; न ब्राव्मा है न अनारमा। ब्रह्म का क्या स्वभाव है यह कहना भी असम्भव है। ब्रह्म न अनारमा। ब्रह्म का क्या स्वभाव है यह कहना भी असम्भव है। ब्रह्म न अनारमा। ब्रह्म का क्या स्वभाव है यह कहना भी असम्भव है। ब्रह्म न अनारमा।

का कोई विशेष नाम भी नहीं हो सकता। ब्रह्म के सम्बन्ध में केवल इतना ही कहा जा सकता है कि वह वह परम तत्त्व है जिससे जगत् के सब ही पदार्थ उत्पन्न होते हैं; जिसमें स्थित रहते हैं; और जिसमें विलीन हो जाते हैं; जिससे दृश्य, दृष्टा और दृष्टि उदय होकर उसमें स्थित रहकर उसी में विजीन हो जाते हैं: जो अनुभव में आने वाले सभी प्रकार के आनन्दों का उद्गम है। ब्रह्म अपने उत्पन्न हुए प्रत्येक पदार्थ से कहीं मुन्दर और परिपूर्ण होना चाहिये, क्योंकि कारण हमेशा कार्य से अधिक पूर्ण होता है। उसका स्वरूप सभी आधिभौतिक पदार्थों, मन, जीव और आत्मा आदि सभी पदार्थों के स्वरूप से अन्त्रष्ट होना चाहिये । उसकी शक्ति सभी व्यक्त पदार्थी और प्राणियों की शक्ति से अधिकतर होनी चाहिए। उसका ज्ञान सर्वज्ञ होना चाहिए। वह सदा, सब जगह, सब वातुओं में परिवृणं रूप से वर्तमान है। वही सब कुछ, सदः और सब जगह है। वह महान् से भी महान्, सूदम से भी सूच्म, और दूर से भी दूर और समीप से भी समीप है; वहां सबका आत्मा है और वहीं सबका अन्तिम आदर्श है। उसीके भीतर प्रत्येक जीव अगुतम रूपसे उदय होकर शनैः शनैः महत्ताको प्राप्त होकर तदाकार होकर शान्त हो जाता है। उसमें सारी मृष्टि बीज रूपसे सदा ही स्थित रहती है। उसके सम्बन्ध में केवल यही कह सकते हैं कि जो कुछ भी जहाँ कहीं है वह वहीं है। यह सारा जगत् ब्रह्म का वृंहण मात्र है। तीनों जगत् (भूत, वर्त्तमात और भविष्यत् अथवा पृथ्वी, आकाश और पाताल) ब्रह्मके भीतर ही स्थित हैं; जगत् में ब्रह्म के अति-रिक्त और कोई तस्व नहीं है; ब्रह्म ही प्रत्येक पदार्थ के रूप में प्रकर हो रहा है। इस प्रकार प्रकट होना उसका स्वभाव ही है। किसी बाह्य कारण द्वारा ऐसा नहीं होता है। सारा सच्टि-क्रम ब्रह्म के भीतर निमेप मात्र की किया या स्पन्दन है। ब्रह्म स्वयं एक रूप है परन्तु उसमें अनेक रूपों में प्रकट होने का शक्ति और अनेक रूपों में प्रकट होते हुए भी ब्रह्म की एक रूपता में चृति नहीं आती। नानाता एकता के भीतर है। ब्रह्म अपनी सत्ता मात्र से ही सृष्टि करता रहता है। वास्तव में उसकी सत्ता में किसी प्रकार का विकार नहीं आने पाता।

अतन्त प्रकार की सृष्टियाँ होते हुए भी बढ़ा से अन्य संसार में कोई पदार्थ नहीं है। बढ़ा से अभिन्न यहाँ कुछ नहीं है। प्रकृति और बढ़ाका, मन और बढ़ा का; जगत् और बढ़ा का सदा हो तादात्म्य सम्बन्ध है। ब्रह्म जगत् के बिना कभी नहीं रहता, सृष्टिन होते हुए भी अत्यन्त सूद्भ रूप से जगत् ब्रह्म में रहता ही है। जगत् की सत्ता तो ब्रह्म ही की सत्ता है। सब कुछ ब्रह्म है। ब्रह्म के खितिरिक्त यहाँ कुछ भी नहीं है।

यदि सन् उसको कहते हैं जो सदा अपने रूप में स्थित रहे और असत् उसे कहते हैं जो कभी अनुभव में ही न आवे, अथवा यदि सत् वह है जिसका कभो नाश न हो और असत् वह है जिसकी कभी सत्ता ही न हो, तो जगत् को न सत् कह सकते हैं और न असत्, क्योंकि जगत् का नाश भी होता है और जगत् की सत्ता का भी अनुभव होता है। दूसरी रीति से, जगत् सत् भी है और असत् भी, क्योंकि वह देखने में भी आता है और नाशवान भी है। जो वस्तु सन् भी हो और असत् भी; न सत् हो और न असत् हो, उसका नाम मिथ्या है। प्रायः जितने भ्रम होते हैं वे सब मिथ्या होते हैं। जगत् और उसके सभी पदार्थ इसी प्रकार मिथ्या और भ्रमात्मक हैं। भ्रम का ही नाम अविद्या है। उसी को माया भी कहते हैं। बास्तव में जगत् माया है ( मा-या = जो है नहीं ), अविद्या है ( अ=न-विद्यते=जो है ही नहीं )। जगत् तभी तक अनुभव में आता है जब तक अज्ञान बश इसको इसके सत्य होने का सम हो रहा है। जगन् की सत्ता मूखों के मन में हो है; ज्ञानि-यों के लिये यह सत्य नहीं है। सत्य पदार्थ के ज्ञान से उसमें उत्पन्न हुए भ्रम का नाश हो जाता है। श्रविद्या के लीन हो जाने पर जगत् का भ्रम बात्मा में ही लीन हो जाता है।

सब से ऊँची आध्यात्मिक दृष्टि वह है जिसमें यह समम में आ जाये कि यहाँ ब्रह्म के अतिरिक्त और कुझ है ही नहीं। जगत् का न ब्रह्म में उदय होता है और न अस्त। जगत् न कभी उत्पन्न होता है और न अस्त। जगत् न कभी उत्पन्न होता है और न लीन होता है। क्योंकि जो बस्तु सत् है वह कभी असत् नहीं हो सकती और जो असत् है वह कभी सत् नहीं हो सकती। ब्रह्म सदा ही ब्रह्म है; वह ब्रह्म से अतिरिक्त दूसरी वस्तु कभी नहीं हो सकता। यदि यह कहो कि जगत् को ब्रह्म ने उत्पन्न किया है तो यह ठीक नहीं जान पड़ता क्योंकि पूर्ण और नित्य ब्रह्म क्यों अपूर्ण और अनित्य पदार्थों की उत्पत्ति करेगा। जगत् ब्रह्म का विकार है यह भी नहीं कहा जा सकता, क्योंकि ब्रह्म की जगत् में ऐसे परिणित नहीं होती जैसे कि दूम की दही में—ब्रह्म तो सदा ही अपने नित्य रूप में स्थित

रहता है। धदि उसमें परिणति होने लगे तो वह नित्य कैसे रहेगा ? ब्रह्म को जगत् का बीज भी नहीं कह सकते, क्योंकि बीज से वृत्त की उत्पत्ति बीज के नाम रूप नष्ट हो जाने पर होती है। ब्रह्म जगत् को उत्पादन करने में अपने स्वरूप का नाश नहीं करता। ब्रह्म और जगत् का कारण और कार्य का भी सम्बन्ध नहीं है, क्योंकि कार्यहर में परि-णत होने पर कारण को अपना पूर्व नाम और रूप खो देना पड़ता है। ब्रह्म का स्वरूप तो नित्व है उसमें किसी प्रकार का विकार नहीं माना जा सकता। इन सब विचारों से यह सिद्ध होता है कि जगत् कोई ऐसी वस्तु नहीं है जो बहा ने उत्पन्न की हो. या बहा का विकार हो, या बहा-का कार्य हो। ब्रह्म से अतिरिक्त या भिन्न जगत् नामक वस्तु नाममात्र को भी यहाँ मौजूद नहीं है; न उत्पन्न हुई है, और न उसके उत्पन्न होने की सम्भावना ही है। केवल एक ही बात जगत के सम्बन्ध में कह सकते हैं। जगत् केवल एक अम है जो कि बड़ा के आधार पर उत्पन्न होता और नष्ट होता रहता है। दूसरे शब्दों में यह कह सकते हैं कि जगत् ब्रह्म का विवर्त मात्र है। ब्रह्म ही जगत् के रूप में दिखाई पड़ रहा है। जबतक अज्ञान है तभी तक यह अम है; ज्ञान के उद्य होने पर यह भ्रम लुप्त हो जाता है। क्यों ब्रह्म में श्रज्ञान और तज्जन्य विवर्त हैं इसका उत्तर इसके सिवाय और कुछ नहीं है-कि यह ब्रह्म का स्वभाव ही है। ब्रह्म जगत् रूप से प्रकट होता ही रहता है। स्वयं ब्रह्म पूर्ण अविकारी है। अगत् की दृष्टि से ही वह विकारी दिखाई पड़ता है। झान होने पर न विवर्त रहता है और न यह प्रश्न।

मनुष्य की झान-विपासा तब तक पूर्णतया शान्त नहीं होती जब तक वह इस पूर्ण और उच्चतम दृष्टि को प्राप्त नहीं कर लेता। इसी प्रकार उसकी आनन्द प्राप्ति की स्वाभाविक इच्छा तब तक पूर्ण नहीं होतो जब तक कि वह अपने वास्तविक स्वरूप में, जो कि पूर्ण ब्रह्म ही है, स्थित नहीं हो जाता। प्रायः सभी प्राणो आनन्द की स्थोज में रहते हैं; किन्तु अधिकतम प्राणो आनन्द से बिज्जित ही रहते हैं क्योंकि वे आनन्द की ऐसी जगह तलाश करते हैं जहाँ पर बह नहीं मिल सकता। विषयों के भीग में जहाँ पर कि सब लोग आनन्द को खोजते हैं— आनन्द का निवास नहीं है। विषयों के भीग तो दूर से देखने मात्र से ही आनन्द दायक प्रतीत होते हैं। वास्तव में वे आनन्द दायक नहीं हैं। जितने विषय सुख हैं वे सब दुःख में परिणत होनेवाले हैं। सारे विषय-

भोग इस रीति से असार हैं। - उनमें आनन्द की खोज करना व्यर्थ है। संसार के सब विषयों के भोगों की प्राप्ति होने पर भी मनुष्य को सचे और दुःख-रहित आनन्द की प्राप्ति नहीं होती। संसार के जितने मुख हैं वे विषयों की प्राप्ति की इच्छा से उत्पन्न होनेवाली असान्ति और दु:ख का नाश होने पर आत्मा की निज रूप में शान्त स्थिति के नाम हैं। विषयों की प्राप्ति से उनकी प्राप्ति की इच्छा शान्त हो जाती है और उस इच्छा की पृति न होने से जो बेचैनी रहती थी वह भी शान्त होकर आत्मा के स्वाभाविक आनन्द का चणिक अनुभव होता है। इसको मनुष्य अपने खज्ञान से विषय से उत्पन्न होनेवाला मुख समफते लगता है। यदि सुख विषय से मिलता तो फिर विषय की शामि और भोग पर तुरन्त ही यह दुःख में क्यों परिणत हो जाता ? विषय तभी तक मुखदाई मालूम पड़ते हैं जब तक उनकी शामि नहीं होती। एक विषय के प्राप्त हो जाने पर दूसरे विषय की प्राप्ति की इच्छा उत्पन्न हो जाती है। प्रत्येक इच्छा दुःख देनेवाली है। अपने नाश से ही वह सुख देती है। विषय की प्राप्ति इच्छा का नाश करती है। यदि हमारे मन में किसी भी विषय की इच्छा न हो। और हम आत्मा में स्थित रहकर यथा प्राप्त कामी को और स्वामाविक आवश्यकताओं की पूर्ति करते रहें तो हमको सदा ही अविच्छित्र आनन्द का अनुभव होता रहेगा। संसार के सारे सुख बात्मानन्द के तेशमात्र भी नहीं हैं. क्योंकि वे सब अभावात्मक हैं और निजानन्द भावात्मक।

इस निजानन्द का पूर्णतया अनुभव तब तक नहीं होता जब तक कि जीव मुक्त नहीं हो जाता। वन्धन की अवस्था मुख-दुःख की अवस्था है। मोच की अवस्था परम आनद की अवस्था है। अपने को बहा अनुभव करना मोक्ष है और शरीर, मन या जीव अनुभव करना बन्धन है। बन्धन को उत्पन्न करने और स्थिर रखने के ये कारण हैं:- १) वासना, (२) अपने को परिमित सममना, (३) मिथ्या भावना, (४) आतमा को मूल जाना, (४) अनत्म पदार्थों में अहंमावना और (६) अज्ञान। मोच का अनुभव करने के लिए शरीर का त्याग करना आवश्यक नहीं है। शरीर महित और शरीर विना भी मोच का अनुभव होता है। शयम सदेह मोच जीवनमुक्ति) और दूसरा विदेह मोच (विदेह मुक्ति) कहलाता है। दोनों के अनुभव में कोई विशेष भेद नहीं है। मुक्ति जड़वत स्थिति का नाम नहीं है। मुक्ति में चेतना की पराकाष्टा



होती है। अचेतन स्थिति में आगे (भविष्य में) चेतन होनेवाली वास-नायें सोई रहती हैं। मुक्ति में आत्मा वासना-रहित हो जाता है।

मोल की दशा को प्राप्त करने का कौनसा निश्चित और समा उपाय है ? योगवासिष्ट के अनुसार ज्ञान के सिवाय मोक्षप्राप्ति का और दूसरा कोई उपाय नहीं है। आत्मज्ञान से मोच का अनुमव उदय होता है। मोक्षप्राप्ति के निमित्त किसी देवी, देवता अथवा गुरु की उपासना करने की आवश्यकता नहीं है। सममदार मनुष्य को तो आत्मदेव के सिवाय किसी और दूसरे देवता की आराधना नहीं करनी चाहिये। कोई देवता या गुरु विचार-रहित पुरुष को आत्मज्ञान नहीं प्रदान कर सकता। आत्मज्ञान का उदय तो केवल आत्म-विचार से होता है। इंश्वर सब के हृदय में निवास करता है। भीतर के ईश्वर को छोड़कर जो लोग वाहर ईश्वर की खोज करते हैं वे मूर्ख हैं। ईश्वर की प्राप्ति झान से और आत्मपूजा से होती है। ज्ञानी लोग संसार में सब कम्मों को आत्मदेव की निवेदन करके आत्मदेव की पूजा करते हैं। आत्मा की शाप्ति की इच्छा, आत्मा का वर्णन, आत्मा ही का ध्यान, आत्मा को ही सब कम्मी और भोगों का समर्पण —ये सब देवों के देव आत्मदेव के प्रसन्न करने की विधि हैं। मोज्ञप्राप्ति के लिये संसार ऋीर कमों को त्यागने की भी आवश्यकता नहीं है ।- क्योंकि जबतक संसार-भावना मन में है तबतक संसार से छुटकारा नहीं होता, और जबतक जीवपन, मनस्ता और शरीरभाव है तबतक धर्म करना ही पड़ता है। कमें और पुरुष में भेद नहीं है। इमारा व्यक्तित्व कर्म ही से निर्मित है। जबतक व्यक्तित्व है कर्म होता ही रहेगा। मोच दशा में कर्म के त्याग करने की आवश्यकता नहीं है। क्योंकि वासना और सङ्ग-रहित कमें बन्धन का कारण नहीं होता। अत-एव मोच के लिये न किसी देवता की उपासना करनी है और न कम्मों का त्याग ही करना है। करना क्या है ? आत्मज्ञान-प्राप्ति। वह होती है अपने ही पुरुषार्थ और विचार से। विचार तब होता है जब कि चित्त शुद्ध हो जाए। चित्त की शुद्धि शुभ कम्मों के करने से, साधुआं की सङ्गत से और शास्त्रों के अध्ययन से होती है। शास्त्रों के सिद्धान्तीं के ऊपर विचार और मनन करने से वे समझ में आते हैं. और समझ में आनेपर उनका अपने अनुभव में साझात्कार किया जाता है। जबतक आत्मानुभव नहीं होता तयतक ज्ञान नहीं होता। शास्त्रादि तो सङ्केत मात्र हैं। ज्ञान तो अपने ही विचार और अनुभव से दोता है।

केवल वाचिक और मानसिक निश्चय को ज्ञान नहीं कहते। ज्ञान उसको कहते हैं जो जीवन के व्यहवार में खाता हो। जिसका जीवन ज्ञानमय नहीं है, जो कहता कुछ है और करता कुछ है; जो ज्ञानप्राप्ति और ज्ञानचर्चा रुपया पैसा और बादर-सम्मान ही प्राप्त करने के लिये करता है वह ज्ञानी नहीं है. ज्ञान-चन्ध्र है। ज्ञानी वही है जो अपने ज्ञान के अनुसार आचरण करता है; जो ज्ञान में स्थित रहता है और जो अपने ज्ञान की अनुभव करता है। ऐसी दशा नित्य के अभ्यास से प्राप्त होती है। सहसा नहीं आ जाती। इस प्रकार के अभ्यास का नाम योग है। योग द्वारा ही मनुष्य संसार से पार होता है। योगाभ्यास की तीन विशेष रीतियाँ हैं:- (१) एकतत्त्व का गहरा अभ्यास, (२) प्राणों की गति का निरोध और (३) मन का लय। एकतस्य का अध्यास तीन प्रकार से दोता है-(१) बहा की भावना से, (२) पदार्थों के अभाव की भावना से और (३) केवलीभाव से । प्राणों की गृति का मन की गृति से बहुत घनिष्ठ सम्बन्ध है। यदि प्राण की गति रोक ली जाए तो मन की गति भी रुक जाती है। मन की गति के रुक जानेपर संसार का अनुभव चीण होकर आत्मा का अनुभव ही शेष रह जाता है। प्रामीं की गतिके रोकने के अनेक उपाय हैं जिनजो किसी योग्य गुरु से सीखकर प्रयोगमें लाना चाहिये। मन को विलीन करने की युक्ति आत्मा के अनुभव के प्राप्त कराने में सबसे सहल है। इसका अभ्यास आसानी से हो सकता है। मन संसारचक्र की नाभि है। जब मन वश में हो जाता है तब सारा संसार वश में हो जाता है; जब मन विलीन हो जाता है तब संसार भी ग़ायब हो जाता है। योगवासिष्ट में मन के निरोध करने की अनेक युक्तियाँ बताई गई हैं; उनमें से कुछ ये हैं:-(१) ज्ञान द्वारा मन की असत्य और मिथ्या (भ्रम समक्तर उसका परित्याग करना, (२) सङ्कर ल्पों का उच्छेदन करना, (१) विषयों के भोगों से विरक्त होना, (४) इन्द्रियों का निमह, (४) वासनओं का परित्याग, (६: ब्रह्कूार का त्याग, (७) असङ्ग का अभ्यास, (८) समता का अभ्यास, (६) कर्तृत्वभाव कात्यान, (१०) मन से सब वस्तुओं का त्याग और (११)नित्य समाधि का अभ्यास । मन के विलीम होनेपर परम ज्ञानन्द का अनुभव होता है ।

योगाभ्यास धीरे-धीरे और कमशः ही सिद्ध होता है। जानने वालों ने आत्मा का पूर्ण अनुभव होने तक इसकी सात मूमिकायें निश्चित की हैं। उनका वर्णन योगवासिष्ठ में कई स्थानों पर आया है।

वे सात भूमिकायें ये हैं:—(१) शुभेच्छा, (२) विचारणा, (३) ततुमानसा, (४) सस्वापत्ति, (४) असंसक्ति, (६) पदार्थाभावना और (७) तुर्यमा। इन सातों भूमिकाओं को पार कर लेनेपर मुक्ति का अनुभव होता है जिसमें जीव के सब वन्धन कट जाते हैं।

जीव के बन्धन में से कर्म का बन्धन एक वड़ा भारी बन्धन है। जीव जैसा जैसा कर्म करता है उसका उसे अवश्य ही फल प्राप्त करना होता है। कोई भी कर्म निष्फल नहीं होता, और प्रत्येक जीव को अपने किये हुए कम का फल भुगतने के लिये अपना व्यक्तित्व बनाये ही रखना पड़ता है। जबतक जीव जीव है और उसके मन में संसार के विषयों की वासना है, तबतक वह उनके प्राप्त करने का यह करता है। वह यत्र ही कर्म है। उस कर्म का फल अवश्य ही जीव को मिलता है। इस प्रकार जीव एक स्थिति से दूसरी स्थिति में, एक जन्म से दूसरे जन्म में, और एक लोक से दूसरे लोक में भ्रमता रहता है। एक कर्म का जब फल पा लेता है तो दूसरा कर्म करने लगता है। बहुधा कर्म का फल तव निलता है जब कि उसकी प्राप्ति की इच्छ। भी नहीं रहती। उस समय हम यह अनुभव करते हैं कि बास्तव में कर्म फल का नियम एक बहुत बड़ा बन्धन है। क्योंकि इच्छा न रहते हुए भी हमें बहुत से पदार्थी से बन्धना पड़ता है - यद्यपि ये वही पदार्थ हैं जिनके लिये कभी हमारे मन में पवल इच्छा थी श्रीर जिनकी प्राप्ति के लिये इसने कभी पूरा यत्न किया था। कर्म का बन्धन तभी आरम्भ हो जाता है जब कि जीव के हृद्य में वासना का उद्य होता है। वासना ही जीव की कर्म के फल से वान्धती है। यदि हम वासना रहित होकर कर्म करते रहें तो इसको उस कमें के फल से नहीं बन्धना पड़ता। वासना रहित रह कर कर्म करते रहने से जीव के सब बन्धन कट जाते हैं, और उसका जीवत्व ब्रह्मत्व में परिणत हो जाता है। मुक्त पुरुष कर्म के बन्धन से पूर्णतया ब्रुट जाता है।

स्थातमा का अनुभव जब उदय हो जाता है तब अविद्या और मन आदि का अभाव हो जाता है। परम उप्ति और परम आनन्द का ही भान रहता है। यह वह अनुभव है जिसका न तो वर्णन ही हो सकता है और न जिसकी किसी और अनुभव से उपमा ही दी जा सकती है। उसको वही समम सकता है जिसको वह अनुभव हो चुका हो। जिसको उसको वही समम सकता है जिसको वह अनुभव हो चुका हो। जिसको इस्साम के लिये भी अपने वास्तविक स्वहर में स्थिति प्राप्त हो गई है वह स्वर्ग के मुखों को मी उस अनुभव के आनन्द के सामने देय समक्तने लगता है। क्योंकि आत्मा का जो खाभाविक आनन्द है, संसार के सब आनन्द उसकी कला मात्र हैं।

इस अनुभव और आनन्द में जो मनुष्य जीते जी ही स्थित हो जाते हैं और जिनके सब प्रकार के बन्धन कट जाते हैं उनको योग-वासिष्ठ में जीवन्मुक्त कहा गया है। जीवन्मुक्त के लद्दाण विस्तारपूर्वक ध्रणीन किये जा चुके हैं। उनके यहाँ दुहराने की आवश्यकता नहीं है। केवल यही कह देना पर्याप्त होगा कि जीवन्मुक्त वह पुरुष है जिसने अपने ब्रह्मभाव को पूर्णतया जान लिया है और जिसका सारा ज्ञान, सारा व्यवहार, और सारे भाव उस उचतम दृष्टि से होते हैं। उसके लिये समस्त ब्रह्माण्ड उसका स्थान है; सारे प्राणी उसके बन्धु और आतमा है। वह सब कामों को निरपेल भाव से करता है; सब भोगों को वासना रहित होकर मोगता है; सब अवस्थाओं में आनन्द से परिपूर्ण रहता है। कभी मोह और अज्ञान के वश में नहीं होता। उसका जीवन परिपूर्ण, शान्त और दिन्य जीवन है। तोनों लोकों में उसके लिये न कुछ प्राप्य है और न कुछ त्याज्य है। वह महाकर्ता और महाभोका है। संसार के सारे व्यवहार करते हुए भी वह नित्य समाधि में रहता है। वह भौतिक शरीर से न प्यार करता है और न घृणा। वह अपने शरीर को अपने वश में रखकर उससे लोक)पकार के काम करता है। जैसा जैसा अवसर प्राप्त होता है उसके अनुसार वह व्यवहार करता है। प्राकृत व्यवहार से वह घृणा नहीं करता। बाहर से देखनेपर उसके और श्रहानी के कामों में विशेष भेद नहीं जान पड़ता, पर आन्तरिक भेद बहुत रहता है। अज्ञानी की सभी कियायें वासना से प्रेरित होती हैं—जीवन्मुक्त की कियाएँ यथाप्राप्त स्थिति के अनुसार, वासना से रहित होती हैं। जीवनमुक्त के मन की दशा भी एक अद्भुत दशा होती है। उसमें किसी प्रकार की वासना और संकल्प विकल्प नहीं उठते । वह सदा ही शान्त और सत्त्व रूप में रहता है। ब्रह्माण्ड की सारी शक्तियाँ जीवन्मुक्त की सेवा और रज्ञा किया करती हैं; श्रीर उसका जीवन एक दिव्य श्रीर ज्योतिर्मय जीवन ही जाता है - जिसके स्पर्श में आते ही दूसरे लोगों का कल्याण हो जाता है। प्रारब्ध कमें द्वारा प्राप्त भौतिक शरीर को समय आनेपर छोड़कर जीवन्युक्त का किसी शरीर से सम्बन्ध नहीं रहता; वह सब प्रकार से

ब्रह्ममय हो जाता है। पूर्ण से पूर्ण स्थिति का अनुभव करता है। वह समस्त ब्रह्माण्ड के साथ एकता का अनुभव करने लगता है, और उसका व्यक्तित्व जीता हो जाता है। इस अवस्था का नाम विदेह मुक्ति अथवा निर्वाण है। जीव का यही अन्तिम ध्येय है।

श्री योगवासिष्ठ महारामध्यण के दार्शनिक सिद्धान्तों को लेखक ने अपनी बुद्धि के अनुसार पाठकों के सामने विस्तारपूर्वक तथा संज्ञेपतः रखने का प्रयत्न कर दिया। इस सिद्धान्त को पढ़ते समय विद्वान् पाठकों के मन में वहुचा यह बात आई होगी कि इस प्रकार के सिद्धान्त भारतवर्ष के अनेक प्राचीन पन्यों-उपनिषत्, भगवद्गीता, पुराण और दर्शनों में भी पाये जाते हैं। यही नहीं, इस प्रकार के विचार माध्यमिक और विज्ञानवादा बौद्धदर्शन, मध्यकालीन सन्तों की वासी अर मुसलमानां के तसन्वुक (सूकीमत) और ईसाइयों के सन्तों के उपदेशों में भी मिलते हैं। प्राचीन, मध्यकालीन और आधुनिक पाआत्य दर्शन में भी इस प्रकार के अनेक सिद्धान्त मिलते हैं। आजकल के दर्शन और विज्ञान तो स्पष्टतया हमको वसिष्ठजी के सिद्धान्तों की खोर ही ले जाते हुए जान पड़ते हैं। इस विचार की पुष्टि लेखक ने अपने अंग्रेजी प्रत्य "योगवासिष्ठ ऐण्ड मोडनं थॉट" में की है )। लेखक ने इस प्रकार का तुलनात्मक विवरण यहाँ पर प्रन्थ के विस्तार के भय से नहीं किया। दूसरे भाग में इस प्रकार का अध्ययन पाठकों के सामने रखकर योगवासि ३ के इस कथन को पुष्टि की जायेगी कि-

ंबदिद्वास्ति तदम्बन्न बन्नेद्वास्ति न तत्कवित् । इदं समस्तविज्ञानशाककोशं विद्वुचाः ॥" (३।८।१२)

जो बातें इस प्रन्थ में हैं वे और और प्रन्थों में भी मिलेंगी। जो इसमें नहीं हैं वे कहीं नहीं मिलेंगी। विद्वान क्षेग इसको सब विज्ञान-शास्त्रों का कोश सममते हैं।

तुलनात्मक अध्ययन के पश्चात् यह भी आवर्यक है कि इम योगवासिष्ट के दार्शनिक सिद्धान्तों को निष्पन्न भाव से समालोचक की दृष्टि से देखकर यह निश्चित कर कि ये सिद्धान्त कहाँ तक युक्तियुक्त हैं, क्योंकि वसिष्ठजी ने स्वयं हमको यह शिन्ना दी है कि—

युक्तियुक्तमुपादेयं वचनं बावकाद्दि। सन्वकृणमिव त्याज्यमध्युकः पण्डलस्मना॥ सोऽस्मात्तातस्य कृषोऽयमिति कोषं पिषत्यपः। त्यक्तवा गाहुं पुरस्यं तं को नाझास्त्वतिरागिणम् ॥ अपि पौद्धमादेवं शास्त्रं चेशुक्तिबोधकम्। अन्यकृषमिव त्याज्यं भास्यं न्याच्यकसेविना ॥ (२।१८।२,४,२)

युक्ति युक्ति वात तो बालक की भी मान लेनी चाहिये; लेकिन युक्ति से च्युत बात को तृण के समान त्याग देनी चाहिये, चाहे वह नहा। ने ही क्यों न कही हो। जो अतिरागवाला पुरुष अपने पास मौजूद रहते हुये गङ्गाजल को छोड़कर कूँवें का जल इसलिये पीता है कि यह कूँवाँ मेरे पिता का है, वह सबका गुलाम है। जो न्याय के भक्त हैं उनको चाहिये कि जो शास युक्तियुक्त और ज्ञान की बृद्धि करनेवाला है उसको ही प्रहण करें, चाहे वह किसी साधारण मनुष्य ही का बनाया हुआ क्यों न हो; और जो शास्त्र ऐसा नहीं है उसको तृण के समान फेंक दें, चाहे वह किसी ऋषि का बनाया हुआ हो हो।

इस प्रकार के समालोचनात्मक धाष्ययन के लिये भी यहाँ पर त्यान नहीं है, यह भी दूसरे भाग का विषय होगा (जो पाठक अंग्रेजी भाषा से भलीभौति परिचित हों वे इस सम्बन्ध में हमारी अंग्रेजी पुस्तक "दो फिलासोफी ऑफ दी योगवासिष्ठ" का अन्तिम अध्याय पढ़ लें)। अब तो हम इस भाग को यहीं समाप्त करके

ईश्वर से प्रार्थना करते हैं :-

सर्वस्तरत दुर्गाण सर्वो भद्राणि पश्यत । सर्वस्सद्बुद्धिमामोत सर्वस्सर्वत्र नन्दतु ॥ दुर्जनः सञ्जनो भूयात् सञ्जनः श्रान्तिमाप्नुयात् । शान्तो मुच्येत बन्धेभ्यो मुक्तश्चान्यान् विमोचयेत् ॥

सब लोग कष्टों को पार करें. सब लोग भलाई ही देखें, सबको सद्बुद्धि प्राप्त हो, सब सर्वत्र प्रसन्न रहें। दुर्जन सज्जन बन जावें, सज्जन शान्ति प्राप्त करें, शान्त लोग बन्धनों से मुक्त हों, तथा मुक्त लोग औरों को मुक्त करें।

# अनुकमिण्का

| <b>ਬ</b>                        | अमृतबिन्दूपनिषद् १                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
|---------------------------------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| अध्युपनिषद् ४७, ५७, ६६          | अरिष्टनेमी राजा २९, ३०, ७१                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| अध्युपनिषद् और योगवासिष्ट ५७    | क्षञ्जेनोपाल्यान १३८                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
| भजातवाद ३७२                     | अविद्या २२६, ३५४                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| भजान ३८३                        | — की ससता ३९९                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
| अञ्चानी को मौत से क्षेत्र २९०   | — के विख्य का नाम                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| अज्ञानी को दी दुःण होता है १७४  | नाम नाका नहीं ३६०                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| जल्यन्त तामसी ३३९, ३४१          | — जाकर नहीं छौरती ४८०                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| सहैत १९०, ३४२                   | — से अविधा का नाश ४०३                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| अहैत बेदान्त ४, ७, १३, १९, ३४   | अखबोप ३०                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| अध्मयस्या ३३९                   | erage \$0                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
| अञ्चातमरामाथण ६, ७              | — का अभ्यास ४४१                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| अनन्त अहर खगत् २०८              | असँसक्ति ४२३                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| अनुभव                           | श्रद्धार २२४                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| — भारमा का ४७५,४७७              | — का स्वाग ४३६                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
| — — कद होता है १८८              | अहंभाव के क्षीण होने पर दोषों                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
| मरने के प्रधाद का ३९४           | से नियुत्ति ४४१                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| मरने के समय का                  | सहसाव को मिराने की विधि ४३७                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
| मीत के पीछे का                  | अहंभाव बार प्रकार द्या १७९                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| अञ्चपुर्वोपनिषद् ४, ४६, ५२,     | अहंभावना ३८३                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| प्रमुखायास्य । प्राप्त १५       | सहिल्यासनी की कथा ८६                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
| अञ्चर्णोपनिषद् और योगवासिष्ठ ४२ | व्या                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
| अपने आपको परिमित समझना ३४२      | आउट लाइन ऑफ़ इविडयन्                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
| अपरोक्षानुभृति ३, १३, १८        | फ़िलांसोफी ६                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| अभिनन्द १०                      | आकाशन की कथा                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| अभिनम्द गौड़ ४, ९, १०, ६५       | आकाषा, तीन ३१६                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
| अभ्यहर, प्रो॰                   | आतियादिक देव २२१                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
|                                 | आत्मज्ञान की इत्यत्ति ४०।                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
| अभ्यास का महत्त्व २४९           | The state of the s |

| आत्मज्ञान से द्वी परम शान्ति                  | १७५    | आर्पशमायण                  | - 21     |
|-----------------------------------------------|--------|----------------------------|----------|
| आत्मदेव की पुत्रा की विधि                     | \$ 68  | आईत (दर्शन)                | 1        |
| <b>कात्मबो</b> च                              | ३, १६  | 3                          |          |
| भारमा का अनुभव                                | 800    | इस्वाकु की कथा             | 584      |
| आत्मा के । अनुभव का वर्णन                     |        | इङ्गलिश ट्रान्सलेशन आफ     |          |
| नहीं हा सकता                                  | 500    | योगवा                      | सिष्ट ३१ |
| आरमा के लिये जीवन मरण ना                      | ति ३०० | इण्डियन् आइडियसिएम         | 38, 39   |
| आत्मा के सिवाय और किसी                        |        | इण्डियन् कि छॉसोक्री       | E, 78    |
| देवता की आराधना न                             | हों    | इद्यमता                    | 230      |
| कानी चाहिये                                   | 3 6 6  | इन् दी बुद्स आफ़ गांड      | रिय-     |
| आत्मा को मुखना                                | \$ 63  | साइज़ोशन                   | 3        |
| आत्मानन्द                                     | 360    | इन्दु बाह्मण के लड़कों की  | कथा ८४   |
| आत्मानुभव कव होता है                          | 866    | इस्द                       | 30       |
| जातमानुभव के उदय के सक्षम                     | 800    | इन्द्र की वद्वानी          | 19×      |
| आत्मानुभव में मन का सभाव                      | Sad    | इन्ड्जासोपाच्यान           | 50       |
| आत्मा यद्यपि सब जगह है तो                     |        | इन्द्रिय                   | 930      |
| भी उसका मनमें प्रकार                          | I      | इन्द्रिय-निप्रह            | 898      |
| होता है                                       | 963    | इस संसार में कुछ भी त्या   | η-       |
| आत्रेय, बी॰ एस॰, बा॰                          |        | करने और प्राप्त करने       |          |
| 38, 39, 3                                     | 8.30   | नहीं है                    | ४३३      |
| आधि और व्याधि                                 | 384    | -                          |          |
| आधि के क्षय होने पर व्याधि                    |        | रेंचर की सत्ता जगत के वि   | मा       |
| का क्षय                                       | 3.45   | नहीं है                    | 382      |
| शाधिभौतिकता की भावना के                       |        | रेचर सबके भीतर है          | 3 8 3    |
| कारण ही सुदम लोकों व                          | EI .   | ईखरोपाच्या <b>न</b>        | १वद      |
| दर्शन नहीं दोता                               | 358    | 3                          | 200      |
| माधि से न्याधि की उत्पत्ति                    | 349    | उत्तररामचरित्र             | 48       |
| भाय के थोड़े और अधिक होने-                    |        | उत्पत्ति से पद्दिले जीव के | पूर्व    |
| का कारण                                       | 308    | कर्मी का अभाव              |          |
| गयु-निन्दा                                    |        |                            | 665      |
| गडस्य-निन्दा                                  | 858    | उपनिषद् २, ४, २, ११,       |          |
| ायस्थाय । । । । । । । । । । । । । । । । । । । | 808    | 33, 38                     | . 89, 85 |

| उपसंहार                      | 406   | कल्पना                                  | 239          |
|------------------------------|-------|-----------------------------------------|--------------|
| D.                           |       | — के अतिरिक्त पदार्थी में               |              |
| एक तस्य का अभ्यास            | 880   | कोई द्रव्य नहीं है                      | 725          |
| पुक्त बार जाकर अविचा नहीं    |       | —वाद                                    | १९३          |
| हौरती                        | 850   | —ही <b>ब</b> ड़ता का रूप धा             | र्ण          |
| एक ब्रह्म से अनेक की सृष्टि  | 336   | कस्ती है                                | 8 610        |
| एक शरीर को छोड़कर बीव क      | 1     | काकमुत्रुण्ड की कथा                     | 3 5 9        |
| इसरे में प्रदेश              | 385   | कारण रहित होने से जगत्                  |              |
| प्रवीडोकिल्स                 | 290   | स्रम है                                 | \$15.0       |
| वृत्तिमेण्ड्स क्षांफ इण्डियन |       | कार्येण्टर, डा॰                         | 48           |
| ভাৰিত                        | १८६   | काल का सब ओर मान्राज्य                  | १६३          |
| प हिस्ती आंक्र इव्डियन       |       | काखिदास (                               | , 47, 48     |
| फ़िलांसोकी ३४, ३४            | . 35  | काष्ट्रवैद्यधिकोपाड्यान                 | 840          |
| ù è                          |       | किराटोपास्थान                           | 883          |
| एन आडट-लाइन् ऑफ़ रिलीज       | B     | कीध, प्रोव                              | 6, 40        |
| खिर चर ऑफ़ इण्डिया           | 3.8   | <b>बु</b> ण्डस्ति                       | 3 50         |
| देन्दवोपाछ्याव               | 264   | —हारा प्राप्त दोने                      |              |
| Additions.                   |       | वासी सिदियाँ                            | 360          |
| क्चगीता                      | 200   | —योग द्वारा मिदियों की                  | प्राप्ति ३७० |
| कचगाता<br>कचोपाव्यान         | 584   | केवळजागर                                | a g w        |
| क्रिया                       | 43    | केवलीभाव                                | 565          |
|                              | 63    | कोई देवता विचार रहित पुर                | य को         |
| कदरी राखसी की कहानी          | 884   | आत्मज्ञान नहीं दे सक्ता                 |              |
| कतृत्व का त्याग              | 6. 60 | कोनो सःहव                               | 8,80         |
| कप्रमञ्जरी                   | 224   | कीन मीत के बस से बाहर है                | 308          |
| कसं                          |       | क्रासिकल संस्कृत लिट्टे चर              | 3.6          |
| —का स्वरूप                   | 858   | क्षीणजागर                               | 236          |
| —त्याम की अनावस्थकता         | 366   | वा                                      |              |
| — फल का अटल नियम             | 865   | गाची की कथा                             | 208          |
| — बन्धन से खुटकारा           | 863   | ्णपीवरी                                 | *35          |
| —बन्धन से मुक्ति की विधि     | 8 8 5 | रुपपावस<br>गैक्सिक्टे देर इण्डिशेन सिट् |              |
| —योग                         | 800   | distant at disease int                  | £, €, ₹0     |
| करत के बस्त में सर्वतान      | 388   |                                         | 18 14 4      |

| गौड़पार एंण्ड वसिष्ठ १६, व  | 4, 34  | —केवल अम है, वास्तव में                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |        |
|-----------------------------|--------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|--------|
| गौद्पादाचार्य, भी ७, ११,    | 24     | सत्य नहीं                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | 3,99   |
| २४, २८, ३५                  |        | —के साथ वहा का सम्बन्ध                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | - 2.11 |
| घ                           |        | 388, 3                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | 64-360 |
| धनजागर                      | 936    | —( वीनों ) ब्रह्म के भीवर                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | 339    |
| च                           |        | — न सस्य है, न असस्य                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | 886    |
| चन्द्रकारत                  | 80     | —त्रहाका बृंहण मात्र है                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | 333    |
| चार प्रकार का अहंभाव        | 364    | —भ्रम मात्र है, कारण रहित                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |        |
| चार्वाक (दर्शन)             | 44     | दोने से                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | 300    |
| वित्त                       | 229    | —सत् और असत् दोनों ही दे                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | 385    |
| — ही चग्रस्ता               | 244    | —सत्य मुखों के छिये है                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | 3 9 16 |
| —शुद्धि                     | 803    | जनक के जीवनमुक्त दोने की क                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | -      |
| —ही अविद्या है              | 249    | जन्ममरण का अनुसव आत्मका                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |        |
| चित्तोपारुयान               | cu     | न दोने तक दोता है                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | 298    |
| चिरजागर                     | 290    | जब तक जान है तब तक जीव                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | -71    |
| चौथी अवस्था                 | 305    | अन्यकार में है                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | वद्    |
| चौथी ज्ञान-म्मिका           | 258    | जब तक अज्ञान है तभी तक                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |        |
| 國                           |        | जगत् का अनुभव है                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |        |
| छडी ज्ञान भूमिका            | 896    | The state of the s |        |
| জ                           |        | जाप्रत् २३१                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | 8, 300 |
| बगत्                        | 305    | बावत् अवस्था                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | 200    |
| —का अनुभव, जब तक            |        | जाप्रतस्वप्त २३५                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | , 436  |
| भज्ञान है                   | 396    | जावत्, स्वयन सुवृष्टि और चौथी                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |        |
| —का अनुभव भी स्वयन है       | 208    | अवस्था                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | 264    |
| —का दृश्य स्वयन के समान है  | 305    | जाबास उपनिषद                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | 9      |
| —का ब्रह्म के साथ ताडात्म्य | \$88   | जीव                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | 220    |
| —का मिथ्यापन                | 388    | —अहंभाव को कैसे धारण                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |        |
| –की उत्पत्ति ब्रह्मा से     | \$ 0.8 | करता है                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | 226    |
| —के अनेक नाम                | 308    | —का बन्धन अपने आप का                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |        |
| —के अस का क्षय              | 養養の    | बनाया हुआ है                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | 388    |
| -के रूप में प्रकट होना      |        | —का मिथ्यापन                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | 344    |
| ह्म का स्वभाव ही है         | 332    | _தி வகை வீசவ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | 533    |

| —की उत्पत्ति और स्वका                        | जीर न त्याच ४९०                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
|----------------------------------------------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| सर्वत एक नियम २६                             |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| —की परतह जातियाँ <b>१३</b>                   |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| —की परस्परा ३०:                              |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| —की परिस्थितियां उसके                        | —यथा प्राप्त अवस्था के अनु-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
| मन की श्वी हुई हैं २५२                       |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| —की बह्या से उत्पत्ति <b>१</b> ४१            |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| —की सात अवस्थायें <b>२३</b> ।                |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| —में सब कुछ प्राप्त करनेकी                   | —समाधि में, संसार का व्यवद्वार                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
| भनन्त शक्ति - २४५                            |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| —शरीर कैसे बनता है २२६                       |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| —संसाररूपी अन्यकार में,                      | 0 0 00                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
| बाबसक अज्ञान है - २६१                        |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| शेवन                                         | बीवों की उत्पत्ति और छवका                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
| —की असारता १७१                               | सर्वत एक नियम १४४२                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| की दुर्दका १६१                               | जीवों की पन्द्रद वातियाँ १६८                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| —को मुली भीर निरोग                           | जीवों की संख्या अनन्त २३३                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
| रखने का उपाय १५७                             | जीवों की रुष्टि और प्रलय का                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
| —में दुःख और अशान्ति का                      | पुनः पुनः द्दोना २११                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
| सान्नाच्य १५९                                | जीवों के सात प्रकार १३६                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
| —में पुरुषार्थ का महत्त्व १७७                | जैमिनीय (दर्शन) २२                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| —में सुख कहाँ है। १६३                        | जैसा मन वैसी गति २५१                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
| विन्मुक्त ४८३                                | बैसी हड़ भावना वैसा ही फल २४८                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
| —और सिद्धियाँ ५००                            | ज्ञान-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
| —का चित्त ४९९                                | —को मुमिकाओं का दूसरा                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| —का जीवन ही झोमायुक्त                        | विवरण ४५४                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
| —का जावन हा बारमायुक्त<br>जीवन है ५०१        | —की मूमिकार्य ४ <b>९</b> १                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
|                                              | —की साव भूमिकाओं का                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| —का यथा प्राप्त अवस्थातु-<br>सार व्यवहार ४९७ | A STATE OF THE STA |
|                                              | —की सात भूमिकार्षे ४९२                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
| —की गति, सरण के उपरांत २९९                   | 5 C SC                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
| —के स्थान ४८३                                | का दूसरा काथन रही ३८९                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| —ने क्षिये न कुछ प्राप्य है                  | an Karr men de de                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |

| —हारा जगत् आत्मा में      |       | तुर्यमा                       | 893   |
|---------------------------|-------|-------------------------------|-------|
| विकीन हो जाता है          | 348   | तुर्यावस्था -                 | 206   |
| —इासा स्थूख मावना की      |       | तुयांवस्थास्थित मुनिकी क्या   | 685   |
| निवृत्ति                  | 385   | तृष्णा की जलन                 | 250   |
| —प्राप्ति के साधन         | 805   | नृष्णा की बुराई               | 893   |
| —पासि में बाख का उपयोग    | 1803  | तेज्ञोबिन्द्यनिषद्            | 9     |
| —47 <u>3</u>              | 805   | स्थाम का फल                   | 888   |
| — युक्ति                  | 856   | त्रिपुरतापिनी-उपनिषद्         | ٩     |
| —सिब्                     | 806   | য                             |       |
| —से अविद्या का नावा       | 298   | धीस्म इन् मैडीवल इण्डिया      | 18    |
| —से ही रेवरपाष्ठि         | \$ 93 | द                             |       |
|                           | 508   | दक्षिणामूर्विस्वोत्र          | 10    |
| —ही मोक्षत्राप्ति का साधन |       | दाम, ज्याल और कटकी कहानी      | 45    |
| ज्ञानवासिष्ट              | 8     | दागुरोपाल्यान                 | 90    |
| ज्ञानवैराग्यप्रकाश        | 150   | दिवाकर मिश्र                  | 44    |
| ज्ञानी                    | 800   | दी प्रोवेबिक देट आफ्र कम्पो-  |       |
| —सोगों की देवपूजा         | 359   | ज़ीबान आंफ़ योगवासिष्ठ        | 38    |
| द्वेय त्याग               | 834   | दुःख का कारण                  | 6.08  |
| 3                         |       | दुःखनिवृत्ति का उपाय          | 548   |
| डिवाइन् इमैजिनिएम भाफ     |       | दु:सःमुख भी वित्त के आधीन हैं | 398   |
| वसिष्ठ                    | - 39  | दूसरी भूमिका                  | 895   |
| <b>a</b>                  |       | दूसरों के मन का ज्ञान         | 953   |
| वनुमानसा                  | 843   | दश्य जगत् की उत्पत्ति का कम   | स्ट्र |
| तमोराजसी                  | 388   | हरय पदार्थ भी चिन्मय हैं      | 175   |
| वापसोपाल्यान              | 296   | दृष्टान्त का एक अंश ध्यान में |       |
| वामसवामसी                 | 585   | रखना चाहिये                   | 268   |
| वामससस्या                 | 288   | दृष्टान्त की उपयोगिता         | 265   |
| वामसी                     | 588   | देश और काल कल्पित हैं         | 299   |
| तीन क्षाकाश               | 288   | देश और काछ का परिमाण          |       |
| तीन प्रकार का योगाञ्यास   | 850   | मन के आधीन                    | 254   |
| तीनों बगत् वहा के भीतर    | 335   | देह की सरम्यता                | 256   |
| वीसरी योगभूमिका           | 844   | देह, पदार्थ आदि भी मन है      | 288   |
| कालरा नामग्रामका          | 23.   | date ages and make a          |       |

| दैव ( माग्य ) कोई वस्तु नहीं    | 500   | पराधीनता की निन्दा                 | 200   |
|---------------------------------|-------|------------------------------------|-------|
| दैव शब्द का यथार्थ प्रयोग       | 806   | पाखरात्र दर्शन                     | 2.2   |
| इष्टा और दश्य                   | 375   | पांचवीं सृमिका                     | 895   |
| —का अनम्यस्व                    | 295   | पाचाणोपाङ्यान                      | 244   |
| —की एकता विना ज्ञान             |       | पुण्य और पावन की कथा               | £=3   |
| नहीं दो सकता                    | 323   | पुरुष (बीव) और कर्म में भे         |       |
| द्रष्टा के भीतर से ही हरय का उद | य १९९ | नहीं है                            | 865   |
| घ                               | 7700  | पुरुषार्थ द्वारा दी सब कुछ प्राप्त |       |
| ध्येय त्याग का स्वरूप           | 838   | होता है                            | १७७   |
| न                               | 33    | पुर्वष्टक                          | 226   |
| नागानुन                         | 30    | A                                  | 4, 80 |
| नाना प्रकार की सृष्टियाँ        | 280   | पैहुलोपनिषद् और योगवासिष्ठ         | 45    |
| मारायणभट्ट                      | 6.8   | प्रकाशात्मा                        | 8     |
| नारायणस्वामी अय्यर              | 38    | प्रकृति २२७                        | ₹8€.  |
| नियति                           | 25a   | —का जातमा के साथ वादातम्य          |       |
| —का भारम्भ                      | 286   | प्रत्यक्ष का स्वरूप                | 200   |
| —का पुरुषार्थसे सम्बन्ध         | 286   | प्रत्यक्ष ही प्रमाण है             | 5 < 4 |
| नेति नेति                       | 300   | प्रत्येक जीव का विश्व अलग-         |       |
| <b>बैट्यायिक</b>                | 33    | असम है                             | 203   |
| न्याय ( दर्शन )                 | 22    | प्रत्येक मनमें सृष्टि करनेकी वाचि  |       |
| q                               |       | प्रथम ज्ञान-भूमिका                 | 894   |
| पञ्चद्वी                        | 8, 5  | प्रवल पुरुषार्थकी नियतिपर विजन     | 999   |
| <b>प्</b> दार्थामावना           | 843   | प्रकारकास में बहा ही शेष           |       |
| पदार्थों के अभाव की भावना       | 855   | रहता है                            | 252   |
| परम तृप्ति का अनुभव             | 808   | प्रस्तावना                         | (0)   |
| परम ब्रह्म                      | 386   | प्रह्वाद की कथा                    | 200   |
| सम सिद्धान्त                    | २६३   | प्राण और मन का सम्बन्ध             | 884   |
| समात्मा का ज्ञान केवल अनुभव     |       | प्राणविद्या                        | 858   |
| द्वारा दोता है                  | 200   | प्राणायाम द्वारा प्राप्त सिदियाँ   | 548   |
| रमानन्द                         | 364   | प्राणायाम स्वामाविक                | 850   |
| सलोक के अनुभव के प्रधात         | -     | प्राणों की गति का निरोध            | 883   |
| जीवन की दशायें                  | 250   | प्राणोंकी गतिको रोकनेकी युक्तिय    | 888   |
|                                 |       |                                    |       |

| <b>4</b>                      |       | —का कर्र त्व सत्ता मात्र से | 380 |
|-------------------------------|-------|-----------------------------|-----|
| क्रकुंबार, ढा॰ ६.८            | 8,51  | —का क्यां स्वभाव है यह      |     |
| फ़िलांसोफ़ी बांफ़ योगवासिष्ठ, |       | कहना असम्भव है              | 388 |
| दी                            | 38    | —का वर्णन                   | 1   |
| - A                           |       | — - नहीं हो सकता            | 380 |
| बन्धन और मोक्ष                | 348   | —का विकास                   | 133 |
| -दोनों ही वास्तव में मिथ्या   | 366   | —का स्पन्दन बहा से अन्य सा  |     |
| बन्धन का स्वरूप               | 358   | रूप धारण कर                 |     |
| बन्धन के कारण                 | 363   | बेता है                     | 200 |
| वित की कथा                    | 804   | —का स्पन्दन स्वाभाविक है    | 204 |
| पाण                           | 9.3   | —का स्वसाव अगत् के रूप      |     |
| बाखाख्यायिका                  | 68    | में प्रकट दोना              | 336 |
| बाल्यावस्था की दुर्दका        | १६८   | —की अनेक शक्तियाँ           | 385 |
| बाहरी देवता की पूजा मुख्य     |       | —की स्पन्द्शिक्त            | 283 |
| नहीं, गीण है                  | 250   | — के कुछ करियत नाम          | -   |
| बाह्य व्यवहार में ज्ञानी और   |       | —के लिये निमेष का अंबा      |     |
| भज्ञानी की समानता             | 840   | सारा सहिकाल है              | 336 |
| बिना अभ्यास ज्ञान सिद्ध नहीं  |       | - को ''आत्माण भी नहीं       |     |
| होवा                          | 806   | वह सकते                     | 198 |
| विक्छियोगाफ्री                | 80    | —को एक अधवा अनेक भो         |     |
| बिल्बोपाल्यान                 | १५७   | नहीं कह सकते                | 386 |
| बी॰ पुछ० आन्नेय, बा॰ ३४, ३    | 9.    | —को जगत् का कर्ता नहीं      |     |
|                               | 5, 30 | कद सकते                     | 199 |
| बीजजायत                       | 238   | -को जगत् का कारण कदना       |     |
| बीजनिर्णय                     | 434   | टीक नहीं है                 | 364 |
| बुदापे की निन्दा              | 200   | —हो जगत् का बीज भी          |     |
| बुद्धि                        | 338   | नहीं कह सकते                | 366 |
| बृह्दसंन्यासोपनिषद् २, ३      | 8, 30 | —तत्र और प्रकाश दोनों से    |     |
|                               | 8, 30 | परे है                      | 320 |
| भीद (दर्शन)                   | 3.3   | —न जड़ है, न चेतन           | gat |
| AU                            | 325   | — भाव का अभ्यास             | H44 |
| —'आत्मा" भी नहीं              | 322   | —मावना                      | 850 |

| —में किसी श्रकार का               | भगवान् दास जी, डा॰ २                  | .83.36 |
|-----------------------------------|---------------------------------------|--------|
| विकार नहीं हो सकता ३६६            | भगीरथोपाख्यान                         |        |
| —में नानाता का स्पर्श नहीं ३३९    | भग्डारकर                              | 3.8    |
| —में स्पन्दन होना उसकी            | भरद्वाज                               | 38,30  |
| अपनी छीला है ३०६                  | 7.0                                   | 18,19  |
| —विद्या और अविद्या से परे ३१९     | भवभृति                                | 38,34  |
| —शुन्य है, न भावात्मक ३१८         | मारतीय दर्शन                          | - 4    |
| —ही जगत् के रूप में प्रकट         | भारतीय दर्शन का इतिहास                |        |
| होता है ३३७                       | भारतीय साहित्य का इतिहास              |        |
| क्षा २८,२१,२२१,३०४                | भास और विलास का संवाद                 | 100    |
| —कर्मबन्धन से सुक्त है ३०८        | भीम, भास और इड़ की कहानी              |        |
| —का शरीर केवछ सुक्स है ३०८        | भेद को ज्ञानीपरेस के लिये मानन        |        |
| —का स्वरूप मन है ३०४              | भोगों की नीरसता                       |        |
| — की उत्पत्ति का कोई              | भोगों से विरक्ति                      | 23.5   |
| विशेष हेतु नहीं है ३०८            | म                                     |        |
| - की उत्पत्ति यसम बहा से          | मही की कहानी                          | 398    |
| होती है ३०१                       | मणिकाचोपाच्यान                        | 588    |
| — इत विश्व और जीव इत              | सन ३३०                                | 148    |
| विश्व का सम्बन्ध २०४              | —और वहा का भेद                        | 243    |
| — जगत् का सृष्टिकतां है २०४       | —का बनावा हुआ शरीर है                 |        |
| —हारा प्राप्त ज्ञानका उपरेकार् ७६ | —का ब्रह्म के साथ तादातम्य            |        |
| —बहा की संकलप-पालि का             | —— <b>毒1</b> 原理                       | 84.ई   |
| रचा हुआ रूप ३०७                   | —का स्वरूप                            | 250    |
| —से उत्पन्न जगत् मनोमय            | —किस प्रकार मस्                       | d .    |
| \$ 380                            | वाता दे                               | 834    |
| —से जगत् की उत्पत्ति ३०४          | —की अद्भुत शक्तियाँ                   | 588    |
| ही संसार की रचना                  | —की खुद्धि हारा प्राप्त <b>होने</b> - | -      |
| करता दे े ३०१                     | बाढी सिद्धियाँ                        |        |
| । क्षाण्डोपाच्यान १५६             | —के अनेक नाम और रूप                   | 344    |
| भ                                 | —के हड़ निश्चय की शक्ति               | -350   |
| क्तसागर १                         | —के विरोध करने की                     | -      |
| विवसीता २१५,२२,६७,६८,६९           | बुक्तियाँ                             | 332    |

| —के छीन दोने का आनन्द           | 888  | मानसोरकास                      | 8     |
|---------------------------------|------|--------------------------------|-------|
| —के शान्त और महान्              |      | माया २२६                       | 6,445 |
| होने पर ही आनन्द का             |      | मालतीमाधव                      | 38    |
| <b>अनुभव</b>                    | 250  | मिथ्या भावना                   | 144   |
| —कैसे स्यूख दोता है             | 848  | मिस्टिक पुक्स्पीरियन्सेज्      | 3     |
| -बगत् की रचना में पूर्णतया      |      | मुक्ति और जड़ स्थिति का भेद    | 365   |
| स्वतस्त्र है                    | 989  | मुक्तिकोपनिषद् ५, ४६, ४        |       |
| —बगत् रूपी पहिचे की             |      | 44, 4                          |       |
| नामि है                         | वहरू | मुक्तिकोपनिषद् और योगवासि      |       |
| —जैसा, वैसी गति                 | 298  | मुक्ति, सरेह और विरेह में विशे |       |
| —में बगत् के रचने की            |      | भेद नहीं                       | 305   |
| शकि है                          | 388  | मुण्डकोपनिषद्                  | 3.8   |
| —सर्वशक्ति सम्पन्न है           | 588  | मुमुक्षुप्रकरण                 | 38    |
| —संसारवक की नामि है             | 833  | मृश्री के छिये ही जगत, सत्य है | 340   |
| मनुस्मृति                       | 33   | म्ल आधि                        | 2910  |
| मनोहरिणकोपाल्यान                | 999  | मूल वंध-बोगवासिष्ठ, छबु        |       |
| मन्त्र चिकित्सा                 | 995  | थोगवासिष्ठ                     | 2.5   |
| मरने के पश्चात् का अनुमव        | 368  | मेघबृत                         | 10    |
| मरने के पीछे बोवन्मुक्ति की गति | 999  | मैक्स्मूख्य                    | 3.6   |
| मरने के समय का अनुभव            | 335  | मैत्रापण्युपनिषद्              | 4,40  |
| मछ                              | 444  | मैबेप्युपनिषद् और योगवासि      | 8 56  |
| महाउपनिषद् ४,७,४६,४८,           |      | में क्या हूँ                   | 500   |
| 84,40,48,4                      | 4,49 | में चित्त हूँ                  | 398   |
| महाउपनिषद् और योगवासिष्ठ        | - 85 | में देख हैं                    | 285   |
| महाकर्ता ४७२                    | ,852 | में सर्वातीत भारमा है          | 260   |
| महाजापत्                        | 858  | में सारा विश्व हूँ             | 263   |
| मद्दात्यागी                     | 880  | मोक्ष                          | 308   |
| सद्धारामायण                     | 8    | — का अनुभव कव होता रै          | \$ 64 |
| माण्डूक्य उपनिषद् २१            | ,202 | —का स्वस्य                     | \$ 58 |
| माण्डूक्य कारिका ३,११,१९,       |      | —के चार हारपाछ                 | 883   |
| २०,२१                           | ,202 | —दो प्रकार का 🕯                | 328   |
| मामसी चिकित्सा                  | 494  | —प्राप्ति का कुल्य             | 354   |

| —प्राप्ति के लिये कर्मत्याग की        | 10 0  | योगञ्जण्डल्युपनिषद् और योग-     |         |
|---------------------------------------|-------|---------------------------------|---------|
| भावस्यकता नहीं                        |       | वासिष्ठ                         | 79      |
| —प्राप्ति के खिये देवता की            |       | योगवासिष्ट—                     |         |
| बाराधना की ज़रूरत नहीं                |       | —और कुछ उत्तरकासीन              |         |
| मोझोपायसार                            | 70    | उपनिषत्                         | 84      |
| मोद्दान्धता                           | 254   | —और भगवद्गीता                   | 5.0     |
| मीव                                   | 264   | —जीर माण्ड्च्यकारिका            | 75      |
| — के पीछे का अनुभव                    | 263   | —कद लिखा गया होगा               | 6       |
| —के पीछे यदि जीवन है                  |       | - का अन्य दर्शनों से मत         |         |
| तो उत्सव की बात है                    | 265   | भेद                             | 226     |
| —के बस से कीन बादर है                 | 308   | —का प्रत्यक्ष                   | 69.0    |
| —के समय अज्ञानी को दी                 |       | —का भारतीय दार्शनिक             |         |
| क्रों वा                              | 350   | साहित्य में स्थान               | 8       |
| —क्या है ?                            | 260   | —का सिदान्त ( परम )             |         |
| —हरने की वस्तु नहीं                   | २८६   | अधिकारी को ही बवाना             |         |
| —यदि सर्वनाश है तो भी                 |       | चाहिये                          | 303     |
| झच्छी बात है                          | 308   | —की कथा                         | 90      |
| अं क्षा नात व                         |       | —की बैडी                        | €0      |
| यहाँ पर कुछ भी स्थिर नहीं             | 280   | <b>—की इ</b> स्त्रिखित प्रतिपाँ | 80      |
| बाज्ञवलक्योपनिषर् ५                   |       | —के अनुवाद                      | 1 34    |
| याज्ञवलक्यापानपर् और योग-             |       | अंग्रेज़ी                       | - 36    |
| वासिष्ठ                               | 96    | st                              | 36      |
|                                       | 206   | हिन्दी                          | 3 a     |
| योग<br>—की निष्ठा                     | 208   | <u></u> के उपाल्यान             | We      |
|                                       | -     | _कं काछनिर्णय के सम्ब-          |         |
| —भूमिकाओं का प्रथम<br>विवरण           | 848   | स्य में                         | 11      |
|                                       | 848   | —के दार्शनिक सिदान्त            | 148     |
| —भूमिकार्थे<br>—सार्ग पर चलनेवालों की | 10-11 | _के दार्शनिक सिदान्तों के       |         |
|                                       | 286   | ब्राह्म में                     | - 58    |
| मृत्यु पीछे गति                       | 14.32 | —गौडपादाचार्य और भव             | -       |
| —संसार से पार उत्तरने का              | 806   | हरि के पूर्व का प्रम्थ          | 66      |
| नाम                                   | 25 48 | —में भगवद्गीत।                  | \$5, 59 |

| —वाक्पदीय और वैराग्य-           |      | रामचन्द्र के प्रश्न              | Ens    |
|---------------------------------|------|----------------------------------|--------|
| - वातक                          | 24   | रामचरितमानस (भी)                 | 3      |
| —वास्मीकि कृत नहीं              | 26   | रामतीयं, श्री स्वामी             | 2      |
| —( सम्पूर्ण )                   | 80   | रामबैराग्य १५                    | 6-5-54 |
| —बाह्यसचार्य से पूर्व का        |      | रामायण                           | - 36   |
| पन्थ है                         | - 83 | रिलीजस् लिट्रे वर ब्लॉफ़ इणि     | दया ८  |
| —सादित्य                        | 33   | ब                                |        |
| योगवासिष्ठ ऐण्ड इट्स फ़िला-     |      | बादमीनिन्दा                      | 254    |
| सोफ़ी ३४                        | 1 34 | खबुयोगवासिष्ठ ४,९,१०,३९,         | 86,40, |
| योगवासिष्ठ ऐण्ड मॉडर्न थॉट      | 30   |                                  | ,48,54 |
| योगवासिष्ठ ऐण्ड सम ऑक्त दी      |      | —का फ़ारसी अनुवाद                | 88     |
| माइनर उपविषर्स                  | 34   | डीडा का उपाल्यान                 | 60     |
| योगवासिष्ठ और उसके              |      | खोकायतिक (दर्शन)                 | - 48   |
| सिदान्स                         | 34   | व                                |        |
| योगवासिष्ठ-माया ३               | 9,36 | वटघाना राजडुमारों की कथा         | 294    |
| योगवासिष्ठ महारामायण का         |      | वसदोपनिषद् ४,४६,४७,५६            |        |
| इंग्डिश ट्रांस्वेदान            | 36   | बराद्दोपनिषद् और योगवासिष्ठ      |        |
| योगवासिष्ठ—ट्रांस्डेशन आंत्र दी | 36   | वसिष्ठ ७२,७७,१२२,१२              |        |
| योगवासिष्ठ सार                  | 36   | 838,84                           |        |
| योगवासिष्टायन                   | 36   | वसिष्ठ की उत्पत्ति और ज्ञानप     |        |
| योगिबाखोपनिषद्                  | -9   | वसिष्टराम संवाद की कथा           |        |
| योगाम्यास ( तीन प्रकार का )     | 860  | वर्तमान पुरुवार्थ की देव पर प्रा |        |
| यौवनावस्था के दोप               | 295  |                                  | 860    |
| ₹ -                             |      | वर्तमान योगवासिष्ठ वाल्मीकि      | कृत    |
| राजस अत्यन्त्रतामसी             | 280  | नहीं है                          | 36     |
| राजसवामसी                       | 280  | वसुबन्धु                         | 30     |
| राजसराजसी                       | २४०  | वस्तुओं का त्याग                 | 884    |
| राजससास्विकी                    | 280  | वाक्यपद्मीय ३,२५,२६,             |        |
| and the                         | २३९  |                                  | 26,30  |
| A III COMPANIES                 | 4,24 |                                  | €,362  |
|                                 | 34   |                                  | 855    |
| ामगी <del>ता</del>              | 8    | वासनाओं को त्याग करने की विधि    |        |
|                                 |      |                                  |        |

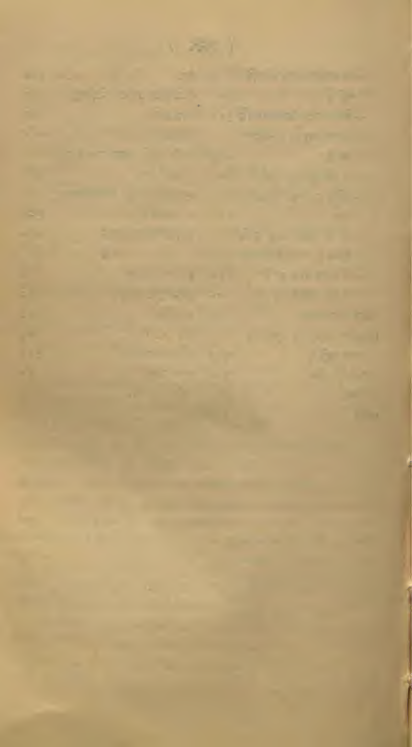
| वासना त्यांग के दो प्रकार ४३  | 8      |                       | 4, 28, 22,    | 28, 29, |
|-------------------------------|--------|-----------------------|---------------|---------|
| बासना ही जीव को कम से         |        |                       | 36,           | 33, 80  |
| वाँचती 🕻 ४६                   | ५ वात  | स्दोपास्यान           |               | १२९     |
| वासिष्ठ                       | १ दात  | सोकी                  | 3, 83,        | 25, 20  |
| वासिष्ठ दर्शन ३६, ६४, ६६,१५   | ९ वाम  |                       |               | 863     |
| वासिष्टदर्शन-सार ६६, १५९, १५  | ९ सर   | बाट्स्डी              |               | 4, 26   |
| विचार १८                      |        | र जा भारमा            | से कोई सम्बन  | 4       |
| —के छिये चित्तकी गुद्धि ४०    | 3      | नदीं है               |               | 262     |
| —के विषय ४०                   | २ वारी | र के अन्त हो          | ने पर बीवन्मु | 66      |
| विवारणा ४५                    | ą.     | विदेह सुक             | हो जाता है    | 403     |
| विज्ञान भिक्ष                 | ९ बारी | र मन का बन            | वा हुआ है     | 393     |
| विज्ञानबाद और बाह्यधंवाद ३    | २ पारे | हेर                   |               | 4, 36   |
| विण्टानिट्ल, डा० ७,९,१०,३     | ८ दावं | पाख्यान               |               | . १99   |
| —गोबिक्टे देर इण्डियोन        |        | <b>वेडल्योपनियन्</b>  |               | 4,46    |
| किंद्राद्धर ४, ३              | 74     | <b>जेडल्योपनिष</b> ड् |               |         |
| विदेश मोक्ष ३८                |        | योगवासिष्ठ            | 0             | 96      |
| विद्याबर की बद्धानी १४        |        | ग्रेपाल्यान           |               | १५६     |
| विधारण्य स्वामी ४,            |        | संदिता                |               | 8       |
| विपिक्षित् की कथा १५          | ? शिव  | प्रसाद भहाचा          |               |         |
| विवेकवृहामणि ३,१३,१४,१५,१६    |        |                       | 1,09,9        |         |
| विषयों का रूप हमारे विन्तन के | विश    | वित वाज               |               | . 36    |
| अधीन है २४३                   | ,      | -शक्तिबाद             |               | 34      |
| विषयेकि भीग दूरसे ही अच्छे    | 790    | की कमा                |               | 104     |
| छगते हैं ३७०                  | -      | ापाख्यान              |               | 44      |
| वीतहरूव का वृत्तान्त ११       |        | मन में ही स           |               |         |
| रेताळोपाखवान १३               |        | प्रतिविम्ब            | पद्वा है      | २६०     |
| वेदान्त सिद्धान्त सुकावसी     | । शुभे | ज्ञा .                |               | ४५३     |
| वैशेषिक (दर्शन) २२,३          | नो व   | न्द्रांच              |               | 680     |
| श                             | श्रीम  | द्भगवद्गीवा           |               |         |
| पाकि ३१                       | श्री   | वासिष्ठदर्शनसा        | ार -          | 34, 68  |
| —का ब्रह्मके साथ सम्बन्ध ३१३  |        | असङ्ग                 |               | 846     |
| सहराचार्य ३, ४,७,१०, ११,१३    | 70.    | रवतर उपनिष            | II.           | 220     |

### ( \$35 )

| स                             |     | सारा च्टिकम बहा के छिने           |      |  |
|-------------------------------|-----|-----------------------------------|------|--|
| सङ्ख्यनागर                    | 450 | निमेष का अंश मात्र है             | 336  |  |
| सङ्ख्यों का उच्छेद            | 886 | सित्रस सिम्टम्स आँफ इण्डियन्      |      |  |
| सत्तामात्रसे ही महाका कर् त्व | 380 | फिलॉसोफ्री                        | 3.0  |  |
| सत्वापित                      | 848 | मिदियाँ                           | 263  |  |
| सरपुरुषार्थ                   | 858 | मन की शुद्धि द्वारा प्राप्त       | 348  |  |
| सत्य और असत्य का निर्णय       | 386 | स्थ्यता और स्थ्यता की             | 202  |  |
| सरेह और विदेह मुक्तिमें भेदक  | T   | -सूक्ष्म भाव प्रहुण करने की       | 259  |  |
| क्रमांब                       | 345 | -सूत्म बोर्की में प्रवेश करने की  | २६४  |  |
| संद मोक्ष                     | 348 | शुख द:स का अनुभव                  | 346  |  |
| सन्तोष                        | 878 | सुरधु की कथा                      | 888  |  |
| सद कुछ बहासे क्षभिन्न हैं     | 養婦子 | सुरुचि                            | - 30 |  |
| सब कुछ झड़ा ही हैं            | 380 | सुरेन्द्रनाथ दासगुस डा॰ :, ३७     | , 38 |  |
| सब कुछ सदा सब जगह है          | 908 | मुरेश्वराचार्ग                    | 8    |  |
| सबको अपना बन्धु समझना         |     | सुपुति १३६,                       | 305  |  |
| चाहिय                         | 888 | स्थाता और स्थूबता की सिद्धि       | २७२  |  |
| सब प्रकारका अभ्युद्ध असार है  | १७२ | स्तमभाव प्रदण करने की युक्ति      | 954  |  |
| सब वस्तुओं का त्थाग           | 888 | सुध्म छोकों में प्रवेश            | 358  |  |
| सन से जैना सिद्धान्त          | 369 | सूर्यनारायण महर                   | 3    |  |
| समवा का भागन्द                | 588 | सृष्टि के भीतर अनन्त सृष्टियों की |      |  |
| सममाव का अभ्यास               | 883 | 136436                            | 200  |  |
| समाधि                         | 888 | सौमारच छहमी उपनिषद्               | 14   |  |
| समाधि का सचा स्वरूप           | 888 | संन्यासोपनिषद् और योगवासिष्ठ      | 4.0  |  |
| सम्यग् ज्ञान का स्वरूप        | 800 | संसार—                            |      |  |
| सरस्वती भवन स्टडीज़           | Я   | का व्यवद्वार असार है              | 300  |  |
| सर्वेत्याग                    | 888 | का व्यवद्वार करता हुआ             |      |  |
| ससत्वा                        | २३९ | भी जीवन्सुक समाधि में             |      |  |
| सांक्य दर्शन                  | 22  | रहता है                           | 844  |  |
| धातवीं भूमिका                 | 860 | का सारा व्यवद्वार असार            |      |  |
| साथक का जीवन                  | १८२ | 1                                 | 300  |  |
| aldak                         | 828 | —के भठक नियम और                   |      |  |
| मामान्य असङ्ग                 | 844 | स्थिरता भी कविपत हैं              | 864  |  |

#### ( 939 )

|     | स्वप्न २३५                               | 300                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
|-----|------------------------------------------|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| 300 | स्वप्र और बायत्में भेद नहीं              | 225                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
| 893 | स्वप्रजागर                               | * 3 5                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
|     | स्वप्रजावत्                              | 239                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
| 283 | स्वयं वहायं नानाताका स्पर्श              |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
| şwş | नहीं होता                                | 338                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
|     | स्वानुभृति ही आत्मज्ञानका                |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
| 505 | प्रमाण है                                | 858                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
|     | स्वाभाविक प्राणायाम                      | 850                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
| 833 |                                          |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
| 850 | इस्योगवदीपिका                            | 5                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
| 806 | हरेक सृष्टि नई है                        | \$50                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| 83  | हुपंचरित्र                               | २३                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
|     | इपं (राजा)                               | 3.3                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
| 306 | इस्तिकोपारुयान                           | \$84                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| 405 | हाल साह्य                                | 50                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| 288 | हिरियण्य, प्रो०                          | Ę                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
| 229 |                                          |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
|     | 東京 · · · · · · · · · · · · · · · · · · · | ६७८ स्वप्न और बायत्में भेद नहीं १९४ स्वप्नवागर स्वप्नवागिक व्यापायाम ४३३ १६० हस्योगवदीपिका ४०८ हरेक सृष्टि नई है ४२ हर्षचित्रव<br>हप्पे (राजा) ३७८ हरिसकोपाल्यान ५०६ हाल साह्य १६९ हिरियण्य, प्रो० |



## लेखक की योगवासिष्ट सम्बन्धी पुस्तकों पर विद्वानों और पत्र-पत्रिकाओं की इंछ सम्मतियाँ:--

### Prof. Dr. Th. Stcherbatsky (Leningrad) :-

"A very thorough investigation imbibed with a real scientific spirit and conducted in accordance with the methods of modern criticism ... a work that tends to the advancement of our knowledge,...Prof. Atreya has brought the problem (of the date of the Yogavasistha) very near to its final solution ... Prof. Atreya deserves the highest praise for introducing into his exposition numerous and various references to European philosophy."

## Prof. A Berriedale Keith (Edinburgh) :-

"It seems clear that you have proved it to be before Sankara's date, and there seems to be a good case for placing it before Bhartrhari...Despite the appearance of Prof. Das Gupta's Second volume I have no doubt that your contribution to the study of Yogavasistha has much value,"

## Prof. Dr. Schrader (Kiel) :-

'I became acquainted with Yogavasistha when I was in Adyar, and I have always since been wondering that Indologists did not seem to care for it ... .. I am inclined to congratulate you on your having proved that Yogavasistha is earlier than Sankara and possibly even Gaudapada. When this will have been generally admitted the interest in that much neglected work (neglected, at least, by orientalists) is bound to grow immensely."

## Prof. Winternitz (Prague) :-

"The arguments for your date of the Yogavasistha are certainly deserving of most earnest consideration ..... Your discovery of the source of some of the Minor Upanishads seems to me very important."

## Dr. Gualtherus H. Mees (Leyden) :-

"I am most happy that this one of the most profound and exalted books of the world has been taken to hand so thoroughly and in such a scientific maner."

### Prof. Jules Bloch (Paris) :-

"Your exposition is as lucid as it is thorough",

### Prof. W. Stede (London) :-

"I sincerely appreciate these lofty truths and see in them an invaluable help for the improvement of the affairs of our so called civilised world."

## Prof. H. von Glassenapp (Koenigsberg) :-

"Your valuable work I have read with the greatest interest."

#### Prof. L. D. Barnett (London):

"It is very interesting."

#### Prof. Turner (London):

"It is indeed most encouraging to find that Indian philosophy (in which India has made perhaps a greater contribution to mankind than in anything else) receives so much cultivation and that too in the most fitting home, the University of Benares. With best wishes for the prosecution of your researches."

## Sadhu Kripanand (America) :-

"I congratulate you for the splendid and monumental work entitled Yogavasistha and its Philosophy. You have won the sublime approbation of the civilised world, and I do most forcibly review your book in the columns of "The Atlantic Monthly" of Boston and "The Pan-Pacific Progress" of Mass. Only people of your stamp could interpret the sublime works of the Rishis."

## Dr. Keval Motwani (U. S. A.) :-

"Your effort to elucidate the hidden and the subtle philosophy of Yogarasistha, to give it a modern garb, and to place it alongside the philosophical thought of today, is highly commendable and deserves gratitude. I am one of those who believe that our ancient philosophers, seers and sages did probe very deeply the mysteries of God, nature and man and their contributions, when relieved of the technical and the philological debris that has accomplated around them as a result of time and arid erudition, will stand shoulder to shoulder with the contributions of the great seers and sages of other countries and secure for them a place in the valhalla of immortality. Every one of our young luminaries who can participate in this work of interpretation places his readers and his countrymen under a deep debt of gratitude. I am greatly struck with the rich variety of material contained in the Yogavasistha, and with your laborious research in finding parallel passages in the writings of modern philosophers. May Yogavasiatha and you receive the recognition which you both richly deserve. I shall look forward with interest to your further works on the subject."

#### Paul Brunton :-

"I have just completed writing an article on your book. and I have done my best to give it a highly favourable commendation to Western readers........... I consider it ought to be brought to wider notice."

## Dr. Sir Radhakrishnan :-

"He gives an admirable account of the main ideas of the system and his comparisons with western views are as a rule stimulating. The range of the author is as wide as his judgement is measured. Dr. Atreya's work is certain to rank among the dependable English treatises on Samskrit philosophical classics."

## Prof. S. N. Dasgupta (Calcutta):-

"It is a very elaborate work which testifies to the great industry of the writer in going carefully through the problems of Yogavasistha and of arranging them in a modern form ... There is no doubt that the writer bestowed immense time and labour in digesting the material of this great work and in attempting to give it a modern shape. He also gave a very lucid and clear exposition of the general position of Yogavasistha Philosophy."

#### Dr. Bhagavan Das :-

"Your judicious and excellently classified selection of verses from the vast original, printed under significant headings which briefly but clearly indicate the essential meaning of what follows, will, I feel sure, facilitate the study of this important work and make it more widely known."

## Prof. B. P. Adhikari (Benares) :-

"Has done here something which is not known to have been attempted hitherto by any writer with such thoroughness with which this has been done and the extent of studies presentation of the position ...... the author ...... evinces a throughout the work, a deep analytic penetration into and a thorough intelligent grasp of the thoughts dispersed in the original work ...... The exposition is on the whole simple and direct,"....."The concluding chapter is devoted to the discussion of some of the most important problems of the present day philosophy of the West and the place the Yogavasistha can occupy in connection with them ...... Has made out a case for this position on the problems, which is thoughtprovoking and deserves due consideration from any thinker."

## Principal Gopi Nath Kavirai (Benares) :-

"I have glanced through the pages of Prof. Atreva's "Vasistha Darshanam." The arrangement of the Sauskrif text in the way it has been dope will prove highly useful, not only to the students of the particular work, but also to all who are interested in the history of Indian Philosophy in general...........Certainly a distinct service to the cause of Indian Philosophy," (8-11-27).

# A. B. Dhruva (Ex-Pro : Vice Chancellor, Benares Hindu University) :--

"I commend to every earnest student of Vedanta this book of selections from the Yogavasistha which has been carefully

and lovingly gathered and classified by my friend Dr. B. L. Atreya."

Dr. Ganga Nath Jha ( in the Leader, Allahabad ) :-

"The Yogavasistha 'Ramayana' is one of those works in Sanskrit which deserves most to be read, and yet is the least read by students of Sanskrit literature. It is a work wherein philosophy has been brought down as near as possible to practical life...The Yogavasiatha embodies within itself the quest of a bewildered soul-that of Rama, the ideal man, faced by practical problems of life-as met by Vasistha, his guide, philosopher and friend. The book under review is an attempt,and a fairly successful attempt,-at bringing within easy reach of the modern student, just those teachings that allayed the striving heart of Sri Ramachandra......The work is a comprehensive one: dealing with the entire field of Indian philosophy...It has to be confessed that the outlook of the work is mainly, if not entirely, Vedantic ; but that is as much to say that it represents the essence of Indian philosophy. Like all roads leading to Rome, all principle 'Darshanas' lead but to one Goal, the Universal Absolute, which is attainable only by the path of Universal Brotherhood. And herein lies the value of Prof. Atreya's work at the present moment, when in India, and in the world at large, every individual and every community is trying to trangle the other ..... The professor deserves to be congratulated on having presented to us the main teachings of the great text in a readable and understandable form."

Prof. V. Subrahmanya Iyer ( Mysore ):-

"You have done splendid research work in a very important field of Indian thought. My most hearty congratulations to you."

Prof. V. Subrahmanya lyer ( Mysore ):-

"The valuable work you have been doing in the field of Indian Philosophy... Your researches in the teachings of Yogavasistha are of first rate importance. Your new publication, Yogavasistha & Modern Thought" is another piece of work not less valuable. It also bears the impression of a wide range

of study combined with equally critical thinking. The parallels you have quoted reveal not only your extensive knowledge of Western and Eastern thinkers of eminence, but also your great insight".

## Prof. Ranade (Allahabad):-

"I am sure the book will be widely appreciated".

## Dr. Girindra Shikhar Bose (Calcutta):-

"I found it extremely interesting. You have a remarkable gift of clear exposition and you write from deep appreciation...

The probable date of composition of the present work has been very likely correctly fixed by you".

#### Dr. G. Bose (Calcutta):-

"Dr. B. L. Atreya, M. A., D. Litt., has been a keen student of Yogavasistha Ramayana for several years past and to him belongs the credit of drawing the attention of modern scholars to the great worth of this book. The original work is a voluminous one and in preparing an abridged edition Dr. Atreya has done a great service to students of indology and Indian Philosophy. He has discussed the different aspects of this great work in an extremely lucid manner and has shown wonderful judgment in his selection of material. The work teems with passages which may truly be called literary gems-The philosophy of Vasistha is the well known Vedantic Monism but the way of approach is something quite original. It has a Prof. Atreya's "Vasistha freshness which is charming. darshanam" will be undoubtedly recognised as the best introduction to "Yogavasistha Ramayana."

## Prof. Hiriyanna (Mysore):-

"Your account of the work is very interesting and you have made it clear that it deserves to be closely studied by all students of Indian Philosophy."

#### Dr. J. N. Sinha ( Meerut ):-

"Nothing is more gratifying to me than to find that the Banaras Hindu University is doing something to spread the light of Hindu culture. Such an intensive study of a particular aspect of Indian Philosophy and its interpretation in terms of modern concepts of philosophy is the thing most needed in India today. Please accept my hearty congratulations on your achievement."

## Principal Pramath Nath Tarkabhushana (Benares):-

"He has rendered a valuable service to the thinkers of Hindu Philosophy."

## Dr. Naga Raja Sarma (in the Hindu, Madras) :-

"Dr. B. L. Atreya has made a laudable effort to push into the focus of modern philosophical thought the truths embodied in Yogavasistha."

#### Prof. N. G. Damle (Poona) :-

"I have liked your book so much".

### Prof. P. M. Bhambhani (Agra) :-

"It is an excellent piece of literature and forms a very valuable addition to it,"

## Prof. Shiva Prasad Bhattacharya (Calcutta):-

"I congratulate you heartily for the really admirable presentation of the many of the prominent philosophical doctries of the Yogavasistha".

## Janakdhari Prasad (Muzaffarpur):

"Your book has given me a new insight of life and I hava found peace, solace and rest which I could not succeed in getting so long. I therefore owe you a deep gratitude for opening up a new avenue in life. Yogavasistha in original was in itself incomprehensible and its hugeness and constant repetitions were baffling. Your book has cleared up everything and it is now possible for us to fathom its deep sea. Hence I, although a stranger, acknowledge my gratitude. May I make one request? Will you bring out a Hindi Edition of the book for the understanding of those who do not know English? It is clear that it was the teaching of Yogavasistha which made India so great. We are now fallen because we have quite forgotten it. May this book of yours infuse a new life into the decaying nerves of India? Every step should be taken to popularise this teaching."

### M. K. Acharya in The Federated India, (Madras) :-

"In the present pamphlet an attempt is made to point out "the agreement of the East and the West on fundamental problems." The author has selected some forty-three of such problems...and under each heading he has given the teachings of Yogavasistha along with the conclusions or findings of some great modern writer or journal on the subject. He has drawn from over eighty modern thinkers to corroborate the findings of Yogavasistha of old. A recognition of this truth that the greatest minds in every age have come particularly to the same conclusions on the higher problems of life should go towards building a common World-Culture which, as Dr. Atreya says, "is the crying need of the times"

#### P. C. Divanji (Jalgaon) :-

## Prof. Phani Bhushan Adhikari (Benares) :-

"The pains the candidate appears to have so carefully taken in this work of compilation and the analytic judgement he has displayed in the selection of relevant texts and in their classification according to topics, evince by themselves the importance of the undertaking. This Sanskrit part of the thesis can by itself form a separate and independent book bearing on the philosophical position of Yogavasistha, which may be utilised with facility by scholars who would like to refer to the original sources on points of interest. The candidate has, in my opinion, done here something which has a value of its own."

Principal Gopinath Kavirai (Benares):-

"An attempt, made perhaps for the first time in the history of the work, to sum up the philosophical teachings of the Yogavasisth Ramayana in a consistent and systematic manner. The earlier attempts of Abhinand (900 A. D.) and Mahidhara (1690) and others did not claim to be any more than abridged redactions of the text, but to Professor Atreya belongs the credit of presenting briefly the philosophy of this unique treatise in the language of the original text, with the topics arranged in logical sequence....It is unfortunate that a work of such monumental grandeur (the Yogavasistha), the like of which is hardly to be met with even in Sanskrit literature, should have been allowed to remain obscure and neglected so long. It is hoped that interest in the study of Yogavasistha will again be revived and that the present booklet will serve as an humble introduction to this study."

Mr. P. C. Divanji (Jalgaon):-

"Your study of the work is very comprehensive and many sided ; .... I have a profound regard for your intelligence, patience and industry."

Mr. B. Subba Rao (Kanara):-

"It is a book containing highly inspiring selected thoughts which every one should ponder over in everyday life,"

R. V. Subrahmanyam (Tirupattur):-

"I congratulate you on your splendid and original contribution on Yogavasistha-a rare Sanskrit work and not handled by any scholar upto date."

Mr. R. V. Subrahmania lyer (Tirupattur):-

"It is a piece of original research and you have thrown much light on what is altogether a closed book to many modern students of philosophy and religion."

Pt. Ram Narayan Misra (Benares):-

"Your attempt to bring the East and the West together is laudable. The book is inspiring."

#### The Leader (Allahabad) :-

"The author has really rendered valuable service by presenting in a simple, yet scientific way, the essence of a philosophical thought as contained in the extensive and voluminous work known as Yoguvasistha.

#### The Leader (Allahabad) :-

"This is a comparative, critical and synthetic survey of the philosophical ideas of Vasistha as presented in the Yogavasistha Maharamayana..... The author has shown by his original researches that the Yogavasistha existed before the time of Shankara and Gaudapada.... The author must be congratulated on his able presentation of the details of Vasistha's philosophy in a systematic and coherent manner.... He has not only pointed out similarities in the thoughts of other thinkers, ancient and modern, Indian and Western but also has brilliantly summed up the salient features of this philosophy. There is a chapter at the end dealing with the critical estimate of the philosophical position of Vasistha..... Every library worth the name ought to have a copy of this book."

## The Hindu (Madras):-

"Dr. Atreya.....is to be congratulated on available to the English knowing render so comprehensive an account of a work which has hardly received from modern scholars the attention that it reserves...... The volume is divided into two main sections. The first of them deals with general points touching the work like its date and place in the philosophical literature of India; and the second, which is by far the bigger, is devoted entirely to an elucidation of its teaching . Dr. Atreya, with his intimate knowledge of the work, has succeeded in giving us a full and connected account of it. He writes in a simple and interesting manner; and his exposition is interspersed throughout with free renderings into English of passages from the original. These passages are printed in Deva Nagari characters at the foot of the page for ready reference. Another noteworthy feature of the exposition is the comparison he now and then

institutes between Vasistha's teachings and the views of modern thinkers. The printing and the get-up of the book, are excellent."

## The Theosophy in India (Benares) :-

"The Yogavasistha is a very important book, but its philosophy is somewhat difficult, so that writers on Indian philosophy give it scant attention. Dr. Atreya has made a special study of it and tries to make it popular by placing the fruits of his labour in easy manuals before the public. The author's researches on this book have necessitated modification of certain opinions held by western Orientalists, and this is high praise of his work......All the works of this writer are written in a popular style. He is doing a great service to the country by making the philosophy of the Yogavasistha available to the public in simple and short form. We would recommend all the books of this writer on Yogavasistha to our readers."

## The Vaitarani (Cuttack) :-

"It is an excellent specimen of lucid exposition...... Such contributions, it is hoped, will soon be classed according to Ruskin amongst the books for all times."

## The Hindustan Times (Delhi) :-

"Yogavasistha is a very important field of Indian mataphysics, and any scientific research in it naturally requires a good deal of sustained effort ..... Dr. Atreya has treated his subject in the true spirit sf a scholar.

## The Madras Mail :-

"Dr. Atreya...is deservedly proud that he has been the first to give the rightful place that that work (the Yogavasistha) deserves. The range of the author's knowledge is wide and his judgements are tendentious. The book has the merit of making comparison between Eastern and Western philosophy and this work is proud to rank as a first rate work in English among other philosophical classics."

#### The Parasaki Magazine. (Bangalore) :-

"Dr. B. L. Atreya has won for himself an undying reputation for making a most brilliant contribation satisfying all canons of true scientific spirit and modern criticism, upon a very important but least known section of Indian Philosophical and Religious literature "Yoga Vasistha" by presenting in an illuminating manner the essence of the reputed system of thought in a series of books of which three are already published and the other two are in preparation. A careful perusal of its Contents and the Bibliography reveals the author's phenomenal industry and unflagging enthusiasm to dispel from the reader's mind the erroneous belief that "the East is East and the West is West and never the twain shall meet" and seeks to impress unequivocally the cardinal Principle that in the world's Great plan, East and West, past or present, nay future too, do not differ fundamentally in their outlook and visualisation of a common World Culture towards which some of the International movements are aiming ..... I have no hesitation in saying that this book and indeed all his books deserve to be classed according to Ruskin as "the Books for all Times."

## The Federated India (Madras) :-

"A most valuable contribution to a study of ancient ludiau philosophical systems—very valuable both to the general study of Indian thought, and to the specialist interested in the evolution of the Advaita system."

## The United India and Indian States (Delhi) :-

"The writer claims, and with considerable justification, that he has been the first to draw the attention of modern scholars to the unique position of Yogavasistha which has made a unique and important contribution not only to Indian wisdom, but to the thought of the world as well."

The Young Builder (Karachi):-"An excellent introduction to the study of Yogavasistha,"

## Prof. Shyama Charan ( Agra ):-

"The other day...I came across your book "The Philosophy of the Yogavasistha"... All the Philosophies, Mysticisms, Occultisms and Yogas are there—well classified and presented in an orderly sequence".

### Prof. Khitish Chandra Chakravarty (Katmandu):-

".....Prof. Atreya has, in a finely analytical and scientifically accurate manner, here, laid bare the truths of the highest human philosophy for the modern English-knowing reader, who must admire the true spirit of research that permeates his whole work. The book, a monument of devoted and learned industry, is the best, reliable and thoroughgoing English treatise, I have yet seen, in the realm of Indian Idealistic interpretation of the Philosophy of Religion. It opened up before my wondering gaze a new and pleasant vista uniting the Eastern and Western modes of approach to the Truth of life; and.....I have every reason to congratulate the modern accuration his splendid success and service done to the cause of the revival of ancient Indian Learning and Wisdom at this proper hour."

## Durlabhram Jyestharam Bhatt ( Ahmedabad ):-

"I have no words to thank you and to admire your labours. How can I praise your efforts? Yogavasistha was for me like a dense and thick forest with no roads and paths in it. You are a man who has surveyed the whole forest, out paths and roads on it...... I have found greatest solace in your books in my old age. Now I am reading Yogavasistha again through the specks of your efforts... I am confident that you are a fit man to stand in the line of Sir Radhakrishnan and Dasgupta".

## The Divine Life-October 1939-( Rishikesh ):-

"Prof. Sri B. L. Atreya is the ornament of the Banaras Hindu University. He is spending his leizure hours in the research on this mighty work ( Yogavasistha). He has already published several books on this subject. All his books will certainly adorn a library. He has done incalculable good to the philosophical world. May he live long and continue his noble research work in philosophy and religion".

### Seth Amb 1 1 Sarabhai ( Ahmedabad ):-

"I have been wanting to write to you to tell you that I derived great pleasure and benefit by reading your Philosophy of Yogarasistha. I believe that you can just be proud of your study of the subject and the manner in which you have summarised and presented the philosophy of Vasistha. I have been studying Philosophy and Religion for the last few years. It has been my good fortune to read several books on the subject, and I consider your Philosophy of Yogarasistha to be one of the best......In your book I find what I want in brief and concise manner. I often feel that most writers do not do credit to the intelligence of the readers. You cannot be blamed for doing so in your Philosophy of Yogarasistha."

Dr. P. Narasimhayya ( Delhi ):-

"I have recently read your books and articles with real interest. Especially your Yogavasiatha is a pioneering and real contribution to Indian Philosophical literature."

## Dr. V. S. Srouthulu (Kaja, Kistan Dst.):-

"I had the fortune to have a copy of "The Philosophy of the Yogavasistha" from a friend of mine. It is with utmost zeal and interest that I have gone through it. I am very much pleased and immensely benefited. How ably you have dealt with the subject, and in how nice a manner you have presented it to the modern world, leading it to the cultural heights with the most sublime philosophy of the Yoga Vasistha in all its entirety. You have fulfilled a longfelt need of the many, who with a sincere hankering after knowledge had been looking forward for Vasistha Darshana, to have a clearer understanding of the dynamics of the Mind, a chosen subject of Swami Rama Tirthaji. Many of the eminent Orientalists and writers on Philosophy have enriched themselves and their works on the darshanic lore of Yogavasistha, yet all of them have failed to correctly express it. You alone have the good fortune. I offer my sincerest thanks to you for all that you have done in this respect. Yogi Vasistha is speaking through you. I feel you are the embodiment of Truth and Knowledge Absolute".

Captain D. Mansingh (Jhansi):-

"These days I am studying your "Philosophy of the Yogavasistha" . . . . This is our most wonderful book; one of the best books I have ever read."

## P. K. Gode, ex. Editor, "Review of Philosophy and Religion"

in the Oriental Literary Digest :-

"As Sir Radhakrishnan observes in his foreword to the volume under review, Dr. Atreya's work will help to correct the defect noticeable in the recent historical accounts of Indian philosophy which hardly do justice to the importance of the Yogavasistha, as he gives an "admirable account of the main ideas of the system and his comparisons with western views are as a rule stimulating". "The range of the author is as wide as his judgment is measured. Dr. Atreya's work is certain to rank among the dependable English treatises on Sanskrit philosophical classics".. The analysis of the subject-matter of the Yogavasistha and its synthesis in Part IV of Book II of the present volume reminds us of Deussen's analysis and synthesis of the magnum opus of Sri Shankaracharya, viz., the Shankara-Bhashya . . . Dr. Atreya's critical estimate of the philosophical position of the Yogavusistha is quite artistic and "measured", not to say "dependable", as Sir Radhakrishnan puts it....In fact, the last two chapters should be read by all lovers of Indian Philosophy, as they contain in a nut-shell everything that a general student of Philosophy is expected to know. It is difficult to do full justice in this brief notice to the varied contents of the Yogavasistha or its present analysis and synthesis by Dr. Atreya, who has devoted a major part of his life to these studies. Dr. Atreya has done well in creating our interest in the study of this remarkable book and its doctrines, and hence deserves our best thanks for this labour of love."

Janakdhari Prasad, Esq. (Muzaffarpur):-

"Your book has given me a new insight of life and I have found peace, solace and rest which I could not succeed in getting so long. I therefore owe you a deep gratitude for opening up a new avenue in life. Yogavasistha in original was itself incomprehensible and its hugeness and constant repetitions were baffling. Your book has cleared up everything, and it is now possible for us to fathom its deep sea. Hence I, although a stranger, acknowledge my gratitude."

#### Swami Narayanananda (Calcutta):-

"No doubt, you have taken much pain in bringing out this present volume of the Philosophy of the Yogarasiatha in an adequate and efficient form, as to suit the taste of the modern man successfully. Surely it is the blessing of the Lord that has enabled you, as you put it, to deal with the work skilfully, we want men like you to bring forth from every nook and corner of Hinduism all hidden treasures and broadcast them all over the world for the welfare of the whole humanity. I sincerely wish your carnest work will meet with full success."

#### Swami Siyananda Rishikesh:-

"This is a splendid research work. It is a valuable companion for a student of Vedanta. The exposition is lucid."

#### K. K. Murti, Esq. :-

"I feel quite incompetent to express my proud feelings of high respect for "Yogavasistha" as presented by you with comparative modern views on every problem of life, besides the critical, analytical and synthetic survey."

#### Swami Bhumanand (Kamakhya) :--

"I am highly pleased or rather glad to get your publications on Yoguvasistha. You are the first man I see who had read the book or rather studied it so carefully and critically."

## Sri Hanuman Prasad Poddar (editor, Kalyana, Gorakhpur):-

"Your noble work is bound to meet appreciation at every quarter which it so cobly deserves......Your contibution to the cause of Yogavasistha will create a laudmark in the history of Indian Philosophy and your name will go down in history as an upholder of a cause which forms really the corner stone of Hindu philosophy and Hindu culture. You are heartily to be

congratulated for your intense passion for this most monumental but most neglected piece of spiritual encyclopedia."

## Rohini Prasad Pant (Gyaneswar, Nepal):-

"The Philosophy of the Yogarasistha, an ever-lasting service to the country."

Nagin Sri Aurobindo Ashram, Pondicherry :-

"Please note that your book "The Philosophy of Yogavasistha" is much read here. I could get it for my reading two months after you sent it to me. Many people are still very eager to read it now."

## Sri Ramana Maharishi (Tiruvannamalai):-

"In this particular field of philosophy your services have elicited universal appreciation."

A. G. Bhatt (Ahmedabad) :-

"I have no words to express my sincere admiration of your excellent work, "The Philosophy of Yogavasistha." As a Professor of Sauskrit, teaching various systems of Philosophy to my students, I have found your work of immense value to me. In fact, I should like to keep your book as my constant guide and companion."

Piara Mall (Amritsar):-

"The more I read your exposition of the Yogavasistha the more I admire you".

Dr. D. Appalanarasayya (Salur, Vizagapatam):-

"Your Philosophy of the Yogavasistha . is 'so wonderfully interesting that I have been reading some pages from it almost daily".

Dr. R.D. Khan (Solan) :-

"I have read with great pleasure and profit your great and excellent work, "The philosophy of the Yogavasistha".

"I have been a student of philosophy for the last forty years. As a student I sat at the feet of Ladd, Royce, Munsterberg and Hocking in America and Windelband, Falckenberg and Rudolf Eucken in Germany.

I feel it my duty as a student of the philosophic history of India to say a few words in appreciation of your monu. mental work.

"To read your work is to read the entire history of modern Western thought as well as the ancient Indian thought. The chief merit of your work, as far as I can judge, is this. You have been quite successful in your comparison of the thoughts of the Yogavasistha with those of the Western thinkers and other great Indian thinkers, In another direction also your achievement is quite unique. To have been able to find the exact equivalents of the Sanskrit technical terms in English is a great credit not only to your intelligence and scholarship but to your wide acquaintance with and your sympathetic understanding of the thoughts of others.

"Certainty the author of the Yogavasistha was one of the greatest minds that the world has ever produced and requires a long focal distance to be seen. His massive intellect has hardly any parallel in the long history of human thought ..... The author of the Yogavasistha was a mystic of unering vision and soaring imagination and has vastly enriched the storehouse of human knowledge by offering us some of the most original and boldest views on life that are rarely to be met with in the thought and speculations of all the great system builders of the East and the West put together.

"In a sense your work on Yogavasistha is a more valuable contribution to the present day philosophical thought than the volumes on Indian philosophy by Prof. Radhakrishnan...Such a work as yours was greatly needed and you have rendered a great service to the cause of philosophy by bringing the views of Yogavasistha within the easy reach of modern students of Eastern and Western thought. It has a colour and worth all its own. What Tilak has done for the Gita, Ranade for the Upanishads, M. N. Sarkar for the Vedanta, and Nath for the Chaitanya Charitamrita, you have done for the Yogavasistha. But more credit is due to you in as much as you have proceeded

to your task almost unaided and independent, as an explorer in an unknown region and untrodden field.

"I do highly commend your intelligent scholarship and your calm and penetrating insight into the larger philosophical issues. I have a decided respect for your intellectual honesty and balanced judgment.

"I congratulate you heartily on your wholehearted devotion to the Yogararistha and your signal success as a critic and expounder of this greatest of all philosophical classics".

## Chandra Mohan Nath Chak (Fyzabad) -

"l enjoyed it thoroughly, and learnt a great deal from it. I owe you a great debt of gratitude for introducing me to this great work".

Brahma Shum Sher Jang Bahadur Rana Babar, Mahal Nepal;

"Your works give in a comparatively short and lucid form the great and immortal teachings of one great Rishis (Prophets). They are no doubt a valuable contribution and help to the students and aspirants of the modern age. Please accept my congratulations".

"I have heard much about you and the valuable work you and Sir Radhakrishnan are doing for the revival of our great cultural (Hindu) heritage".

Miss E. V. James (Meerut):-

"I have really no words to express my grateful appreciation. I am so very interested in your book that I have to force myself to direct my attention to my work".

Madan Bihari, Advocate, (Motihari):-

"Needless to say your contributions, specially on Yogavasistha, are obviously enriching the world spiritually".

The Hindustan Times (Delhi):-

"Yogavasistha is a very important field of Indian metaphysics, and any scientific research in it natually requires a igood deal of sustained effort ..... Dr. Atreva has treated his subject in the true spirit of a scholar."

#### Dr. K. C. Varadachari (Tirupati):-

"I shall prize it highly as a work of great importance for Indian Idealism".

#### Pro. A. C. Mukerjee (Allahabad):-

"I had a mind to tell you something about your excellent book "Yogavasistha and Its Philosophy"...... You know I have a very strong rationalistic prejudice.... When I read your book, I was naturally glad to find in a student of mine a rationalistic tendency of equal strength. What surprised me all the more was Vasistha's rationalism as discovered by you; and thought that Vasistha's position should be known to a wider public in view of the current notion that Vedantism in India has always stood on a dogmatic foundation. Your small volume..... abounds in materials that, as far as I can see, might easily be moulded into a rationalistic system of philosophy which will effectively dissipate the prevailing impression on the foundation of Indian monism. And, I believe, you are the best person to undertake the work."

## P. Viranjaniyulu (Kanchakacherla, Kistna Dst.):-

"I studied the whole book and found it very instructive. The researches you have made on the stupendous and voluminous work which was very long neglected are very laudable and no amount of appreciation can repay the labour and intelligence you spent in presenting the book to the Ehglish reading public."

#### The Parasakti Magazine (Bangalore):-

"Dr. B. L. Atreya has won for himself an undying reputation for making a most brilliant contribution satisfying all canons of true scientific spirit and modern criticism, upon a very important but least known section of Indian Philosophical and Religious literature "Yoga Vasitha" by presenting in an illuminating manner the essence of the reputed system of thought in a series of books of which three are already published and the other two are in preparation. A careful perusal of its Contents and the Bibliography reveals the author's phenomenal

industry and unflagging enthusiasm to dispel from the reader's mind the erroneous belief that "the East is East and the West is West and never the twain shall meet" and seeks to impress unequivocally the cardinal Principle that in the world's great plan, East and West, past or present, may future too, do not differ fundamentally in their outlook and visualisation of a common World Culture towards which some of the international that this book and indeed all his books deserve to be classed according to Ruskin as "the Books for all Times.""

## Y. Subrahmanya Sarma, Editor, Adhyatma Prakasa (Holenarsipur):-

"I have now gone through your excellent work Sri Vasistha-darshanam and also Sri Yogavasistha-sara. It is an admirable synopsis and a very valuable exhibition of the spiritual gems found in the voluminous work in Sanskrit".

## Sri Satyacharan Mukerjee (Konnagar, Hooghly):-

"I am an ardent devotee of Yogavasistha...Your first class selection and excellent classification are helping me a great deal in wading through the big sheet of Yogavariatha waters."

Yogavasistha aur usks Siddhanta (Hindi)

# Sri Hanuman Prasad Poddar: (Editor, (Kalyan) Gorakhpur:-

"I am very grateful to you for your valuable gift of the "Yogavasistha aur uske Siduhanta" ..... Your contribution to the cultural history of India is remarkable. My very hearty congratulations to you."

## Seth Narayan Das Bajoria (Calcutta):-

"You have indeed rendered a signal service to the cause of Indian philosophy by your very laborious and enthusiastic study of the great book of our Rishis."

## B. Subba Rao Esq. (Mudbidri):-

"I am glad to see that the book has been neatly printed and is really charming to see; the paper used and the cover also being satisfactory, so much so that I can say that it is just like our Adyar Theosophical Publications, and therefore the price is not high."

## Sri Lalit Mohan Garg (Bangarmau, Unao):-

"May I take this opportunity of expressing my gratitude to you for popularising this classic work of the Hindus and bringing it in a form which would suit the man of today and making the message of it within the means of every body".

#### Dr. R.D. Khan (Solan) :-

"The more I read your Hindi Yogavasistha the more I wonder how it was possible for you to produce such a remarkable work."

"Whenever I read your Yogavasistha in Hindi I feel that it would have been impossible for any modern student to understand Yogavasistha without the help of your excellent work. I am personally very grateful to you since you have made it possible for me to come into contact with one of the greatest minds of the world. My only desire is to see your Yogavasistha in the hands of every man and woman of our land".

"We can now burn all our libraries for their value is in this single book. May your immortal work bring peace and comfort to thousands of our countrymen."

6. The Elements of Indian Logic

## Prof. A. B. Keith (Edinburgh) :-

"It seems to me to be a very simple and straight-forward presentation of the essentials of the topic, and it will, I trust, serve the useful purpose of giving beginners a sound elementary basis on which they may proceed to enlarge their knowledge of the classical form of Indian logic."

## Prof. H. von Glasenapp (Konigsberg):-

"It is very useful and I shall make use of it for my lectures and recommend it to my students."

#### His Holiness

The Jagatguru Srl Sankaracharya Swamigal Mutt of SRI KANCHI KAMAKOTI PITHA.

'श्रीमता अहं तमतर्शतपादकेषु प्रत्येषु अस्युत्तमतथा परिगणिते योगवासिष्ठपत्ये तदीयमार्गिकभावोद्धारमार्थे यत्परिश्चान्तं यच प्रत्यान्तरेस्सार्कं
तुक्तादिकं कृतम्, तेनाञ्जीव सन्तुष्यत्यस्माकं चेतः। एतावत्ययंनतं भारतीयवे देशिक्षेत्रां विपश्चिद्वरे विशेषण अपरिश्चण्णेऽस्मिन् पथि विचरतोऽपि मवतः प्राचीनास्तात्ययः न मनागपि च्युतिरासीत् इत्येतद्दिसम् प्रत्ये इप्ट्वा विशेषण सन्तुष्यामः।
परयन्तो वयमनेनोत्तमोत्तमेन भवतः परिश्चमेण महान्तमुपकारं दार्गिनिकानां
विशेषतोऽद्वेतिनां भवतः परमस्य श्रेषसः प्राप्य पुनर्नारायणस्मृति कृत्यः।
प्राथ्यामश्च भगवन्तं चन्द्रमौकीयरं एताद्दशस्य विद्यामिवर्धककार्यस्याशमिवृद्ययं
भवतिश्वरक्षित्रवादिसमप्रसाधनसम्पत्सम्पादनेन भवन्तमनुगृह्णात्विति—'
श्री प्रमथनायत्यकमूषण्यास्मणः (Director of Sanskrit Studies,
College of Oriental Learning, Banaras Hindu
University:—

"अस्मिन् खलु निक्न्ये योगवासिष्टीवाद्दे तवादस्य श्रीमद्रागवत्यादावायबाह्यशिवमांवात्यागिपि विद्यमानत्वं तथा नितरां वैद्यक्षण्यं सम्प्रति प्रचरदृद्दे तवादात् संस्थापियतुं श्रीमता मयता या युक्तयः सप्रमाणाः समुद्राविताः, ताः
प्रायेण अल्लण्डनीयाः बिष्टिविद्वजनसम्मताश्चेति निःमंकांचं वक्तुमुत्सदृ । योगवासिष्टीयदर्शनस्य ज्ञातन्यानि बहुनि तत्त्वानि स्कुटीकुर्वता भवता आत्मनो
दार्शनिकेषु पेतिहासिकेषु च विषयेषु सम्यक्ष्ययांकोचनपाटवं सुमह्च पाण्डित्यं
सर्वया व्यवस्थापितं सहदयेषु समिमश्चेषु । भवत्प्रणीतोऽयं निबन्धः नवोदितप्रदीपकल्यो भारतीयप्राचीनदर्शनमहाट्योप्रदेशे निगृहमहाद्दरनिवशेषसंदर्शनसाइाष्यसम्यादनेनानुशीकनपराणां विदुषां महान्तमुवकारं विधास्यतीत मे सुद्दरो

निश्चय इति ।''
पं॰ बात्तकृष्ण मिश्रः (श्रिंसियल, संस्कृत कालिज, हिन्दू विश्व-

विद्यालय, काशी ):—

"मान्नेयोपनाम्ना डाक्टर श्री भीखनजालवामँगा एम० ए० महोद्वेन

"सान्नेयोपनाम्ना डाक्टर श्री भीखनजालवामँगा एम० ए० महोद्वेन

परिश्रमानुभावि प्रकाशितं वासिष्ठदर्शनमेतःकाकेवितमाकोचनस्था हता

सम्यगवाकोकयम् । अत्र विषयवाहुत्यप्रयुक्तं गरिमाणे गतस्ता योगवासिष्ठग्रान्थेन

प्रतिपादितानामियता संक्षित्ररूपेण संग्रहः कन्नगे सागरानथनं विडम्बयति ।

विषयाणां विनियोगः स्थापनकमश्र वास्तमतामञ्जति । सुद्रवप्रकारोऽपि

रखाधनीयतामरचुते(। श्रद्धदं स्तुत्वं कार्वं विपश्चितां पुरस्तादुपस्थापितमेतेन, स्वकीयनैपुण्यपरिचयोऽपि प्रदक्तः । इदमहं विश्वसिन्नि यस्पुस्तकमिदं वेदान्तविचा दुरागविवकीवृतमनसां विदुषामन्तःसन्तोपमाधातुमिद्दे ।"

## राजा स्येपालसिंह जी ( आवागड़ ):--

"हमको योगवासिष्ठ ६ण्ड मीडर्न थाँट नामकी किताब पड़कर बड़ा सन्तोप और आनन्द हुआ और यह भरोसा हो गया है कि हिन्दू वृनिवसिटी द्वारा हिन्दू धर्म का रक्षण और हिन्दू जाति का कल्याण अवस्य होगा ! " सम्पादक की के उपकार के उपकक्ष में उनके चरणों की भेंट हम मु० ६००१) भेखते हैं। उनके अमूल्य प्रान्य की किकित मात्र यह मेंट बराबर नहीं है, किन्तु अंग्रेज़ी पड़े किकों का इस जोर ध्यान आवर्षित करने में अगर सहायता दे सके तो हम अपना क्वंच्य पूरा हुआ समझेंगे।"

## श्री विष्णुराम गिरधरतात सनावद्या (नीमाइ):-

" " श्री वासिष्टदर्शनसार" को मैंने बड़े ही ध्यान पूर्वक आधोपान्त १६। । आपने गागर में सागर समाने का अध्वा प्रशंसनीय प्रयत्न किया है। पुस्तक को छपाई सफाई तो बहुत ही उक्तम है। आप की अनुवादिक भाषा बड़ी सरस्य पूर्व सुवीच हैं " " ' योगवासिष्ट' जैसे संस्कृत साहित्य के सर्वोक्तम आध्यात्म- प्रम्थ का गूड़-रहस्य आपने १५० रकोंकों में सफसतापूर्वक समझाने का प्रयास किया, इप कटिन प्रयास के देत आप धन्यवाद के पात हैं। मुद्दे विचास है कि यह पुस्तिका अध्यात्म विषय प्रेमियों को अधिक इचिकर होगी।"

## प्रताप (कानपुर):-

"श्री योगवासिष्ठ-महारामायण संस्कृत साहित्य में संसार का सर्वोत्कृष्ट काध्यातम प्रम्य है। यह प्रम्य बहुत युहुत् है इसमें ३२००० रकीक हैं। प्रस्तृत पुस्तिका के संप्रहक्तों ने इसी युहुत् अध्यातम प्रम्य के २५०० चुने हुए रकोकों को केकर 'वासिष्ठदरोन' नामक एक कमबद्ध संबद्ध तैयार किया है। यह पुस्तिका हिन्दी अनुवाद साहित उसी संग्रह का १५० रकोकों में सार है। विद्वान संग्रहक्तोंने को शक्ष की है कि इतने ही रकोकों में योगवासिष्ठ के साहै सिद्धान्त आ आये। अनुवाद की भाषा बहुत सन्क और स्पष्ट है। इस छोटी पुस्तिका के परने से भी योगवासिष्ठ का नियोद सर्व साथारण के सामने आ आयगा। पुस्तिका की अपाई सफाई भी अच्छी है।'

Phulchand Murarka, Esq., (Tulsihatta, Maldah):-

"आप की हिन्दी "योगवासिष्ठ और उसके सिद्धान्त" नामक पुस्तक पड़ रहा हूँ। पुस्तक क्या है मानो ज्ञान रूपी समुद्र का जानन्द् रूपी रतन है। ऐसे अस्वय रत्न को संसार के सामने रखकर आपने मानव मात्र का को उपकार किया है उसका वर्णन करने में में असमर्थ हूँ। घन्य हैं आप। विश्व मानव की मुक्ति के छिये इस अमृत्य प्रत्य के बोड़ की दूसरी कोई पुस्तक नहीं है ।"

Guru Narayan Shorawala, Esq., ( Etawah ):-

"आपने अपना दनाया हुआ योगवासिष्ट की टीका (बोगवासिष्ट और उसके सिद्धान्त ) देकर मुझे दीवाना बना दिना। अब इस दास की यह हालत है:-"ज़ाहिर में मो कि बैठा छोगों के दरम्यां हूँ। पर यह सबस् नहीं है, में कीन हूँ और कहां हूँ । इन्हों कारणों से में आपको अपना गुरू स्वीकार करता हूँ । वर्षोंकि आपने मेरे साथ वह उपकार किया है जो मुझको शेष वा मुख मिलने पर भी उस उपकार का बङ्का नहीं दिया जा संकता; 'शान के अञ्जन की आंखों में सखाई फेर दी। कीन दे सकता है निर्भय गुरुकृषा का बदला।" मैंने वेदान्त के निम्न लिखित प्रन्थ पहें हैं। बल्कि बहुत से प्रंच और मी पढ़े हैं जिनका नाम इस समय बाद नहीं पड़ता और छाड़बेरी की जो सूत्री है-जिसमें २००० के करीव पुस्तकें हैं-सो इसनी बड़ी सूची को देख कर जो बेदान्त के ग्रंथ पढ़े हैं उनके नाम लिखना में जरूरी नहीं समझता:—दशों यहे उपनिषद्, १०८ छोटे उपनिषद्, गीतायं — जो कि अनेक तरह की भगवर्गीता को छोडकर छपी हैं वे सब, श्रीमद्भगवद्गीता के सब भाष्य जो आज तक भाषाटीका सहित क्षे हैं जैसे बाहर माध्य, रामानुज साध्य, महसूरन भाष्य, स्वामी चिद्धनानन्द का भाष्य, नारायण स्वामी का माप्य, ज्ञानेश्वरी भाष्य इत्यादि, बहासूत्र शाङ्र भाष्य, बहासूत्र प्रभुद्रपाठ हत रामानुजमाध्य, पत्रद्शी वृत्तिप्रभाकर व विचार सागर स्वामी विश्वत्यास कृत, तत्त्वादुसन्धान विचार दीपक, विचार पर स्वामी अग्रानाथ की लिखी पुस्तक योगवासिष्ठ के ६ प्रकरण—बस्बई छापा व नवलिक्कोर छापा केवल भाषा में प्रश्नोत्तरी वावा नगीनासिंह के सब उर्दू के शन्ध, स्वामी रामतीय के सब अन्ध, स्वामी निर्भयानन्द के सब बन्ध, इनके अलावा बहुत से उान्ध हिन्दी उद् में-परन्तु न माल्झ अब तक गुत्रे इतन झनुभव क्यों नहीं हुआ या जो आप के योगवासिष्ठ भाज्य के पड़ने से एक इम हो गया। अब तो यही हासत है-"या निका सर्वभूतानां तस्यां जागाँत संयमी। यस्यां जायित भूतानि सा निक्का प्रस्थतो सुने: । अ ये तमाम बात इदय खोळ कर आप के सामने इस कारण रखनी पढ़ों कि मैं आपको अपना सुक मान खुका हूँ और पूर्ण आक्षा ही नहीं वरन् इद विचास है कि आप सुक्षको अपने विषयों में स्वीकार करेंगे। "

## The Hindustan ( New Delhi) :-

हेक ने दर्शनकाक सम्बन्धी पुस्तक अंग्रेज़ी और संस्कृत में कोई हेद दर्जन लिखी हैं, हेकिन दिन्दी में लिखने का यह पहिला ही प्रयास है और उसमें उन्हें पूरी सफलता प्राप्त हुई है। दर्शन लरीके रूखें विषय को भी उन्होंने इतना सरस बना दिशा है कि दालक कथा कहानी की तरह उसे पद सकता है। ""दर्शनकाक के प्रेमियों के लिये पुस्तक बहुत काम की है। संस्कृत ज्ञान रहित व्यक्ति भी इलके स्वाज्याय से योगावासिष्ट के सिद्दान्तों का पूरा परिचय प्राप्त कर सकता है। भी आवेय जीने यह पुस्तक लिखकर हिन्दी भाषी जनता पर एक उपकार कर उसके गौरव की भी नृद्धि की है।

## संन्यासी श्रीरामधाश्रम बातुर ( भवाना, मेरठ )

हिन्दू विश्वविद्यालय के इर्शनाज्यापक श्रीमान् प्रोफेसर पं भीसनकाल ही, एमं ए०, डी॰ लिट्॰, ने संस्कृत साहित्य में प्रांसद योगवासिष्ठ नामक महान् वेदान्त उत्थ्य का एक "योगवासिष्ठ और उसके सिद्धान्त" नाम से सारन्त (संक्षित) प्रंथ लिखा है। वास्तव में प्रोफेसर साहब के इस वड़े उद्योग ने गागर में सागर भरने का काम किया है। विषयों का जुनाव इस प्रशंसनीय डक्न से किया है कि जिसने इस छोटी सी पुस्तक होरा उस महान् प्रन्य को इस्तामछ ज्यत् बना दिया है। इस अंथ को आद्योपान्त पड़कर में इस परिणाम पर पहुँचा हैं कि जिस योगवासिष्ठ अंथ रूपी हीरेका, बहुत काल तक अज्ञान गर्न में पड़े रहने के कारण मेळ वह जाने से, असळी रूप चुँचछा गया था उसको नवीन विचार रूपी झान पर चड़ाकर चमकदार ज्ञान हीरा बना दिया है। आप ने केवल योगवासिष्ठ का संशेप मात्र खिखमत हो छोकोपकार नहीं किया, अपि तु उन र अकाज्य प्रमाणों हारा और अनथक परिश्रम तथा अन्वेषण हारा जो उक्तयन्य की ऐतिहासिक प्राचीनता सिद्ध की है इसके छिये भी संस्कृत साहित्य तथा हिन्दू जान्नि आपकी चिरकरणी रहेंगी।

सनातनधर्म (काशी):-

"दाल हो में काशी हिन्दू विश्वविद्यालय के दर्शनाध्यापक डॉ॰ भीखनलाल आये. प्रम. १०, डी॰ लिट्॰, ने योगंवासिष्ट पर विशेष चिन्तन और मनन करके हिन्दी भाषा-भाषियों के लिवे श्री योगवासिष्ट के ३२००० रलोकोका सार १५० श्लोकों में निकाल कर रल दिया है। यह श्र्यास सचमुन ही गागर में सागर रलने का है। " अशा करते हैं कि हिन्दी बानने वाले इस श्री वासिष्ट दशनसारका उचित बादर और स्वागत करेंगे। प्रत्येक धार्मिक पुरुष और खीके लिये यह अत्यन्त लम्भून्य निधि है।"

इनुमान प्रसाद पोद्दार ( सन्पादक करवाण, गोरखपुर )।

"वोगवासिष्ट को प्रकाश में लावर तथा उसके दार्शनिक उस सिद्धान्तों को जनता के सम्मुख रखकर, विशेषतः विदेशी विद्वानों की आँखें खोळवर, आपने भारतीय गौरव और आदर्शका मुख उज्ज्वल किया है। वस्तुतः इस दिशा में यदि आप प्रयत्नशीस नहीं होते तो सभी बहुत दिनों ठक यह प्रश्यस्य अञ्चलकार में ही पड़ा रहता तथा भारतवर्ष और बाहर के कोग इसके विषय में सर्वया अनभिग्न होते। भारतीय संस्कृति के इतिहासको गौरव प्रदान कर आप कोटि कोट हृदयों के धन्यवाद के पात्र हैं।"

नारायण स्वामी ( सुजानगढ़ ) :---

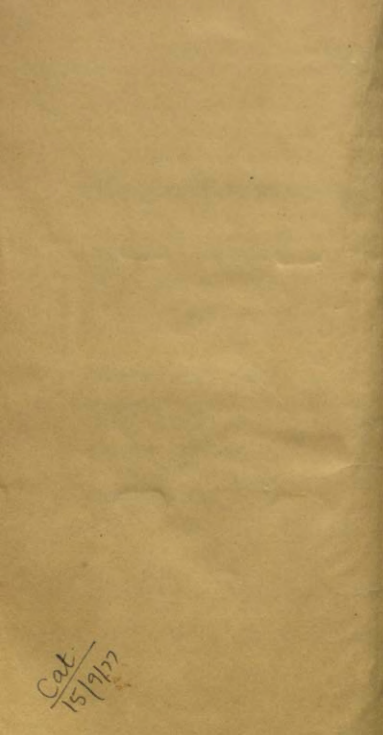
आप की पुस्तक निरम्तर देख रहा हूँ। दो बार देख चुका हूं किन्तु जब कभी भी इसको उठाता हूँ तो कोई न कोई नवीन आदेश प्राप्त हो जाता है। इस समृत कलवा को छोड़ने को जी नहीं चाहता स्थामी रामतीर्थ ने जुलपहर नगर के ऑन्स्टेडिल लाला निहालवन्द से कहा या कि बोगवासिष्ट का एक पुरम्बर जाता इसी जिले में होगा। यह बात उन्होंने किसनगढ़ के एक विद्यार्थी से भी कही थी। यह विद्यार्थी जाज १०-६५ वर्ष का है एवं जोचपुर में प्रसिद्ध सर्जन है। उसने स्वामी रामतीर्थ की बाजी का पात्र मुझे बोपित कर दिया था किन्तु उसका अम हूर हुशने को मैंने आज उसे पत्र लिखहर असली क्रिया था किन्तु उसका अम हूर हुशने को मैंने आज उसे पत्र लिखहर असली



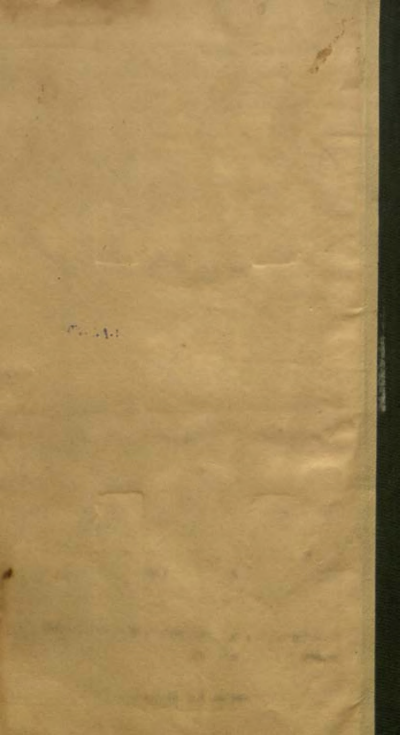
## लंखक को योगवासिष्ठ-सम्बन्धो पुस्तकें

- 1. Yogaväsistha and Its Philosophy
- 2. Yogavāsistha and Modern Thought
- 3. The Philosophy of the Yogavasistha
- An Epitome of the Philosophy of the Yogavāsistha
- 5. Deification of Man
- 6. बासिष्ठदर्शनम् (संस्कृत ) ( With English Introduction )
- 7. वासिष्ठदर्शनम् (संस्कृत )
- 8. वासिष्टदर्शनसार (संस्कृत-हिन्दी)
- 9. योगवासिष्ठ और उसके सिद्धान्त (हिन्दी)
- 10. वासिष्ठयोगः (संस्कृत)









Central Archaeological Library, NEW DELHI

Central Archaeological Library, NEW DELHI. 29201

Call No. 181.41 / At2 Author मीरवन लाल आहे। Title के रिमुद्धार के Borrower No. | Date of Issue | Date of Return R.K. Gryta 21.10.82 20 12/83

"A book that is shut is but a block"

ok that is

ARCHAEOLOGICAL

AR NEW DELHI

Please help us to keep the book clean and moving.